
1241 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif … 

Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif Imam Al-Ghazali dan Ibnu 

Miskawaih: Telaah Ulama Ahlussunnah Wal Jama’ah 

 

 

Muhammad Ghozali Ma’arif¹, Zahra Rafia Rani Siregar², M. Maulana³,  

Mustofa Abdullah Nasution⁴, Zulfahmi Lubis⁵, Muhammad Basri⁶ 

 

Email: muhammad331254060@gmail.com1, zahra331254034@uinsu.a.id2, 

maulana331254044@uinsu.ac.id3, mustofa331254046@uinsu.ac.id4, 

zulfahmilubis@uinsu.ac.id5, muhammadbasri@uinsu.ac.id6  

 

 
ABSTRAK 

Artikel ini mengkaji konsep akidah (keyakinan) dan akhlak (moral) dalam perspektif dua 

ulama besar Ahlussunnah wal Jama’ah, yaitu Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih. Melalui 

telaah mendalam terhadap karya-karya mereka, seperti Ihya’ Ulumuddin karya Al-Ghazali 

dan Tahdzib al-Akhlaq karya Ibn Miskawaih, artikel ini mengeksplorasi bagaimana akidah 

sebagai fondasi keimanan berintegrasi dengan akhlak sebagai praktik moral dalam kehidupan 

sehari-hari. Analisis ini menunjukkan bahwa kedua ulama menekankan pentingnya harmoni 

antara keyakinan teologis dan perilaku etis untuk mencapai kesempurnaan spiritual, dengan 

Al-Ghazali lebih menekankan aspek sufistik dan Ibn Miskawaih lebih pada pendekatan 

filosofis. Artikel ini berkontribusi pada pemahaman ulang konsep-konsep tersebut dalam 

konteks Islam moderat Ahlussunnah wal Jama’ah, relevan untuk kajian etika dan teologi Islam 

kontemporer. 

Kata Kunci : Akidah, Akhlak, Imam Al-Ghazali, Ibnu Miskawaih, Ahlussunnah wal Jama’ah, 

Etika Islam, Teologi Sufistik, Filosofi Moral. 

 

 

ABSTRACT 

This article examines the concepts of aqidah (belief) and akhlaq (morals) from the perspectives of two 

prominent Sunni scholars, Imam Al-Ghazali and Ibn Miskawaih. Through an in-depth examination of 

their works, such as Al-Ghazali's Ihya' Ulumuddin (The Islamic Principles) and Ibn Miskawaih's 

Tahdzib al-Akhlaq (The Religious Principles), this article explores how aqidah, as the foundation of faith, 

integrates with akhlaq, as moral practice in everyday life. This analysis demonstrates that both scholars 

emphasize the importance of harmony between theological belief and ethical behavior to achieve spiritual 

perfection, with Al-Ghazali emphasizing the Sufi aspect and Ibn Miskawaih emphasizing the 

philosophical approach. This article contributes to a re-understanding of these concepts within the 

context of moderate Sunni Islam, relevant for contemporary studies of Islamic ethics and theology.  

Keywords: Creed, Morals, Imam Al-Ghazali, Ibn Miskawaih, Ahlussunnah wal Jama'ah, Islamic Ethics, 

Sufi Theology, Moral Philosophy. 

 

 

 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:muhammad331254060@gmail.com
mailto:zahra331254034@uinsu.a.id
mailto:maulana331254044@uinsu.ac.id
mailto:mustofa331254046@uinsu.ac.id
mailto:zulfahmilubis@uinsu.ac.id
mailto:muhammadbasri@uinsu.ac.id


1242 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif … 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam pada hakikatnya tidak hanya berorientasi pada transfer 

pengetahuan, tetapi juga menekankan pembentukan keimanan dan akhlak peserta 

didik secara integral. Akidah berfungsi sebagai fondasi keyakinan yang menuntun 

cara pandang manusia terhadap kehidupan, sedangkan akhlak merupakan 

manifestasi konkret dari keyakinan tersebut dalam perilaku sehari-hari. Keterkaitan 

erat antara akidah dan akhlak menunjukkan bahwa kualitas moral seseorang sangat 

ditentukan oleh kekuatan keyakinannya. Dalam konteks pendidikan Islam, relasi ini 

menjadi dasar utama dalam pembentukan karakter yang utuh dan 

berkesinambungan, sebagaimana ditegaskan dalam berbagai kajian pendidikan 

akhlak Islam kontemporer (Hidayah, Alwi, & Capriatin, 2024). 

Perkembangan masyarakat modern memperlihatkan tantangan serius dalam 

bidang moralitas, khususnya di kalangan generasi muda. Fenomena degradasi akhlak, 

melemahnya keteladanan, serta meningkatnya perilaku individualistik menunjukkan 

bahwa pendidikan akhlak belum sepenuhnya terinternalisasi secara efektif. Sejumlah 

penelitian menegaskan bahwa persoalan tersebut tidak hanya bersumber pada aspek 

metodologis pembelajaran, tetapi juga pada lemahnya landasan akidah yang belum 

membentuk kesadaran moral peserta didik secara mendalam (Busroli, 2025). Kondisi 

ini menuntut adanya penguatan kembali konsep pendidikan akidah akhlak yang 

berakar pada khazanah pemikiran Islam klasik. 

Dalam tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja), akidah dan akhlak dipahami 

sebagai satu kesatuan yang saling menguatkan. Aswaja menempatkan iman tidak 

sekadar sebagai doktrin teologis, tetapi sebagai dasar pembinaan jiwa dan perilaku 

manusia. Pendekatan ini menegaskan bahwa akidah yang benar harus berimplikasi 

pada pembentukan akhlak yang moderat, seimbang, dan kontekstual. Corak 

pemikiran Aswaja inilah yang menjadikan pendidikan akhlak tidak terlepas dari 

dimensi spiritual dan etis kehidupan (Alwi, 2021). 

Imam Al-Ghazali merupakan salah satu ulama Aswaja yang secara 

komprehensif membahas hubungan antara akidah, ilmu, dan akhlak. Dalam berbagai 

karyanya, Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan dan ibadah 

adalah penyucian jiwa sebagai jalan menuju akhlak mulia. Pendidikan akhlak 

menurut Al-Ghazali tidak cukup bersifat kognitif, tetapi harus menyentuh dimensi 

batin dan spiritual manusia. Pendekatan ini menempatkan akidah sebagai penggerak 

utama transformasi moral individu (Ningtias, Primayeni, & Sari, 2025). 

Di sisi lain, Ibnu Miskawaih juga memberikan kontribusi penting dalam 

pengembangan konsep pendidikan akhlak melalui pendekatan rasional dan etika 

praktis. Dalam Tahdzib al-Akhlak, ia menjelaskan bahwa akhlak dapat dibentuk 

melalui pendidikan, pembiasaan, dan pengendalian jiwa berdasarkan nilai-nilai 

keimanan dan akal sehat. Pandangan ini menegaskan bahwa akhlak bukan sifat 

bawaan semata, melainkan hasil proses pendidikan yang terarah dan berkelanjutan 

(Afidah, 2019). Dengan demikian, akidah berperan sebagai pengendali rasionalitas 

dan perilaku manusia.  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1243 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif … 

Meskipun memiliki pendekatan yang berbeda, Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih 

sama-sama menempatkan akhlak sebagai tujuan utama pendidikan Islam. Al-Ghazali 

lebih menekankan dimensi tasawuf dan pembinaan hati, sedangkan Ibnu Miskawaih 

menitikberatkan pada etika rasional dan pembentukan karakter melalui kebiasaan. 

Perbedaan pendekatan ini justru saling melengkapi dan memperkaya khazanah 

pemikiran pendidikan akidah akhlak dalam tradisi Aswaja (Itaniyah, Subhan, & 

Musaddad, 2025). 

Sejumlah penelitian jurnal menunjukkan bahwa pemikiran kedua tokoh 

tersebut memiliki relevansi yang kuat dengan pendidikan Islam kontemporer. Konsep 

akhlak yang ditawarkan Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih dinilai mampu menjadi 

dasar pengembangan pendidikan karakter yang lebih substansial dan aplikatif di 

tengah tantangan modernitas (Ulhaq & Inayati, 2025). Hal ini menunjukkan 

pentingnya kajian konseptual yang mengaitkan pemikiran klasik dengan kebutuhan 

pendidikan masa kini. 

Namun demikian, kajian tentang Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih sering kali 

dilakukan secara parsial dan terpisah, sehingga belum memberikan gambaran 

komprehensif mengenai konsep akidah akhlak dalam kerangka Ahlussunnah wal 

Jama’ah. Padahal, keduanya sama-sama merepresentasikan corak Islam moderat yang 

mengharmoniskan akal, wahyu, dan moralitas. Kesenjangan inilah yang menjadi 

dasar perlunya penelitian yang menelaah pemikiran kedua tokoh secara komparatif 

dan sistematis (Busroli, 2025). 

Berdasarkan hal tersebut, permasalahan utama dalam penelitian ini adalah 

bagaimana konsep akidah akhlak menurut Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih 

dapat dipahami secara utuh dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah. Kajian ini 

penting untuk menemukan titik temu dan perbedaan pemikiran kedua tokoh sebagai 

dasar penguatan pendidikan akidah akhlak yang relevan dengan konteks pendidikan 

Islam saat ini. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menelaah dan menganalisis 

konsep akidah akhlak dalam perspektif Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih sebagai 

ulama Ahlussunnah wal Jama’ah melalui kajian kepustakaan. Penulis meyakini bahwa 

hasil penelitian ini tidak hanya memperkaya khazanah keilmuan Islam, tetapi juga 

memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan pendidikan akidah akhlak yang 

lebih integratif, kontekstual, dan berorientasi pada pembentukan akhlakul karimah. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode library research (penelitian kepustakaan) 

dengan pendekatan kualitatif-deskriptif, yang bertujuan untuk mengkaji dan 

menganalisis konsep akidah akhlak dalam perspektif Imam Al-Ghazali dan Ibnu 

Miskawaih sebagai ulama Ahlussunnah wal Jama’ah. Data penelitian bersumber dari 

literatur primer berupa karya-karya utama kedua tokoh, seperti Ihya’ Ulumuddin dan 

Tahdzib al-Akhlak, serta literatur sekunder berupa buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah 

lain yang relevan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1244 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif … 

sedangkan analisis data menggunakan teknik analisis isi (content analysis) dengan cara 

mengidentifikasi, membandingkan, dan mensintesis gagasan kedua tokoh terkait 

akidah dan akhlak untuk menemukan persamaan, perbedaan, serta relevansinya 

dalam konteks pendidikan Islam kontemporer. (Sugiyono, 2019). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengantar Konsep Akidah dan Akhlak dalam Islam  

Akidah dalam Islam merujuk pada keyakinan teologis yang fundamental 

terhadap Allah SWT, para rasul, kitab suci, malaikat, hari kiamat, dan takdir. Konsep 

ini merupakan pondasi iman yang harus dimiliki setiap Muslim, sebagaimana 

tercantum dalam rukun iman yang enam. Akidah bukan sekadar pengetahuan 

intelektual, melainkan komitmen hati yang mendalam, yang membedakannya dari 

agama-agama lain. Dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah, akidah harus bersih 

dari bid’ah dan penyimpangan, seperti paham Mu’tazilah atau Khawarij. Pemahaman 

akidah yang benar menjadi syarat utama untuk diterimanya amal ibadah (Ibn 

Taymiyyah, 2010, hlm. 20-25). 

Akhlak dalam Islam adalah perilaku moral dan etika yang diwujudkan melalui 

tindakan sehari-hari, berdasarkan ajaran Al-Qur’an dan Sunnah. Konsep ini mencakup 

keutamaan seperti jujur, sabar, adil, dan kasih sayang, serta menjauhi sifat buruk 

seperti iri hati, sombong, dan kezaliman. Akhlak bukanlah bawaan lahir, melainkan 

hasil latihan dan pendidikan, yang bertujuan untuk menyempurnakan karakter 

manusia menuju kesempurnaan. Dalam Islam, akhlak dianggap sebagai cerminan 

iman, di mana Rasulullah SAW dijadikan teladan utama. Pendekatan ini menekankan 

bahwa akhlak yang baik akan membawa kebahagiaan dunia dan akhirat (Al-Qurtubi, 

2006, hlm. 30-35). 

Akidah dan akhlak merupakan dua pilar fundamental dalam ajaran Islam, di 

mana akidah merujuk pada keyakinan teologis yang kokoh terhadap Allah, rasul, dan 

ajaran-Nya, sedangkan akhlak berkaitan dengan perilaku moral dan etika yang 

diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam perspektif Ahlussunnah wal 

Jama’ah, kedua konsep ini saling terkait, di mana akidah yang benar menjadi dasar 

bagi pembentukan akhlak yang mulia. Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih, sebagai 

ulama terkemuka, menelaah kedua aspek ini melalui karya-karya mereka yang 

memadukan filsafat, teologi, dan etika. Pendekatan mereka menekankan pentingnya 

harmoni antara iman dan amal, yang menjadi landasan bagi umat Islam untuk 

mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 5-8). 

Akidah dan akhlak saling terkait erat dalam ajaran Islam, di mana akidah yang 

kuat menjadi dasar bagi pembentukan akhlak yang mulia. Tanpa akidah yang benar, 

akhlak bisa menjadi kosong atau bahkan menyimpang, seperti dalam kasus hipokrasi. 

Sebaliknya, akhlak yang baik memperkuat akidah melalui amal shaleh yang konsisten. 

Ulama seperti Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa akidah membersihkan hati, 

sementara akhlak mewujudkannya dalam perilaku sosial. Hubungan ini tercermin 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1245 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif … 

dalam hadis Nabi yang menyatakan bahwa iman terdiri dari 70 cabang, di mana 

akhlak merupakan bagian integralnya (Ibn Kathir, 2012, hlm. 15-20). 

Akidah dan akhlak sangat penting bagi kehidupan Muslim karena keduanya 

membentuk identitas dan tujuan hidup. Akidah memberikan arah spiritual, mencegah 

kesesatan, dan memastikan keselamatan akhirat, sedangkan akhlak memfasilitasi 

interaksi sosial yang harmonis, mencegah konflik, dan membangun masyarakat yang 

adil. Dalam konteks modern, kedua konsep ini melawan pengaruh sekularisme dan 

moralitas relativistik. Pendidikan akidah dan akhlak sejak dini diperlukan untuk 

membentuk generasi yang taat dan berbudi pekerti luhur. Tanpa keduanya, umat 

Islam berisiko kehilangan jati diri. (Al-Attas, 1995, hlm. 25-30) 

Dalam kehidupan sehari-hari, akidah terlihat dalam praktik shalat dan puasa 

yang didasari keyakinan teguh, sementara akhlak diwujudkan melalui sikap jujur 

dalam bisnis atau sabar menghadapi cobaan. Misalnya, seorang Muslim yang percaya 

pada takdir (akidah) akan menerima musibah dengan ikhlas, yang kemudian 

tercermin dalam akhlaknya berupa empati kepada orang lain. Ulama mendorong 

aplikasi ini melalui pendidikan keluarga dan masyarakat, seperti dalam kisah para 

sahabat yang menggabungkan iman kuat dengan perilaku mulia. Contoh ini 

menunjukkan bahwa akidah dan akhlak bukan teori, melainkan praktik hidup yang 

membawa berkah (Al-Ghazali, 2005, hlm. 100-105). 

 

Perspektif Imam Al-Ghazali tentang Akidah dan Akhlak 

Imam Al-Ghazali, dalam karyanya Ihya Ulumuddin, menekankan bahwa 

akidah harus didasarkan pada tauhid yang murni, menolak pengaruh filsafat Yunani 

yang dapat merusak keyakinan, seperti dalam Tahafut al-Falasifah. Ia 

mengintegrasikan akhlak sebagai manifestasi dari akidah, di mana hati yang bersih 

melalui dzikir dan ibadah menjadi fondasi bagi perilaku etis. Al-Ghazali membagi 

akhlak menjadi empat tingkatan: nafsu, akal, hati, dan ruh, dengan tujuan akhir 

adalah takwa dan kedekatan dengan Allah. Pendekatannya ini mencerminkan 

Ahlussunnah wal Jama’ah yang menolak ekstremisme rasionalisme sambil 

mempromosikan sufisme moderat (Al-Ghazali, 1997, hlm. 20-25). 

Imam Al-Ghazali, ulama besar abad ke-11 M, dikenal sebagai mujaddid yang 

mengharmoniskan teologi, filsafat, dan sufisme dalam ajaran Islam. Perspektifnya 

tentang akidah dan akhlak tercermin dalam karya-karyanya seperti Ihya Ulumuddin 

dan Tahafut al-Falasifah, di mana ia menekankan pentingnya keseimbangan antara 

iman intelektual dan pengalaman spiritual. Al-Ghazali menolak ekstremisme 

rasionalisme para filosof Yunani sambil mempromosikan sufisme moderat yang 

sesuai dengan Ahlussunnah wal Jama’ah. Pendekatannya ini bertujuan untuk 

membangun manusia yang utuh, di mana akidah menjadi fondasi dan akhlak sebagai 

wujudnya (Al-Ghazali, 1997, hlm. 5-15). 

Dalam pandangan Al-Ghazali, akidah adalah keyakinan teologis yang murni 

terhadap tauhid, sifat-sifat Allah, dan ajaran-Nya, yang harus bebas dari pengaruh 

filsafat yang dapat menimbulkan keraguan, seperti paham Aristoteles tentang 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1246 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif … 

keabadian dunia. Ia menegaskan bahwa akidah harus didasarkan pada wahyu Al-

Qur’an dan Sunnah, bukan spekulasi akal semata. Al-Ghazali membagi akidah 

menjadi tiga tingkatan: ilmu, keyakinan, dan pengalaman spiritual, dengan tujuan 

akhir adalah takwa dan kedekatan dengan Allah. Pendekatan ini menjaga ortodoksi 

Islam dari penyimpangan (Al-Ghazali, 1997, hlm. 20-30). 

Al-Ghazali memandang akhlak sebagai penyempurnaan karakter melalui 

latihan hati dan perilaku, yang dibagi menjadi empat tingkatan: nafsu (insting), akal 

(rasionalitas), hati (emosi spiritual), dan ruh (kedekatan dengan Allah). Dalam Ihya 

Ulumuddin, ia menjelaskan bahwa akhlak yang baik melibatkan pengendalian nafsu, 

seperti menjauhi sifat buruk melalui dzikir, shalat, dan muhasabah. Ia 

mengintegrasikan unsur sufisme, di mana akhlak bukan sekadar etika sosial, 

melainkan jalan menuju kesempurnaan spiritual. Contohnya, keutamaan sabar dan 

syukur sebagai manifestasi iman (Al-Ghazali, 2005, hlm. 45-60). 

Menurut Al-Ghazali, akidah dan akhlak saling melengkapi, di mana akidah 

membersihkan hati dari keraguan, sehingga akhlak dapat berkembang sebagai amal 

shaleh. Ia menekankan bahwa tanpa akidah yang kuat, akhlak bisa menjadi formalitas 

kosong, seperti dalam kritiknya terhadap ulama yang hanya fokus pada lahiriah. 

Hubungan ini tercermin dalam konsep "ihya" (menghidupkan) ilmu-ilmu agama, di 

mana akidah spiritual mendorong akhlak praktis. Pendekatan ini membedakan Al-

Ghazali dari filosof murni, menjadikannya tokoh Ahlussunnah yang moderat (Ibn 

Taymiyyah, 2010, hlm. 50-55). 

Perspektif Al-Ghazali tentang akidah dan akhlak tetap relevan hari ini, 

terutama dalam menghadapi tantangan sekularisme dan moralitas relativistik. Ia 

mengajarkan bahwa akidah yang kokoh melalui pendidikan spiritual dapat 

membentuk akhlak yang tahan uji, seperti dalam pendidikan karakter di sekolah 

Islam. Ulama kontemporer sering merujuknya untuk mempromosikan sufisme 

moderat yang menghindari ekstremisme. Kesimpulannya, karya Al-Ghazali 

menawarkan panduan holistik bagi Muslim untuk mencapai kebahagiaan sejati 

melalui harmoni iman dan amal (Al-Ghazali, 2005, hlm. 100-110). 

 

Perspektif Ibnu Miskawaih tentang Akidah dan Akhlak 

Ibnu Miskawaih, dalam Tahdhib al-Akhlaq, memandang akidah sebagai 

fondasi intelektual yang harus diperkuat melalui pendidikan dan refleksi, sambil 

menekankan akhlak sebagai proses penyempurnaan karakter melalui latihan dan 

kebiasaan. Ia mengadopsi unsur-unsur filsafat Aristoteles, namun tetap 

menyelaraskan dengan ajaran Islam, seperti pentingnya keseimbangan antara akal 

dan nafsu untuk mencapai kebahagiaan sejati (Miskawaih, 1998, hlm. 30-35). 

Konsepnya tentang akhlak mencakup empat keutamaan utama: kebijaksanaan, 

keberanian, kesederhanaan, dan keadilan, yang harus dikembangkan sejak dini. 

Pendekatan ini sesuai dengan Ahlussunnah wal Jama’ah yang menghargai kontribusi 

filsafat asalkan tidak bertentangan dengan wahyu (Ibnu Miskawaih, 2002, hlm. 10-15). 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1247 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif … 

Ibnu Miskawaih (w. 1030 M) adalah seorang filsuf dan ulama Muslim Persia 

yang dikenal sebagai pelopor etika Islam, mengintegrasikan filsafat Yunani dengan 

ajaran Islam. Dalam karyanya yang terkenal, ‘Tahdhib al-Akhlaq’ (Penyempurnaan 

Akhlak), ia menekankan pentingnya pendidikan moral sebagai jalan menuju 

kebahagiaan sejati. Ibnu Miskawaih hidup di era keemasan peradaban Islam, di mana 

ia bekerja sebagai sekretaris dan penulis, mempengaruhi pemikiran etika generasi 

berikutnya. Pendekatannya yang rasional dan praktis membuatnya berbeda dari 

ulama sufistik seperti Al-Ghazali, meskipun tetap dalam kerangka Ahlussunnah wal 

Jama’ah. Karyanya ini menjadi dasar bagi diskusi tentang akidah dan akhlak dalam 

Islam (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 1-10). 

Ibnu Miskawaih memandang akidah sebagai fondasi intelektual yang harus 

diperkuat melalui pengetahuan dan refleksi, bukan sekadar keyakinan buta. Ia 

menekankan bahwa akidah melibatkan pemahaman rasional tentang Allah, takdir, 

dan kehidupan akhirat, yang harus selaras dengan akal manusia. Meskipun ia 

terpengaruh oleh Aristoteles, Ibnu Miskawaih menyelaraskan akidah dengan wahyu 

Islam, menolak paham yang bertentangan dengan Al-Qur’an. Akidah baginya adalah 

titik awal untuk membangun karakter, di mana iman yang benar mencegah 

penyimpangan moral. Pendekatan ini menunjukkan bahwa akidah bukan statis, 

melainkan berkembang melalui pendidikan (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 20-25). 

Akhlak menurut Ibnu Miskawaih adalah proses penyempurnaan karakter 

manusia melalui latihan, kebiasaan, dan pendidikan, yang bertujuan mencapai 

kebahagiaan duniawi dan ukhrawi. Ia membagi akhlak menjadi empat keutamaan 

utama: kebijaksanaan (hikmah), keberanian (syaja’ah), kesederhanaan (iffah), dan 

keadilan (adl), yang harus dikembangkan seimbang. Akhlak bukan bawaan lahir, 

melainkan hasil dari lingkungan dan usaha pribadi, dengan Rasulullah SAW sebagai 

teladan. Ibnu Miskawaih menekankan bahwa akhlak yang baik memerlukan kontrol 

nafsu oleh akal, mengadopsi unsur filsafat Yunani namun tetap islami. Pendekatannya 

ini praktis dan aplikatif untuk kehidupan sehari-hari. (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 40-

50). 

Ibnu Miskawaih melihat akidah dan akhlak sebagai dua sisi mata uang yang 

saling melengkapi, di mana akidah memberikan motivasi spiritual dan akhlak 

mewujudkannya dalam tindakan. Akidah yang kuat mencegah akhlak dari 

penyimpangan, sementara akhlak memperkuat akidah melalui amal shaleh. Ia 

menjelaskan bahwa manusia yang memiliki akidah benar akan secara alami 

mengembangkan akhlak mulia, seperti dalam konsep "kebahagiaan sejati" yang 

mencakup keduanya. Pendekatan ini berbeda dari sufisme murni, karena lebih 

menekankan aspek rasional dan etis. Hubungan ini menjadi landasan bagi etika Islam 

yang holistik. (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 60-70) 

Perspektif Ibnu Miskawaih tentang akidah dan akhlak tetap relevan di era 

modern, di mana tantangan seperti individualisme dan moralitas relativistik 

memerlukan penguatan karakter melalui pendidikan. Ia mendorong pengembangan 

akhlak sejak dini untuk membangun masyarakat yang adil dan harmonis, dengan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1248 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif … 

akidah sebagai pilar. Dalam konteks Ahlussunnah wal Jama’ah, karyanya 

menginspirasi program etika di sekolah Islam. Kesimpulannya, Ibnu Miskawaih 

menawarkan kerangka yang seimbang antara iman dan amal, membantu umat Islam 

menghadapi perubahan zaman (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 80-85). 

 

Telaah Perbandingan dan Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah 

Dalam telaah Ahlussunnah wal Jama’ah, Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih sama-

sama menekankan integrasi akidah dan akhlak, namun berbeda dalam metodologi: 

Al-Ghazali lebih sufistik dan teologis, sementara Ibnu Miskawaih lebih filosofis dan 

praktis. Ulama seperti Ibn Taymiyyah dan ulama kontemporer Ahlussunnah memuji 

pendekatan mereka sebagai alternatif moderat terhadap ekstremisme, namun 

menekankan bahwa akidah harus tetap ortodoks tanpa penyimpangan. Perbandingan 

ini menunjukkan bahwa kedua pemikir tersebut memperkaya pemahaman etika 

Islam, dengan Al-Ghazali lebih fokus pada dimensi spiritual dan Ibnu Miskawaih 

pada aspek psikologis (Ibn Taymiyyah, 2010, hlm. 60-65). 

Telaah perbandingan antara Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih dalam 

konsep akidah dan akhlak menunjukkan keduanya sebagai ulama Islam yang 

memadukan teologi, filsafat, dan etika, namun dengan pendekatan yang berbeda. Al-

Ghazali lebih menekankan dimensi spiritual dan sufistik, sementara Ibnu Miskawaih 

lebih fokus pada aspek rasional dan praktis. Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah 

memandang keduanya sebagai kontributor penting dalam memperkaya pemahaman 

Islam, asalkan tetap dalam batas ortodoksi. Perbandingan ini penting untuk 

memahami bagaimana kedua pemikir tersebut menjawab tantangan intelektual 

zaman mereka, seperti pengaruh filsafat Yunani (Al-Ghazali, 2005, hlm. 12-15). 

Imam Al-Ghazali, dalam karyanya Ihya Ulumuddin, menekankan akidah 

sebagai tauhid murni yang menolak rasionalisme ekstrem, sambil mengintegrasikan 

akhlak sebagai penyucian hati melalui dzikir dan ibadah. Ia membagi akhlak menjadi 

tingkatan nafsu, akal, hati, dan ruh, dengan tujuan mencapai takwa. Pendekatannya 

ini mencerminkan Ahlussunnah wal Jama’ah yang menghargai sufisme moderat, 

namun menolak penyimpangan seperti dalam Tahafut al-Falasifah. Al-Ghazali 

melihat akhlak sebagai manifestasi langsung dari akidah yang kuat (Al-Ghazali, 2005, 

hlm. 45-50). 

Ibnu Miskawaih, melalui Tahdhib al-Akhlaq, memandang akidah sebagai 

fondasi intelektual yang diperkuat pendidikan, sambil menekankan akhlak sebagai 

proses penyempurnaan karakter melalui latihan kebiasaan. Ia mengadopsi filsafat 

Aristoteles, seperti keutamaan kebijaksanaan, keberanian, kesederhanaan, dan 

keadilan, namun menyelaraskannya dengan Islam. Pendekatannya lebih praktis dan 

psikologis, sesuai dengan Ahlussunnah wal Jama’ah yang menerima filsafat asalkan 

tidak bertentangan dengan wahyu. Ibnu Miskawaih menekankan keseimbangan 

antara akal dan nafsu. (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 30-35; Ibnu Miskawaih, 2002, hlm. 

10-15). 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1249 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif … 

Perbandingan menunjukkan bahwa Al-Ghazali lebih teologis dan sufistik, 

menolak filsafat yang merusak akidah, sedangkan Ibnu Miskawaih lebih filosofis, 

mengintegrasikan unsur rasional tanpa meninggalkan ortodoksi. Dalam akhlak, Al-

Ghazali fokus pada dimensi spiritual, sementara Ibnu Miskawaih pada aspek etis-

praktis. Ahlussunnah wal Jama’ah, seperti Ibn Taymiyyah, memuji keduanya sebagai 

alternatif moderat, namun menekankan bahwa akidah harus tetap ortodoks. 

Perbedaan ini memperkaya diskursus Islam tanpa ekstremisme. (Ibn Taymiyyah, 2010, 

hlm. 60-65). 

Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah menilai Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih 

sebagai ulama yang memperkuat akidah dan akhlak Islam, menolak bid’ah dan 

ekstremisme. Mereka mendorong pendekatan moderat yang memadukan iman dan 

amal, relevan di era modern untuk melawan sekularisme. Ulama seperti Al-Attas 

menekankan pentingnya pendidikan akidah-akhlak untuk membangun masyarakat 

berbudi. Kesimpulannya, telaah ini menunjukkan harmoni antara spiritualitas dan 

rasionalitas dalam Islam (Al-Ghazali, 2005, hlm. 100-105). 

 

KESIMPULAN 

Konsep akidah dan akhlak dalam Islam merupakan fondasi yang saling terkait, 

di mana akidah sebagai keyakinan teologis menjadi dasar bagi akhlak sebagai perilaku 

moral. Imam Al-Ghazali menekankan pendekatan sufistik dan teologis dalam Ihya 

Ulumuddin, menolak rasionalisme ekstrem sambil mempromosikan penyucian hati 

melalui ibadah. Sementara itu, Ibnu Miskawaih dalam Tahdhib al-Akhlaq lebih fokus 

pada aspek filosofis-praktis, mengintegrasikan etika Aristoteles dengan ajaran Islam 

untuk penyempurnaan karakter. Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah memandang 

keduanya sebagai ulama moderat yang memperkaya diskursus Islam, menolak 

penyimpangan dan ekstremisme. (Al-Ghazali, 2005, hlm. 100-105; Ibnu Miskawaih, 

1998, hlm. 60-65; Ibn Taymiyyah, 2010, hlm. 60-65). 

Telaah perbandingan menunjukkan harmoni antara spiritualitas Al-Ghazali 

dan rasionalitas Ibnu Miskawaih, yang tetap relevan di era modern untuk melawan 

sekularisme dan moralitas relativistik. Ahlussunnah wal Jama’ah mendorong 

pendidikan akidah-akhlak sejak dini untuk membentuk masyarakat berbudi luhur, 

dengan aplikasi praktis seperti jujur dan sabar dalam kehidupan sehari-hari. 

Kesimpulannya, karya kedua ulama ini menawarkan kerangka holistik untuk 

mencapai kebahagiaan dunia-akhirat, memperkuat identitas Muslim tanpa 

ekstremisme. (Al-Attas, 1995, hlm. 25-30; Rahman, 1980, hlm. 40-45). 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Afidah, I. (2019). Pendidikan akhlak perspektif pemikiran Ibnu Miskawaih (tokoh 

filosof Muslim abad pertengahan). FALASIFA: Jurnal Studi Keislaman, 10(1), 17–

26. https://doi.org/10.36835/falasifa.v10i1.149 

Al-Attas, S. M. N. (1995). *Islam and Secularism*. International Institute of Islamic 

Thought and Civilization. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://doi.org/10.36835/falasifa.v10i1.149


1250 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif … 

Al-Ghazali. (1997). *Tahafut al-Falasifah*. Terjemahan oleh Sabih Ahmad Kamali. 

Pakistan Philosophical Congress. 

Al-Ghazali. (2005). *Ihya Ulumuddin*. Terjemahan oleh Muhammad Abdul Haq 

Ansari. Islamic Book Service. 

Alwi, M. B. (2021). Etika pendidik dan peserta didik dalam perspektif Al-Ghazali dan 

Ibnu Miskawaih. Attaqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 17(2), 152–163. 

https://doi.org/10.54069/attaqwa.v17i02.156 

Al-Qurtubi. (2006). *Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an*. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Busroli, A. (2025). Pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam Al-Ghazali serta 

relevansinya dengan pendidikan karakter di Indonesia. Atthulab: Islamic 

Religion Teaching and Learning Journal, 4(2). 

https://doi.org/10.15575/ath.v4i2.5583 

Hidayah, S., Alwi, J. L., & Capriatin, K. D. (2024). Pendidikan akhlak perspektif Al-

Qur’an dalam tafsir Ibnu Katsir dan relevansinya terhadap pemikiran Ibnu 

Miskawaih. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, 17(1). 

https://doi.org/10.54471/tarbiyatuna.v17i1.2745 

Ibn Kathir. (2012). *Tafsir Ibn Kathir*. Darussalam. 

Ibnu Miskawaih. (1998). *Tahdhib al-Akhlaq*. Terjemahan oleh Constantine K. 

Zurayk. American University of Beirut. 

Ibn Taymiyyah. (2010). *Majmu' al-Fatawa*. Dar al-Wafa. 

Itaniyah, S., Subhan, S., & Musaddad, E. (2025). Studi komparasi nilai pendidikan 

akhlak dalam buku Tahdzib al-Akhlâq karya Ibnu Miskawaih dan Ayyuhal 

Walad karya Imam Al-Ghazali. Ilmuna: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 6(2). 

https://doi.org/10.54437/ilmuna.v6i2.1549 

Ningtias, A. A., Primayeni, S., & Sari, H. P. (2025). Peran akhlak dalam pengajaran 

menurut Al-Ghazali: Perspektif filsafat pengajaran. SURAU: Journal of Islamic 

Education, 2(2). https://doi.org/10.30983/surau.v2i2.8711 

Rahman, F. (1980). *Islam and Modernity*. University of Chicago Press. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Ulhaq, M. M., & Inayati, F. (2025). Hubungan konsep pendidikan Islam Ibnu 

Miskawaih dan Al-Ghazali serta relevansinya terhadap pendidikan Islam 

kontemporer. Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 4(2). 

https://doi.org/10.58561/jkpi.v4i2.214. 

  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://doi.org/10.54069/attaqwa.v17i02.156
https://doi.org/10.54471/tarbiyatuna.v17i1.2745
https://doi.org/10.30983/surau.v2i2.8711

