Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif Imam Al-Ghazali dan Ibnu
Miskawaih: Telaah Ulama Ahlussunnah Wal Jama’ah

Muhammad Ghozali Ma‘arif!, Zahra Rafia Rani Siregar?, M. Maulana?,
Mustofa Abdullah Nasution?4, Zulfahmi Lubis’, Muhammad Basri¢

Email: muhammad331254060@gmail.com?, zahra331254034@uinsu.a.id?,
maulana331254044@uinsu.ac.id?, mustofa331254046@uinsu.ac.id?,
zulfahmilubis@uinsu.ac.id5, muhammadbasri@uinsu.ac.id®

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji konsep akidah (keyakinan) dan akhlak (moral) dalam perspektif dua
ulama besar Ahlussunnah wal Jama’ah, yaitu Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih. Melalui
telaah mendalam terhadap karya-karya mereka, seperti Ihya” Ulumuddin karya Al-Ghazali
dan Tahdzib al-Akhlaq karya Ibn Miskawaih, artikel ini mengeksplorasi bagaimana akidah
sebagai fondasi keimanan berintegrasi dengan akhlak sebagai praktik moral dalam kehidupan
sehari-hari. Analisis ini menunjukkan bahwa kedua ulama menekankan pentingnya harmoni
antara keyakinan teologis dan perilaku etis untuk mencapai kesempurnaan spiritual, dengan
Al-Ghazali lebih menekankan aspek sufistik dan Ibn Miskawaih lebih pada pendekatan
filosofis. Artikel ini berkontribusi pada pemahaman ulang konsep-konsep tersebut dalam
konteks Islam moderat Ahlussunnah wal Jama’ah, relevan untuk kajian etika dan teologi Islam
kontemporer.

Kata Kunci : Akidah, Akhlak, Imam Al-Ghazali, Ibnu Miskawaih, Ahlussunnah wal Jama’ah,
Etika Islam, Teologi Sufistik, Filosofi Moral.

ABSTRACT

This article examines the concepts of aqidah (belief) and akhlaq (morals) from the perspectives of two
prominent Sunni scholars, Imam Al-Ghazali and Ibn Miskawaih. Through an in-depth examination of
their works, such as Al-Ghazali’s Ihya" Ulumuddin (The Islamic Principles) and Ibn Miskawaih's
Tahdzib al-Akhlaq (The Religious Principles), this article explores how agidah, as the foundation of faith,
integrates with akhlaq, as moral practice in everyday life. This analysis demonstrates that both scholars
emphasize the importance of harmony between theological belief and ethical behavior to achieve spiritual
perfection, with Al-Ghazali emphasizing the Sufi aspect and Ibn Miskawaih emphasizing the
philosophical approach. This article contributes to a re-understanding of these concepts within the
context of moderate Sunni Islam, relevant for contemporary studies of Islamic ethics and theology.
Keywords: Creed, Morals, Imam Al-Ghazali, Ibn Miskawaih, Ahlussunnah wal Jama’ah, Islamic Ethics,
Sufi Theology, Moral Philosophy.

| | Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:muhammad331254060@gmail.com
mailto:zahra331254034@uinsu.a.id
mailto:maulana331254044@uinsu.ac.id
mailto:mustofa331254046@uinsu.ac.id
mailto:zulfahmilubis@uinsu.ac.id
mailto:muhammadbasri@uinsu.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam pada hakikatnya tidak hanya berorientasi pada transfer
pengetahuan, tetapi juga menekankan pembentukan keimanan dan akhlak peserta
didik secara integral. Akidah berfungsi sebagai fondasi keyakinan yang menuntun
cara pandang manusia terhadap kehidupan, sedangkan akhlak merupakan
manifestasi konkret dari keyakinan tersebut dalam perilaku sehari-hari. Keterkaitan
erat antara akidah dan akhlak menunjukkan bahwa kualitas moral seseorang sangat
ditentukan oleh kekuatan keyakinannya. Dalam konteks pendidikan Islam, relasi ini
menjadi dasar utama dalam pembentukan karakter yang utuh dan
berkesinambungan, sebagaimana ditegaskan dalam berbagai kajian pendidikan
akhlak Islam kontemporer (Hidayah, Alwi, & Capriatin, 2024).

Perkembangan masyarakat modern memperlihatkan tantangan serius dalam
bidang moralitas, khususnya di kalangan generasi muda. Fenomena degradasi akhlak,
melemahnya keteladanan, serta meningkatnya perilaku individualistik menunjukkan
bahwa pendidikan akhlak belum sepenuhnya terinternalisasi secara efektif. Sejumlah
penelitian menegaskan bahwa persoalan tersebut tidak hanya bersumber pada aspek
metodologis pembelajaran, tetapi juga pada lemahnya landasan akidah yang belum
membentuk kesadaran moral peserta didik secara mendalam (Busroli, 2025). Kondisi
ini menuntut adanya penguatan kembali konsep pendidikan akidah akhlak yang
berakar pada khazanah pemikiran Islam klasik.

Dalam tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja), akidah dan akhlak dipahami
sebagai satu kesatuan yang saling menguatkan. Aswaja menempatkan iman tidak
sekadar sebagai doktrin teologis, tetapi sebagai dasar pembinaan jiwa dan perilaku
manusia. Pendekatan ini menegaskan bahwa akidah yang benar harus berimplikasi
pada pembentukan akhlak yang moderat, seimbang, dan kontekstual. Corak
pemikiran Aswaja inilah yang menjadikan pendidikan akhlak tidak terlepas dari
dimensi spiritual dan etis kehidupan (Alwi, 2021).

Imam Al-Ghazali merupakan salah satu ulama Aswaja yang secara
komprehensif membahas hubungan antara akidah, ilmu, dan akhlak. Dalam berbagai
karyanya, Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan dan ibadah
adalah penyucian jiwa sebagai jalan menuju akhlak mulia. Pendidikan akhlak
menurut Al-Ghazali tidak cukup bersifat kognitif, tetapi harus menyentuh dimensi
batin dan spiritual manusia. Pendekatan ini menempatkan akidah sebagai penggerak
utama transformasi moral individu (Ningtias, Primayeni, & Sari, 2025).

Di sisi lain, Ibnu Miskawaih juga memberikan kontribusi penting dalam
pengembangan konsep pendidikan akhlak melalui pendekatan rasional dan etika
praktis. Dalam Tahdzib al-Akhlak, ia menjelaskan bahwa akhlak dapat dibentuk
melalui pendidikan, pembiasaan, dan pengendalian jiwa berdasarkan nilai-nilai
keimanan dan akal sehat. Pandangan ini menegaskan bahwa akhlak bukan sifat
bawaan semata, melainkan hasil proses pendidikan yang terarah dan berkelanjutan
(Afidah, 2019). Dengan demikian, akidah berperan sebagai pengendali rasionalitas
dan perilaku manusia.

| | Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Meskipun memiliki pendekatan yang berbeda, Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih
sama-sama menempatkan akhlak sebagai tujuan utama pendidikan Islam. Al-Ghazali
lebih menekankan dimensi tasawuf dan pembinaan hati, sedangkan Ibnu Miskawaih
menitikberatkan pada etika rasional dan pembentukan karakter melalui kebiasaan.
Perbedaan pendekatan ini justru saling melengkapi dan memperkaya khazanah
pemikiran pendidikan akidah akhlak dalam tradisi Aswaja (Itaniyah, Subhan, &
Musaddad, 2025).

Sejumlah penelitian jurnal menunjukkan bahwa pemikiran kedua tokoh
tersebut memiliki relevansi yang kuat dengan pendidikan Islam kontemporer. Konsep
akhlak yang ditawarkan Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih dinilai mampu menjadi
dasar pengembangan pendidikan karakter yang lebih substansial dan aplikatif di
tengah tantangan modernitas (Ulhaq & Inayati, 2025). Hal ini menunjukkan
pentingnya kajian konseptual yang mengaitkan pemikiran klasik dengan kebutuhan
pendidikan masa kini.

Namun demikian, kajian tentang Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih sering kali
dilakukan secara parsial dan terpisah, sehingga belum memberikan gambaran
komprehensif mengenai konsep akidah akhlak dalam kerangka Ahlussunnah wal
Jama’ah. Padahal, keduanya sama-sama merepresentasikan corak Islam moderat yang
mengharmoniskan akal, wahyu, dan moralitas. Kesenjangan inilah yang menjadi
dasar perlunya penelitian yang menelaah pemikiran kedua tokoh secara komparatif
dan sistematis (Busroli, 2025).

Berdasarkan hal tersebut, permasalahan utama dalam penelitian ini adalah
bagaimana konsep akidah akhlak menurut Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih
dapat dipahami secara utuh dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah. Kajian ini
penting untuk menemukan titik temu dan perbedaan pemikiran kedua tokoh sebagai
dasar penguatan pendidikan akidah akhlak yang relevan dengan konteks pendidikan
Islam saat ini.

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menelaah dan menganalisis
konsep akidah akhlak dalam perspektif Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih sebagai
ulama Ahlussunnah wal Jama’ah melalui kajian kepustakaan. Penulis meyakini bahwa
hasil penelitian ini tidak hanya memperkaya khazanah keilmuan Islam, tetapi juga
memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan pendidikan akidah akhlak yang
lebih integratif, kontekstual, dan berorientasi pada pembentukan akhlakul karimah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode library research (penelitian kepustakaan)
dengan pendekatan kualitatif-deskriptif, yang bertujuan untuk mengkaji dan
menganalisis konsep akidah akhlak dalam perspektif Imam Al-Ghazali dan Ibnu
Miskawaih sebagai ulama Ahlussunnah wal Jama’ah. Data penelitian bersumber dari
literatur primer berupa karya-karya utama kedua tokoh, seperti Ihya” Ulumuddin dan
Tahdzib al-Akhlak, serta literatur sekunder berupa buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah
lain yang relevan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi,

| | Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

sedangkan analisis data menggunakan teknik analisis isi (content analysis) dengan cara
mengidentifikasi, membandingkan, dan mensintesis gagasan kedua tokoh terkait
akidah dan akhlak untuk menemukan persamaan, perbedaan, serta relevansinya
dalam konteks pendidikan Islam kontemporer. (Sugiyono, 2019).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengantar Konsep Akidah dan Akhlak dalam Islam

Akidah dalam Islam merujuk pada keyakinan teologis yang fundamental
terhadap Allah SWT, para rasul, kitab suci, malaikat, hari kiamat, dan takdir. Konsep
ini merupakan pondasi iman yang harus dimiliki setiap Muslim, sebagaimana
tercantum dalam rukun iman yang enam. Akidah bukan sekadar pengetahuan
intelektual, melainkan komitmen hati yang mendalam, yang membedakannya dari
agama-agama lain. Dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah, akidah harus bersih
dari bid’ah dan penyimpangan, seperti paham Mu'tazilah atau Khawarij. Pemahaman
akidah yang benar menjadi syarat utama untuk diterimanya amal ibadah (Ibn
Taymiyyah, 2010, hlm. 20-25).

Akhlak dalam Islam adalah perilaku moral dan etika yang diwujudkan melalui
tindakan sehari-hari, berdasarkan ajaran Al-Qur’an dan Sunnah. Konsep ini mencakup
keutamaan seperti jujur, sabar, adil, dan kasih sayang, serta menjauhi sifat buruk
seperti iri hati, sombong, dan kezaliman. Akhlak bukanlah bawaan lahir, melainkan
hasil latihan dan pendidikan, yang bertujuan untuk menyempurnakan karakter
manusia menuju kesempurnaan. Dalam Islam, akhlak dianggap sebagai cerminan
iman, di mana Rasulullah SAW dijadikan teladan utama. Pendekatan ini menekankan
bahwa akhlak yang baik akan membawa kebahagiaan dunia dan akhirat (Al-Qurtubi,
2006, hlm. 30-35).

Akidah dan akhlak merupakan dua pilar fundamental dalam ajaran Islam, di
mana akidah merujuk pada keyakinan teologis yang kokoh terhadap Allah, rasul, dan
ajaran-Nya, sedangkan akhlak berkaitan dengan perilaku moral dan etika yang
diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam perspektif Ahlussunnah wal
Jama’ah, kedua konsep ini saling terkait, di mana akidah yang benar menjadi dasar
bagi pembentukan akhlak yang mulia. Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih, sebagai
ulama terkemuka, menelaah kedua aspek ini melalui karya-karya mereka yang
memadukan filsafat, teologi, dan etika. Pendekatan mereka menekankan pentingnya
harmoni antara iman dan amal, yang menjadi landasan bagi umat Islam untuk
mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 5-8).

Akidah dan akhlak saling terkait erat dalam ajaran Islam, di mana akidah yang
kuat menjadi dasar bagi pembentukan akhlak yang mulia. Tanpa akidah yang benar,
akhlak bisa menjadi kosong atau bahkan menyimpang, seperti dalam kasus hipokrasi.
Sebaliknya, akhlak yang baik memperkuat akidah melalui amal shaleh yang konsisten.
Ulama seperti Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa akidah membersihkan hati,
sementara akhlak mewujudkannya dalam perilaku sosial. Hubungan ini tercermin

| | Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

dalam hadis Nabi yang menyatakan bahwa iman terdiri dari 70 cabang, di mana
akhlak merupakan bagian integralnya (Ibn Kathir, 2012, hIm. 15-20).

Akidah dan akhlak sangat penting bagi kehidupan Muslim karena keduanya
membentuk identitas dan tujuan hidup. Akidah memberikan arah spiritual, mencegah
kesesatan, dan memastikan keselamatan akhirat, sedangkan akhlak memfasilitasi
interaksi sosial yang harmonis, mencegah konflik, dan membangun masyarakat yang
adil. Dalam konteks modern, kedua konsep ini melawan pengaruh sekularisme dan
moralitas relativistik. Pendidikan akidah dan akhlak sejak dini diperlukan untuk
membentuk generasi yang taat dan berbudi pekerti luhur. Tanpa keduanya, umat
Islam berisiko kehilangan jati diri. (Al-Attas, 1995, hIm. 25-30)

Dalam kehidupan sehari-hari, akidah terlihat dalam praktik shalat dan puasa
yang didasari keyakinan teguh, sementara akhlak diwujudkan melalui sikap jujur
dalam bisnis atau sabar menghadapi cobaan. Misalnya, seorang Muslim yang percaya
pada takdir (akidah) akan menerima musibah dengan ikhlas, yang kemudian
tercermin dalam akhlaknya berupa empati kepada orang lain. Ulama mendorong
aplikasi ini melalui pendidikan keluarga dan masyarakat, seperti dalam kisah para
sahabat yang menggabungkan iman kuat dengan perilaku mulia. Contoh ini
menunjukkan bahwa akidah dan akhlak bukan teori, melainkan praktik hidup yang
membawa berkah (Al-Ghazali, 2005, hlm. 100-105).

Perspektif Imam Al-Ghazali tentang Akidah dan Akhlak

Imam Al-Ghazali, dalam karyanya lhya Ulumuddin, menekankan bahwa
akidah harus didasarkan pada tauhid yang murni, menolak pengaruh filsafat Yunani
yang dapat merusak keyakinan, seperti dalam Tahafut al-Falasifah. Ia
mengintegrasikan akhlak sebagai manifestasi dari akidah, di mana hati yang bersih
melalui dzikir dan ibadah menjadi fondasi bagi perilaku etis. Al-Ghazali membagi
akhlak menjadi empat tingkatan: nafsu, akal, hati, dan ruh, dengan tujuan akhir
adalah takwa dan kedekatan dengan Allah. Pendekatannya ini mencerminkan
Ahlussunnah wal Jama’ah yang menolak ekstremisme rasionalisme sambil
mempromosikan sufisme moderat (Al-Ghazali, 1997, hlm. 20-25).

Imam Al-Ghazali, ulama besar abad ke-11 M, dikenal sebagai mujaddid yang
mengharmoniskan teologi, filsafat, dan sufisme dalam ajaran Islam. Perspektifnya
tentang akidah dan akhlak tercermin dalam karya-karyanya seperti Ihya Ulumuddin
dan Tahafut al-Falasifah, di mana ia menekankan pentingnya keseimbangan antara
iman intelektual dan pengalaman spiritual. Al-Ghazali menolak ekstremisme
rasionalisme para filosof Yunani sambil mempromosikan sufisme moderat yang
sesuai dengan Ahlussunnah wal Jama’ah. Pendekatannya ini bertujuan untuk
membangun manusia yang utuh, di mana akidah menjadi fondasi dan akhlak sebagai
wujudnya (Al-Ghazali, 1997, him. 5-15).

Dalam pandangan Al-Ghazali, akidah adalah keyakinan teologis yang murni
terhadap tauhid, sifat-sifat Allah, dan ajaran-Nya, yang harus bebas dari pengaruh
filsafat yang dapat menimbulkan keraguan, seperti paham Aristoteles tentang

| | Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

keabadian dunia. Ia menegaskan bahwa akidah harus didasarkan pada wahyu Al-
Qur'an dan Sunnah, bukan spekulasi akal semata. Al-Ghazali membagi akidah
menjadi tiga tingkatan: ilmu, keyakinan, dan pengalaman spiritual, dengan tujuan
akhir adalah takwa dan kedekatan dengan Allah. Pendekatan ini menjaga ortodoksi
Islam dari penyimpangan (Al-Ghazali, 1997, hlm. 20-30).

Al-Ghazali memandang akhlak sebagai penyempurnaan karakter melalui
latihan hati dan perilaku, yang dibagi menjadi empat tingkatan: nafsu (insting), akal
(rasionalitas), hati (emosi spiritual), dan ruh (kedekatan dengan Allah). Dalam Ihya
Ulumuddin, ia menjelaskan bahwa akhlak yang baik melibatkan pengendalian nafsu,
seperti menjauhi sifat buruk melalui dzikir, shalat, dan muhasabah. Ia
mengintegrasikan unsur sufisme, di mana akhlak bukan sekadar etika sosial,
melainkan jalan menuju kesempurnaan spiritual. Contohnya, keutamaan sabar dan
syukur sebagai manifestasi iman (Al-Ghazali, 2005, hlm. 45-60).

Menurut Al-Ghazali, akidah dan akhlak saling melengkapi, di mana akidah
membersihkan hati dari keraguan, sehingga akhlak dapat berkembang sebagai amal
shaleh. Ia menekankan bahwa tanpa akidah yang kuat, akhlak bisa menjadi formalitas
kosong, seperti dalam kritiknya terhadap ulama yang hanya fokus pada lahiriah.
Hubungan ini tercermin dalam konsep "ihya" (menghidupkan) ilmu-ilmu agama, di
mana akidah spiritual mendorong akhlak praktis. Pendekatan ini membedakan Al-
Ghazali dari filosof murni, menjadikannya tokoh Ahlussunnah yang moderat (Ibn
Taymiyyah, 2010, hlm. 50-55).

Perspektif Al-Ghazali tentang akidah dan akhlak tetap relevan hari ini,
terutama dalam menghadapi tantangan sekularisme dan moralitas relativistik. Ia
mengajarkan bahwa akidah yang kokoh melalui pendidikan spiritual dapat
membentuk akhlak yang tahan uji, seperti dalam pendidikan karakter di sekolah
Islam. Ulama kontemporer sering merujuknya untuk mempromosikan sufisme
moderat yang menghindari ekstremisme. Kesimpulannya, karya Al-Ghazali
menawarkan panduan holistik bagi Muslim untuk mencapai kebahagiaan sejati
melalui harmoni iman dan amal (Al-Ghazali, 2005, hlm. 100-110).

Perspektif Ibnu Miskawaih tentang Akidah dan Akhlak

Ibnu Miskawaih, dalam Tahdhib al-Akhlag, memandang akidah sebagai
fondasi intelektual yang harus diperkuat melalui pendidikan dan refleksi, sambil
menekankan akhlak sebagai proses penyempurnaan karakter melalui latihan dan
kebiasaan. Ia mengadopsi unsur-unsur filsafat Aristoteles, namun tetap
menyelaraskan dengan ajaran Islam, seperti pentingnya keseimbangan antara akal
dan nafsu untuk mencapai kebahagiaan sejati (Miskawaih, 1998, hlm. 30-35).
Konsepnya tentang akhlak mencakup empat keutamaan utama: kebijaksanaan,
keberanian, kesederhanaan, dan keadilan, yang harus dikembangkan sejak dini.
Pendekatan ini sesuai dengan Ahlussunnah wal Jama’ah yang menghargai kontribusi
filsafat asalkan tidak bertentangan dengan wahyu (Ibnu Miskawaih, 2002, hlm. 10-15).

| | Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Ibnu Miskawaih (w. 1030 M) adalah seorang filsuf dan ulama Muslim Persia
yang dikenal sebagai pelopor etika Islam, mengintegrasikan filsafat Yunani dengan
ajaran Islam. Dalam karyanya yang terkenal, “Tahdhib al-Akhlaq’ (Penyempurnaan
Akhlak), ia menekankan pentingnya pendidikan moral sebagai jalan menuju
kebahagiaan sejati. Ibonu Miskawaih hidup di era keemasan peradaban Islam, di mana
ia bekerja sebagai sekretaris dan penulis, mempengaruhi pemikiran etika generasi
berikutnya. Pendekatannya yang rasional dan praktis membuatnya berbeda dari
ulama sufistik seperti Al-Ghazali, meskipun tetap dalam kerangka Ahlussunnah wal
Jama’ah. Karyanya ini menjadi dasar bagi diskusi tentang akidah dan akhlak dalam
Islam (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 1-10).

Ibnu Miskawaih memandang akidah sebagai fondasi intelektual yang harus
diperkuat melalui pengetahuan dan refleksi, bukan sekadar keyakinan buta. Ia
menekankan bahwa akidah melibatkan pemahaman rasional tentang Allah, takdir,
dan kehidupan akhirat, yang harus selaras dengan akal manusia. Meskipun ia
terpengaruh oleh Aristoteles, Ibnu Miskawaih menyelaraskan akidah dengan wahyu
Islam, menolak paham yang bertentangan dengan Al-Qur’an. Akidah baginya adalah
tittkk awal untuk membangun karakter, di mana iman yang benar mencegah
penyimpangan moral. Pendekatan ini menunjukkan bahwa akidah bukan statis,
melainkan berkembang melalui pendidikan (Ibnu Miskawaih, 1998, him. 20-25).

Akhlak menurut Ibnu Miskawaih adalah proses penyempurnaan karakter
manusia melalui latihan, kebiasaan, dan pendidikan, yang bertujuan mencapai
kebahagiaan duniawi dan ukhrawi. Ia membagi akhlak menjadi empat keutamaan
utama: kebijaksanaan (hikmah), keberanian (syaja’ah), kesederhanaan (iffah), dan
keadilan (adl), yang harus dikembangkan seimbang. Akhlak bukan bawaan lahir,
melainkan hasil dari lingkungan dan usaha pribadi, dengan Rasulullah SAW sebagai
teladan. Ibnu Miskawaih menekankan bahwa akhlak yang baik memerlukan kontrol
nafsu oleh akal, mengadopsi unsur filsafat Yunani namun tetap islami. Pendekatannya
ini praktis dan aplikatif untuk kehidupan sehari-hari. (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 40-
50).

Ibnu Miskawaih melihat akidah dan akhlak sebagai dua sisi mata uang yang
saling melengkapi, di mana akidah memberikan motivasi spiritual dan akhlak
mewujudkannya dalam tindakan. Akidah yang kuat mencegah akhlak dari
penyimpangan, sementara akhlak memperkuat akidah melalui amal shaleh. Ia
menjelaskan bahwa manusia yang memiliki akidah benar akan secara alami
mengembangkan akhlak mulia, seperti dalam konsep "kebahagiaan sejati" yang
mencakup keduanya. Pendekatan ini berbeda dari sufisme murni, karena lebih
menekankan aspek rasional dan etis. Hubungan ini menjadi landasan bagi etika Islam
yang holistik. (Ibnu Miskawaih, 1998, hlm. 60-70)

Perspektif Ibnu Miskawaih tentang akidah dan akhlak tetap relevan di era
modern, di mana tantangan seperti individualisme dan moralitas relativistik
memerlukan penguatan karakter melalui pendidikan. la mendorong pengembangan
akhlak sejak dini untuk membangun masyarakat yang adil dan harmonis, dengan

| | Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

akidah sebagai pilar. Dalam konteks Ahlussunnah wal Jama’ah, karyanya
menginspirasi program etika di sekolah Islam. Kesimpulannya, Ibnu Miskawaih
menawarkan kerangka yang seimbang antara iman dan amal, membantu umat Islam
menghadapi perubahan zaman (Ibnu Miskawaih, 1998, hIm. 80-85).

Telaah Perbandingan dan Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah

Dalam telaah Ahlussunnah wal Jama’ah, Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih sama-
sama menekankan integrasi akidah dan akhlak, namun berbeda dalam metodologi:
Al-Ghazali lebih sufistik dan teologis, sementara Ibnu Miskawaih lebih filosofis dan
praktis. Ulama seperti Ibn Taymiyyah dan ulama kontemporer Ahlussunnah memuji
pendekatan mereka sebagai alternatif moderat terhadap ekstremisme, namun
menekankan bahwa akidah harus tetap ortodoks tanpa penyimpangan. Perbandingan
ini menunjukkan bahwa kedua pemikir tersebut memperkaya pemahaman etika
Islam, dengan Al-Ghazali lebih fokus pada dimensi spiritual dan Ibnu Miskawaih
pada aspek psikologis (Ibn Taymiyyah, 2010, hlm. 60-65).

Telaah perbandingan antara Imam Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih dalam
konsep akidah dan akhlak menunjukkan keduanya sebagai ulama Islam yang
memadukan teologi, filsafat, dan etika, namun dengan pendekatan yang berbeda. Al-
Ghazali lebih menekankan dimensi spiritual dan sufistik, sementara Ibnu Miskawaih
lebih fokus pada aspek rasional dan praktis. Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah
memandang keduanya sebagai kontributor penting dalam memperkaya pemahaman
Islam, asalkan tetap dalam batas ortodoksi. Perbandingan ini penting untuk
memahami bagaimana kedua pemikir tersebut menjawab tantangan intelektual
zaman mereka, seperti pengaruh filsafat Yunani (Al-Ghazali, 2005, hIm. 12-15).

Imam Al-Ghazali, dalam karyanya Ihya Ulumuddin, menekankan akidah
sebagai tauhid murni yang menolak rasionalisme ekstrem, sambil mengintegrasikan
akhlak sebagai penyucian hati melalui dzikir dan ibadah. Ia membagi akhlak menjadi
tingkatan nafsu, akal, hati, dan ruh, dengan tujuan mencapai takwa. Pendekatannya
ini mencerminkan Ahlussunnah wal Jama’ah yang menghargai sufisme moderat,
namun menolak penyimpangan seperti dalam Tahafut al-Falasifah. Al-Ghazali
melihat akhlak sebagai manifestasi langsung dari akidah yang kuat (Al-Ghazali, 2005,
hlm. 45-50).

Ibnu Miskawaih, melalui Tahdhib al-Akhlag, memandang akidah sebagai
fondasi intelektual yang diperkuat pendidikan, sambil menekankan akhlak sebagai
proses penyempurnaan karakter melalui latihan kebiasaan. Ia mengadopsi filsafat
Aristoteles, seperti keutamaan kebijaksanaan, keberanian, kesederhanaan, dan
keadilan, namun menyelaraskannya dengan Islam. Pendekatannya lebih praktis dan
psikologis, sesuai dengan Ahlussunnah wal Jama’ah yang menerima filsafat asalkan
tidak bertentangan dengan wahyu. Ibnu Miskawaih menekankan keseimbangan
antara akal dan nafsu. (Ibnu Miskawaih, 1998, him. 30-35; Ibnu Miskawaih, 2002, hlm.
10-15).

| | Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Perbandingan menunjukkan bahwa Al-Ghazali lebih teologis dan sufistik,
menolak filsafat yang merusak akidah, sedangkan Ibnu Miskawaih lebih filosofis,
mengintegrasikan unsur rasional tanpa meninggalkan ortodoksi. Dalam akhlak, Al-
Ghazali fokus pada dimensi spiritual, sementara Ibnu Miskawaih pada aspek etis-
praktis. Ahlussunnah wal Jama’ah, seperti Ibn Taymiyyah, memuji keduanya sebagai
alternatif moderat, namun menekankan bahwa akidah harus tetap ortodoks.
Perbedaan ini memperkaya diskursus Islam tanpa ekstremisme. (Ibn Taymiyyah, 2010,
hlm. 60-65).

Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah menilai Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih
sebagai ulama yang memperkuat akidah dan akhlak Islam, menolak bid’ah dan
ekstremisme. Mereka mendorong pendekatan moderat yang memadukan iman dan
amal, relevan di era modern untuk melawan sekularisme. Ulama seperti Al-Attas
menekankan pentingnya pendidikan akidah-akhlak untuk membangun masyarakat
berbudi. Kesimpulannya, telaah ini menunjukkan harmoni antara spiritualitas dan
rasionalitas dalam Islam (Al-Ghazali, 2005, hlm. 100-105).

KESIMPULAN

Konsep akidah dan akhlak dalam Islam merupakan fondasi yang saling terkait,
di mana akidah sebagai keyakinan teologis menjadi dasar bagi akhlak sebagai perilaku
moral. Imam Al-Ghazali menekankan pendekatan sufistik dan teologis dalam Thya
Ulumuddin, menolak rasionalisme ekstrem sambil mempromosikan penyucian hati
melalui ibadah. Sementara itu, Ibnu Miskawaih dalam Tahdhib al-Akhlaq lebih fokus
pada aspek filosofis-praktis, mengintegrasikan etika Aristoteles dengan ajaran Islam
untuk penyempurnaan karakter. Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah memandang
keduanya sebagai ulama moderat yang memperkaya diskursus Islam, menolak
penyimpangan dan ekstremisme. (Al-Ghazali, 2005, hlm. 100-105; Ibnu Miskawaih,
1998, hlm. 60-65; Ibn Taymiyyah, 2010, hlm. 60-65).

Telaah perbandingan menunjukkan harmoni antara spiritualitas Al-Ghazali
dan rasionalitas Ibnu Miskawaih, yang tetap relevan di era modern untuk melawan
sekularisme dan moralitas relativistik. Ahlussunnah wal Jama’ah mendorong
pendidikan akidah-akhlak sejak dini untuk membentuk masyarakat berbudi luhur,
dengan aplikasi praktis seperti jujur dan sabar dalam kehidupan sehari-hari.
Kesimpulannya, karya kedua ulama ini menawarkan kerangka holistik untuk
mencapai kebahagiaan dunia-akhirat, memperkuat identitas Muslim tanpa
ekstremisme. (Al-Attas, 1995, hIm. 25-30; Rahman, 1980, hlm. 40-45).

DAFTAR PUSTAKA
Afidah, I. (2019). Pendidikan akhlak perspektif pemikiran Ibnu Miskawaih (tokoh
filosof Muslim abad pertengahan). FALASIFA: Jurnal Studi Keislaman, 10(1), 17—
26. https://doi.org/10.36835/falasifa.v10i1.149
Al-Attas, S. M. N. (1995). *Islam and Secularism*. International Institute of Islamic
Thought and Civilization.

| | Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://doi.org/10.36835/falasifa.v10i1.149

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1241-1250
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Al-Ghazali. (1997). *Tahafut al-Falasifah*. Terjemahan oleh Sabih Ahmad Kamali.
Pakistan Philosophical Congress.

Al-Ghazali. (2005). *Ihya Ulumuddin*. Terjemahan oleh Muhammad Abdul Haq
Ansari. Islamic Book Service.

Alwi, M. B. (2021). Etika pendidik dan peserta didik dalam perspektif Al-Ghazali dan
Ibnu Miskawaih. Attaqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 17(2), 152-163.
https://doi.org/10.54069/attaqwa.v17i02.156

Al-Qurtubi. (2006). *Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an*. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.

Busroli, A. (2025). Pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam Al-Ghazali serta
relevansinya dengan pendidikan karakter di Indonesia. Atthulab: Islamic
Religion Teaching and Learning Journal, 4(2).
https://doi.org/10.15575/ath.v4i2.5583

Hidayah, S., Alwi, J. L., & Capriatin, K. D. (2024). Pendidikan akhlak perspektif Al-
Quran dalam tafsir Ibnu Katsir dan relevansinya terhadap pemikiran Ibnu
Miskawaih. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, 17(1).
https://doi.org/10.54471/tarbiyatuna.v17i1.2745

Ibn Kathir. (2012). *Tafsir Ibn Kathir*. Darussalam.

Ibnu Miskawaih. (1998). *Tahdhib al-Akhlaq*. Terjemahan oleh Constantine K.
Zurayk. American University of Beirut.

Ibn Taymiyyah. (2010). *Majmu' al-Fatawa*. Dar al-Wafa.

Itaniyah, S., Subhan, S., & Musaddad, E. (2025). Studi komparasi nilai pendidikan
akhlak dalam buku Tahdzib al-Akhlaq karya Ibnu Miskawaih dan Ayyuhal
Walad karya Imam Al-Ghazali. Ilmuna: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 6(2).
https://doi.org/10.54437/ilmuna.v6i2.1549

Ningtias, A. A., Primayeni, S., & Sari, H. P. (2025). Peran akhlak dalam pengajaran
menurut Al-Ghazali: Perspektif filsafat pengajaran. SURAU: Journal of Islamic
Education, 2(2). https://doi.org/10.30983/surau.v2i2.8711

Rahman, F. (1980). *Islam and Modernity*. University of Chicago Press.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Ulhag, M. M., & Inayati, F. (2025). Hubungan konsep pendidikan Islam Ibnu
Miskawaih dan Al-Ghazali serta relevansinya terhadap pendidikan Islam
kontemporer. Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 4(2).
https://doi.org/10.58561/jkpi.v4i2.214.

| | Muhammad Ghozali Ma’arif, et. al. || Konsep Akidah Akhlak dalam Perspektif ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://doi.org/10.54069/attaqwa.v17i02.156
https://doi.org/10.54471/tarbiyatuna.v17i1.2745
https://doi.org/10.30983/surau.v2i2.8711

