Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah
Nonmuslim Perspektif Hukum Keluarga Islam

Dihri', Hannani?, Aris?, Islamul Haq?, Fikri®
12345 [nstitut Agama Islam Negeri Parepare, Indonesia
Email : dihri98@gmail.com !; hannani@iainpare.ac.id ?; aris@iainpare.ac.id 3;
islamulhag®@iainpare.ac.id 4, fikri@iainpare.ac.id °

Abstrak

Penelitian ini membahas kontroversi keabsahan perwalian nikah non-Muslim dalam
perspektif hukum keluarga Islam. Permasalahan penelitian dirumuskan dalam tiga
pertanyaan utama: (1) bagaimana keabsahan wali nikah non-Muslim menurut hukum
keluarga Islam, (2) apa faktor yang melatarbelakangi munculnya kontroversi tersebut, dan
(3) bagaimana solusi yang dapat diterapkan dalam konteks hukum keluarga Islam di
Indonesia. Penelitian ini merupakan penelitian pustaka dengan pendekatan kualitatif. Data
primer meliputi al-Qur’an, Hadis, Kompilasi Hukum Islam (KHI), serta kitab fikih klasik
empat mazhab. Data sekunder berasal dari buku, artikel dan jurnal ilmiah, tesis, disertasi,
putusan pengadilan agama, serta fatwa ulama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
berdasarkan pandangan mayoritas ulama fikih dan hukum positif di Indonesia, wali nikah
non-Muslim tidak sah menikahkan perempuan Muslimah. Keislaman wali merupakan
syarat mutlak karena berkaitan dengan prinsip akidah dan perlindungan maslahat agama,
sebagaimana ditegaskan oleh mazhab Syafi’i, Maliki, dan Hanbali, serta tercermin dalam
KHI Pasal 20-23. Kontroversi muncul akibat kondisi sosial, seperti pernikahan mualaf dan
relasi keluarga lintas agama. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan humanis dan dialogis
melalui peran KUA dan tokoh agama, agar pengalihan perwalian kepada wali hakim
dipahami sebagai upaya menjaga kesesuaian syariat tanpa menafikan ikatan kekeluargaan.
Kata kunci: Hukum Keluarga Islam, Keabsahan Perwalian, Nikah Nonmuslim.

The Controversy over the Validity of Non-Muslim Marriage
Guardianship from an Islamic Family Law Perspective

Abstract
This study examines the controversy surrounding the validity of non-Muslim marriage guardianship
from the perspective of Islamic family law. The research problem is formulated in three main
questions: (1) what is the validity of non-Muslim marriage guardianship according to Islamic family
law, (2) what are the factors behind the emergence of this controversy, and (3) what solutions can be
applied in the context of Islamic family law in Indonesia. This study is a library research with a
qualitative approach. Primary data includes the Qur’an, Hadith, Compilation of Islamic Law (KHI),
and classical figh books of the four schools of thought. Secondary data comes from books, articles and
scientific journals, theses, dissertations, religious court decisions, and fatwas of scholars. The results of
the study indicate that based on the views of the majority of Islamic jurisprudence scholars and
positive law in Indonesia, non-Muslim marriage guardians are not valid for marrying Muslim
women. The guardian’s Islamic faith is an absolute requirement because it is related to the principles

841 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:dihri98@gmail.com
mailto:hannani@iainpare.ac.id
mailto:aris@iainpare.ac.id
mailto:islamulhaq@iainpare.ac.id
mailto:fikri@iainpare.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

of faith and the protection of religious interests, as emphasized by the Shafi'i, Maliki, and Hanbali
schools of thought, and is reflected in KHI Articles 20-23. Controversy arises from social conditions,
such as marriages between converts and interfaith family relationships. Therefore, a humanistic and
dialogical approach, through the role of the Religious Affairs Office (KUA) and religious leaders, is
needed so that the transfer of quardianship to a legal guardian is understood as an effort to maintain
compliance with sharia law without negating family ties.

Keywords: Islamic Family Law, Legitimacy of Guardianship, Non-Muslim Marriage.

PENDAHULUAN

Pernikahan dalam Islam merupakan institusi sakral yang tidak hanya berdimensi
ibadah, tetapi juga memiliki implikasi hukum yang luas dalam kehidupan sosial. Keabsahan
suatu pernikahan ditentukan oleh terpenuhinya rukun dan syarat yang telah ditetapkan
syariat, salah satunya adalah keberadaan wali nikah bagi calon mempelai perempuan.
Dalam fikih Islam, wali nikah menempati posisi sentral karena berfungsi sebagai
representasi dan penanggung jawab akad nikah dari pihak perempuan. Mazhab Syafi‘i
secara tegas menegaskan bahwa pernikahan tanpa wali dinilai tidak sah, sebagaimana
ditegaskan dalam hadis Nabi Muhammad saw. bahwa tidak ada pernikahan tanpa wali, dan
penguasa menjadi wali bagi perempuan yang tidak memiliki wali.

Konsep perwalian (walayah) dalam Islam mengandung makna otoritas hukum dan
tanggung jawab syari dalam mengurus kepentingan pihak lain, khususnya dalam
pernikahan. Ulama fikih mengklasifikasikan wali nikah berdasarkan sumber
kewenangannya, kedekatan nasab, dan bentuk kekuasaan hukum, seperti wali nasab, wali
hakim, wali aqrab, wali ab’ad, serta wali mujbir dan ghairu mujbir. Dalam Mazhab Syafi‘i,
urutan wali nasab telah ditentukan secara sistematis dan bersifat mengikat, sedangkan
peralihan kewenangan kepada wali hakim hanya dimungkinkan apabila wali nasab tidak
ada, tidak memenuhi syarat, atau berhalangan secara syari. Ketentuan ini menegaskan
bahwa perwalian nikah bukan sekadar formalitas, melainkan unsur substansial dalam
keabsahan pernikahan.

Dalam konteks Indonesia, pengaturan wali nikah bagi umat Islam secara normatif
diatur dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI). Pasal 19 KHI menegaskan bahwa wali nikah
merupakan rukun yang wajib dipenuhi, sementara Pasal 21 KHI mengatur urutan wali
nasab berdasarkan kedekatan hubungan kekerabatan. Secara normatif, ketentuan ini sejalan
dengan fikih klasik, khususnya Mazhab Syafi‘i, yang menjadi rujukan utama dalam praktik
hukum keluarga Islam di Indonesia. Namun, dinamika sosial masyarakat Indonesia yang
plural dan multikultural memunculkan persoalan-persoalan kontemporer yang tidak selalu
dapat diselesaikan secara tekstual melalui norma klasik maupun peraturan positif yang ada.

Salah satu persoalan kontemporer yang mengemuka adalah praktik perwalian nikah
oleh orang tua nonmuslim terhadap anak perempuan yang beragama Islam. Fenomena ini
tidak hanya bersifat hipotetik, tetapi juga ditemukan dalam praktik administrasi
perkawinan, sebagaimana kasus yang terjadi di Kantor Urusan Agama (KUA) Kecamatan
Mertoyudan, Kabupaten Magelang. Perbedaan agama antara wali dan calon mempelai
perempuan menimbulkan kontroversi mengenai keabsahan perwalian nikah, mengingat
mayoritas ulama fikih berpendapat bahwa wali nikah bagi Muslimah harus beragama Islam.

842 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Berbagai penelitian terdahulu telah membahas isu perwalian nikah, namun masih
menunjukkan keterbatasan fokus dan pendekatan. Penelitian Jalli Sitakar menitikberatkan
pada mekanisme peralihan wali nasab ke wali hakim berdasarkan Pasal 23 KHI dan
kesesuaiannya dengan fikih klasik, tanpa secara khusus mengkaji problem perbedaan agama
antara wali dan calon mempelai perempuan. Penelitian Siska Yuniarti lebih menekankan
aspek hak perwalian ayah nonmuslim terhadap anak yang beragama Islam dalam konteks
perceraian dan murtad, sehingga fokus kajiannya berada pada relasi orang tua dan anak
pascaperceraian, bukan pada keabsahan wali nikah dalam akad perkawinan. Sementara itu,
penelitian Desi Restiani mengkaji praktik penetapan wali nikah bagi Muslimah dengan
orang tua nonmuslim melalui studi kasus di KUA, namun kajiannya lebih bersifat deskriptif-
praktis dan belum menggali secara mendalam dimensi kontroversi normatif antara fikih
Islam, KHI, dan perbedaan pandangan ulama.

Dengan demikian, celah penelitian (research gap) dalam kajian ini terletak pada belum
adanya penelitian yang secara komprehensif dan sistematis mengkaji kontroversi keabsahan
perwalian nikah nonmuslim dengan memadukan analisis fikih klasik, perspektif hukum
keluarga Islam kontemporer, serta ketentuan hukum positif Indonesia (KHI). Penelitian-
penelitian sebelumnya cenderung berdiri pada satu aspek tertentu baik normatif, sosiologis,
maupun administrative tanpa mengintegrasikan ketiganya dalam satu kerangka analisis
yang utuh. Selain itu, belum banyak kajian yang secara eksplisit merumuskan solusi hukum
atas praktik wali nikah nonmuslim yang memberikan kepastian hukum sekaligus menjaga
prinsip-prinsip syariat dan kemaslahatan umat.

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara
mendalam keabsahan perwalian nikah nonmuslim dalam perspektif hukum keluarga Islam
dengan menelaah landasan normatif fikih, ketentuan KHI, serta realitas praktik di lapangan.
Penelitian ini juga berupaya mengidentifikasi faktor-faktor yang melatarbelakangi
munculnya kontroversi serta merumuskan formulasi solusi hukum yang relevan dan
aplikatif bagi praktik perwalian nikah Muslimah di Indonesia. Dengan demikian, penelitian
ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan hukum keluarga
Islam serta kontribusi praktis bagi aparat KUA, hakim Pengadilan Agama, dan masyarakat
dalam menghadapi persoalan perwalian nikah lintas agama.

METODE

Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif kualitatif yang bersifat non-statistik.
Penelitian deskriptif kualitatif bertujuan untuk memberikan gambaran dan analisis secara
sistematis terhadap fenomena hukum yang diteliti berdasarkan data kepustakaan
(Assingkily, 2021). Sukardi menjelaskan bahwa penelitian deskriptif merupakan upaya
untuk menggambarkan secara jelas dan sistematis suatu gejala berdasarkan data yang
diperoleh, sehingga memungkinkan peneliti menjelaskan dan menafsirkan fenomena yang
dikaji. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian berkaitan dengan norma hukum Islam,
konstruksi pemikiran ulama, serta ketentuan hukum positif yang memerlukan pemahaman
konseptual dan interpretatif.

Pendekatan penelitian yang digunakan meliputi pendekatan historis, filosofis, dan
normatif-Islami. Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri perkembangan konsep
perwalian nikah dalam fikih Islam, khususnya Mazhab Syafi‘i, serta pengaturannya dalam

843 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

hukum keluarga Islam di Indonesia. Pendekatan filosofis digunakan untuk mengkaji
landasan nilai, rasionalitas hukum, dan tujuan syariat (maqasid al-syari‘ah) yang melandasi
ketentuan keabsahan perwalian nikah nonmuslim. Pendekatan normatif-Islami digunakan
sebagai pendekatan utama dengan menganalisis sumber-sumber hukum Islam, seperti Al-
Qur’an, hadis, kaidah fikih, serta pemikiran ulama, dan membandingkannya dengan
ketentuan dalam Kompilasi Hukum Islam.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan sekunder. Data primer
meliputi Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad saw., kitab-kitab fikih Mazhab Syafi‘i, serta
Kompilasi Hukum Islam sebagai hukum positif yang berlaku di Indonesia. Data sekunder
berupa buku hukum Islam dan hukum keluarga, jurnal dan artikel ilmiah, putusan
Pengadilan Agama, tesis dan disertasi, serta fatwa ulama yang relevan dengan objek
penelitian. Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menelusuri,
menghimpun, dan mengkaji bahan-bahan tertulis yang berkaitan dengan keabsahan
perwalian nikah nonmuslim terhadap Muslimah.

Data yang telah dikumpulkan dianalisis secara kualitatif dengan menggunakan
metode deduktif, induktif, dan komparatif. Metode deduktif digunakan untuk menarik
kesimpulan dari prinsip umum hukum Islam terhadap kasus khusus perwalian nikah
nonmuslim. Metode induktif digunakan untuk merumuskan kesimpulan umum dari
berbagai pendapat ulama dan praktik hukum yang bersifat khusus. Metode komparatif
digunakan untuk membandingkan pandangan fikih Mazhab Syafi‘i dengan ketentuan dalam
Kompilasi Hukum Islam serta pendapat ulama yang berbeda, guna menemukan
argumentasi hukum yang paling relevan dengan konteks hukum keluarga Islam di
Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil Penelitian

Hasil penelitian menunjukkan bahwa berdasarkan telaah terhadap sumber-sumber
hukum Islam dan hukum positif di Indonesia, wali nikah nonmuslim tidak memiliki
keabsahan hukum untuk menikahkan perempuan Muslim. Temuan ini diperoleh dari
analisis langsung terhadap Al-Qur’an, hadis, kitab-kitab fikih Mazhab Syafi'i, serta
ketentuan dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI).

Data normatif dari kitab-kitab fikih Mazhab Syafi‘i, seperti al-Umm dan al-Majmii’,
menunjukkan bahwa keislaman merupakan syarat mutlak bagi wali nikah. Dalam
konstruksi hukum Mazhab Syafi‘i, wali nikah diposisikan sebagai pemegang otoritas syar’i
(wilayah syar‘iyyah), sehingga perbedaan agama antara wali dan perempuan yang
dinikahkan secara otomatis menggugurkan kewenangan perwalian. Tidak ditemukan satu
pun pendapat mu‘tabar dalam Mazhab Syafi'i yang membolehkan wali nonmuslim
menikahkan perempuan Muslim, sekalipun wali tersebut adalah ayah kandung.

Hasil penelusuran terhadap dalil hadis menunjukkan bahwa praktik perwalian nikah
selalu ditempatkan dalam kerangka perlindungan agama dan keabsahan akad. Hadis-hadis
yang dijadikan rujukan ulama Mazhab Syafi‘i secara konsisten dipahami bahwa perwalian
adalah bagian dari urusan agama, sehingga tidak dapat dijalankan oleh pihak yang berada
di luar Islam. Data ini memperkuat posisi fikih bahwa hubungan biologis tidak cukup untuk
melahirkan kewenangan hukum dalam pernikahan.

844 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Dalam konteks hukum positif Indonesia, analisis terhadap Kompilasi Hukum Islam
menunjukkan bahwa KHI tidak memberikan ruang normatif bagi wali nonmuslim. Pasal-
pasal KHI yang mengatur rukun dan syarat perkawinan secara implisit mensyaratkan wali
nikah beragama Islam. Data normatif juga menunjukkan bahwa ketika wali nasab tidak
memenuhi syarat, termasuk karena perbedaan agama, maka kewenangan perwalian secara
hukum beralih kepada wali hakim. Ketentuan ini bersifat imperatif dan menjadi dasar
praktik administrasi perkawinan di Kantor Urusan Agama.

Hasil penelitian juga menunjukkan adanya kesesuaian antara fikih Mazhab Syafi‘i
dan KHI dalam memandang status wali nonmuslim. Tidak ditemukan pertentangan
normatif antara keduanya terkait keabsahan wali nikah. KHI secara substansial
mereproduksi prinsip fikih Syafi‘iyah dengan memberikan solusi yuridis melalui wali
hakim, tanpa mengubah ketentuan dasar mengenai syarat wali.

Selain itu, data dari putusan-putusan Pengadilan Agama yang dikaji menunjukkan
pola yang konsisten, yakni pengadilan tidak mengesahkan pernikahan dengan wali
nonmuslim dan mengarahkan penggunaan wali hakim sebagai satu-satunya mekanisme
yang sah. Hal ini memperlihatkan bahwa praktik yudisial di Indonesia sejalan dengan
ketentuan normatif fikih dan KHI.

Dengan demikian, hasil penelitian secara tegas menunjukkan bahwa secara normatif,
yuridis, dan institusional, wali nikah nonmuslim tidak sah menikahkan perempuan Muslim,
dan penggunaan wali hakim merupakan satu-satunya bentuk perwalian yang diakui secara
hukum Islam dan hukum positif di Indonesia.

Pembahasan

Pembahasan hasil penelitian ini menegaskan bahwa temuan mengenai
ketidakabsahan wali nikah nonmuslim terhadap Muslimah memiliki landasan teoritis yang
kuat dalam kajian perbandingan hukum dan hukum keluarga Islam. Dalam teori
perbandingan hukum sebagaimana dikemukakan oleh Lemaire dan Schlesinger, hukum
tidak hanya dipahami sebagai kumpulan norma tertulis, tetapi juga sebagai sistem nilai yang
hidup dan berfungsi dalam masyarakat. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa baik
fikih Mazhab Syafi‘i maupun Kompilasi Hukum Islam (KHI) di Indonesia berangkat dari
kesamaan nilai dasar, yakni perlindungan terhadap kesucian akad nikah. Kesamaan ini
memperlihatkan adanya koherensi antara hukum Islam klasik dan hukum positif nasional.
Dengan demikian, hasil penelitian menguatkan fungsi perbandingan hukum sebagai metode
untuk memahami kesesuaian antar sistem hukum.

Dalam perspektif teori wilayah dalam fikih Islam, wali nikah dipahami sebagai
pemegang otoritas syari yang bertindak atas nama kepentingan perempuan. Temuan
penelitian yang menyatakan bahwa wali nonmuslim tidak sah menikahkan Muslimah
sejalan dengan teori ini, karena wilayah mensyaratkan kesatuan akidah antara wali dan
yang diwalikan. Mazhab Syafi'i menempatkan agama sebagai syarat esensial wali, bukan
sekadar syarat administratif. Hal ini memperkuat pandangan bahwa perwalian nikah bukan
hubungan biologis semata, melainkan hubungan hukum-keagamaan. Dengan demikian,
temuan penelitian konsisten dengan konstruksi teoretis fikih klasik.

Hasil penelitian juga dapat dijelaskan melalui pendekatan normatif-Islami yang
menempatkan Al-Qur'an dan hadis sebagai sumber hukum utama. Kajian pustaka

845 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

menunjukkan bahwa mayoritas ulama, khususnya Mazhab Syafi‘i, menafsirkan dalil-dalil
perwalian dalam kerangka penjagaan agama (hifz al-din). Temuan penelitian
memperlihatkan bahwa larangan wali nonmuslim bukan bentuk diskriminasi, melainkan
konsekuensi logis dari prinsip normatif syariat. Hal ini selaras dengan teori maqasid al-
syari’ah yang menempatkan agama sebagai tujuan utama hukum Islam. Dengan demikian,
hasil penelitian memperkuat relevansi pendekatan maqasid dalam membaca hukum
perwalian.

Dalam konteks hukum positif Indonesia, pembahasan hasil penelitian menunjukkan
bahwa KHI mengadopsi prinsip-prinsip fikih Mazhab Syafi'i secara substantif. Teori
penerimaan hukum Islam ke dalam hukum nasional menjelaskan bahwa hukum Islam dapat
diinstitusionalisasikan sepanjang sesuai dengan nilai dasar masyarakat. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa KHI tidak menciptakan norma baru terkait wali nikah, melainkan
mengkodifikasi hukum fikih yang telah mapan. Hal ini sejalan dengan penelitian-penelitian
sebelumnya yang menyatakan bahwa KHI bersifat fikih-sentris. Dengan demikian, posisi
wali hakim dalam KHI merupakan kelanjutan logis dari teori hukum Islam klasik.

Penelitian relevan sebelumnya juga menunjukkan kesamaan temuan mengenai
ketidakabsahan wali nonmuslim. Sejumlah studi hukum keluarga Islam di Indonesia
menegaskan bahwa perbedaan agama menjadi penghalang sahnya perwalian nikah.
Temuan penelitian ini memperkuat hasil penelitian terdahulu dengan memberikan
penjelasan normatif dan komparatif yang lebih sistematis. Perbedaannya, penelitian ini
secara khusus mengaitkan pandangan Mazhab Syafi‘i dengan praktik hukum di Indonesia.
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengulang temuan lama, tetapi memperdalam
kerangka analisisnya.

Dari sudut pandang teori hukum sebagai sistem sosial, hasil penelitian juga
menunjukkan bahwa hukum perwalian nikah tidak dapat dilepaskan dari realitas
masyarakat plural. Kajian pustaka menyebutkan bahwa hukum harus mampu menjaga
keseimbangan antara norma dan realitas sosial. Temuan penelitian memperlihatkan bahwa
solusi wali hakim merupakan bentuk adaptasi hukum Islam terhadap kondisi sosial tanpa
mengorbankan prinsip normatif. Hal ini sejalan dengan teori fungsional dalam
perbandingan hukum yang menekankan peran hukum dalam menyelesaikan masalah
konkret masyarakat. Dengan demikian, wali hakim berfungsi sebagai jembatan antara
norma dan realitas.

Pembahasan hasil penelitian juga memperlihatkan bahwa praktik Pengadilan Agama
di Indonesia konsisten dengan teori hukum normatif. Penelitian-penelitian sebelumnya
menunjukkan bahwa hakim agama cenderung berpegang pada KHI dan fikih mazhab
mayoritas. Temuan penelitian ini mengonfirmasi bahwa pernikahan dengan wali
nonmuslim tidak mendapatkan legitimasi yudisial. Konsistensi ini menunjukkan adanya
kesatuan antara norma hukum, institusi peradilan, dan praktik sosial. Dengan demikian,
teori kepastian hukum tercermin dalam praktik perwalian nikah.

Dalam kerangka teori perlindungan hukum terhadap perempuan, hasil penelitian ini
menunjukkan bahwa pengalihan perwalian kepada wali hakim justru memperkuat posisi
perempuan Muslim. Kajian pustaka menjelaskan bahwa hukum keluarga Islam bertujuan
melindungi hak-hak perempuan dalam perkawinan. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa penggunaan wali hakim mencegah terjadinya akad nikah yang tidak sah secara

846 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

syariat. Hal ini juga mencegah dampak hukum di kemudian hari, seperti sengketa status
perkawinan dan keturunan. Dengan demikian, wali hakim berfungsi sebagai instrumen
perlindungan hukum.

Jika dikaitkan dengan teori perbandingan hukum makro dan mikro, penelitian ini
berada pada ranah perbandingan mikro. Kajian pustaka menjelaskan bahwa perbandingan
mikro menelaah isu hukum tertentu secara spesifik. Temuan penelitian membandingkan
konsep wali nikah dalam Mazhab Syafi‘i dan KHI pada isu perbedaan agama. Perbandingan
ini menunjukkan adanya kesamaan substansial meskipun berada dalam sistem hukum yang
berbeda. Dengan demikian, penelitian ini memperlihatkan efektivitas metode perbandingan
hukum dalam kajian hukum keluarga Islam.

Pembahasan hasil penelitian juga menunjukkan bahwa tidak adanya ruang
interpretasi bagi wali nonmuslim mencerminkan karakter hukum perwalian sebagai norma
imperatif. Penelitian terdahulu menegaskan bahwa rukun nikah bersifat mengikat dan tidak
dapat ditawar. Temuan penelitian ini memperkuat pandangan tersebut dengan
menunjukkan konsistensi fikih, KHI, dan praktik peradilan. Hal ini sekaligus menegaskan
bahwa fleksibilitas hukum Islam terletak pada mekanisme wali hakim, bukan pada
penghapusan syarat wali. Dengan demikian, struktur hukum perwalian tetap terjaga.

Secara keseluruhan, pembahasan hasil penelitian menunjukkan bahwa temuan
penelitian ini selaras dengan teori-teori dalam kajian pustaka dan penelitian relevan
sebelumnya. Tidak ditemukan kontradiksi antara hukum Islam klasik, hukum positif
Indonesia, dan praktik yudisial terkait keabsahan wali nikah nonmuslim. Penelitian ini
justru memperkuat bangunan teoritis hukum keluarga Islam dalam konteks masyarakat
plural. Dengan demikian, hasil penelitian memiliki kontribusi teoretis dan praktis yang
signifikan dalam pengembangan studi hukum keluarga Islam di Indonesia.

Teori Perbandingan Hukum

Perbandingan hukum merupakan salah satu pendekatan penting dalam ilmu hukum
yang bertujuan untuk memahami persamaan, perbedaan, serta latar belakang sosial dari
berbagai sistem hukum. Lemaire memandang perbandingan hukum sebagai bagian dari
ilmu pengetahuan hukum yang menggunakan teknik perbandingan untuk menelaah isi
kaidah hukum, menemukan persamaan dan perbedaannya, serta mengkaji sebab-sebab dan
landasan kemasyarakatannya. Pandangan ini menegaskan bahwa perbandingan hukum
tidak hanya berhenti pada teks normatif, tetapi juga berkaitan erat dengan konteks sosial
tempat hukum tersebut berlaku.

Winterton, sebagaimana dikutip oleh Soekanto, menjelaskan bahwa perbandingan
hukum pada dasarnya merupakan teknik umum dalam studi perbandingan yang dapat
diterapkan pada bidang hukum. Pandangan ini sejalan dengan Rudolf B. Schlesinger yang
menyatakan bahwa perbandingan hukum adalah metode investigasi untuk memperoleh
pemahaman mendalam terhadap bahan hukum tertentu. Menurut Schlesinger,
perbandingan hukum bukanlah seperangkat norma atau cabang hukum tersendiri,
melainkan metode untuk menelaah dan memahami hukum asing guna menjelaskan suatu
persoalan hukum. Dengan demikian, perbandingan hukum berfungsi sebagai alat analisis,
bukan sebagai sumber hukum.

847 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Gutteridge memperluas cakupan perbandingan hukum dengan menegaskan bahwa
teknik ini dapat digunakan dalam seluruh cabang hukum. Ia membedakan antara
comparative law dan foreign law, di mana comparative law berfokus pada perbandingan dua
sistem hukum atau lebih, sedangkan foreign law lebih menitikberatkan pada studi mendalam
terhadap hukum asing tanpa tujuan perbandingan eksplisit. Hesel Yutena bahkan
memandang perbandingan hukum sebagai bagian integral dari ilmu hukum itu sendiri yang
memiliki pandangan humanistik universal. Menurutnya, meskipun metode yang digunakan
berbeda-beda, persoalan keadilan pada dasarnya sama di berbagai tempat dan waktu.

Dalam perkembangannya, metode perbandingan hukum tidak dapat dibatasi hanya
pada pendekatan deskriptif. Diperlukan pula analisis terhadap peran, efektivitas, dan
keberlakuan hukum dalam masyarakat. Oleh karena itu, metode perbandingan hukum
harus didukung oleh metode sosiologis dan historis. Metode historis digunakan untuk
memahami perkembangan hukum dari waktu ke waktu, sedangkan metode sosiologis
berfungsi untuk mengkaji keterkaitan hukum dengan gejala sosial lainnya. Ketiga metode ini
saling berkaitan dan tidak dapat dipisahkan, karena hukum merupakan produk sejarah
sekaligus realitas sosial yang hidup dalam masyarakat.

Perbandingan hukum juga memperlihatkan perbedaan antara perbandingan hukum
sebagai metode dan sebagai disiplin ilmu. Ambiguitas ini kerap muncul dalam perumusan
yang luas, seperti yang terdapat dalam Black’s Law Dictionary, yang mendefinisikan
comparative jurisprudence sebagai studi prinsip-prinsip ilmu hukum melalui perbandingan
berbagai sistem hukum. Definisi tersebut pada hakikatnya lebih menekankan perbandingan
hukum sebagai metode, karena istilah “comparative” merujuk pada proses analisis berbasis
perbandingan.

Objek kajian perbandingan hukum dapat berupa sistem hukum dalam satu negara
yang menganut pluralisme hukum maupun perbandingan antara sistem hukum nasional
dengan sistem hukum asing. Rheinstein membedakan antara Auslandsrechtskunde, yaitu
pengetahuan tentang hukum asing, dan Rechtsvergleichung, yaitu perbandingan hukum itu
sendiri. Menurutnya, pemahaman terhadap hukum asing merupakan prasyarat sebelum
melakukan perbandingan hukum. Dalam konteks ini, yang dibandingkan bukan hanya
hukum tertulis (law in the books), tetapi juga hukum sebagaimana diterapkan dalam praktik
(law in action). Pendekatan ini dikenal sebagai functional approach, yakni pendekatan yang
menitikberatkan pada fungsi hukum dalam menyelesaikan persoalan konkret di masyarakat.

Perbandingan hukum dapat dilakukan secara makro maupun mikro. Perbandingan
makro mengkaji sistem hukum secara umum, sedangkan perbandingan mikro
memfokuskan pada persoalan hukum tertentu. Dalam proses perbandingan, hukum yang
telah dipahami disebut comparatum, sementara hukum yang menjadi objek perbandingan
disebut comparandum. Adapun aspek yang dijadikan titik temu perbandingan dikenal
sebagai tertium comparatum. Melalui pendekatan ini, perbandingan hukum tidak hanya
bertujuan menemukan perbedaan, tetapi juga mengungkap persamaan dan prinsip-prinsip
universal yang mendasari sistem hukum yang dibandingkan.

Secara historis, praktik perbandingan hukum telah dikenal sejak zaman Yunani
Kuno, sebagaimana dilakukan oleh Plato dan Aristoteles, hingga berkembang pada masa
modern melalui pemikiran Montesquieu dan Leibniz. Meskipun pada masa awal
perbandingan hukum lebih banyak difokuskan pada hukum publik, perkembangannya

848 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

kemudian mencakup hukum perdata dan bidang hukum lainnya. Hal ini menunjukkan
bahwa perbandingan hukum merupakan metode yang dinamis dan relevan untuk
menganalisis persoalan hukum kontemporer.

Tinjauan Hukum Wali Nikah Nonmuslim

Wali nikah merupakan salah satu unsur fundamental dalam penyelenggaraan
pernikahan menurut hukum Islam. Keberadaan wali bukan sekadar formalitas, melainkan
rukun yang menentukan sah atau tidaknya suatu pernikahan. Wali nikah berfungsi sebagai
pihak yang mewakili calon mempelai perempuan dalam pelaksanaan akad nikah,
khususnya dalam pengucapan ijab, sementara calon mempelai laki-laki mengucapkan kabul.
Ketentuan mengenai perwalian nikah telah ditegaskan dalam Al-Qur’an, hadis Nabi
Muhammad saw., serta dikembangkan melalui pandangan para ulama fikih.

Dalam hukum Islam, seseorang yang dapat bertindak sebagai wali nikah harus
memenuhi syarat-syarat tertentu, antara lain beragama Islam, berakal sehat, baligh, tidak
sedang dalam keadaan ihram, dan memiliki sifat adil. Persyaratan ini menunjukkan bahwa
perwalian nikah memiliki dimensi teologis dan yuridis yang kuat. Oleh karena itu, wali
yang tidak memenuhi syarat, termasuk karena perbedaan agama, dipandang tidak sah
untuk menikahkan perempuan Muslimah.

Namun, realitas sosial di Indonesia yang multikultural dan multireligius
menghadirkan persoalan tersendiri dalam praktik perwalian nikah. Negara mengakui
keberagaman agama sebagaimana ditegaskan dalam Penetapan Presiden Nomor 1 Tahun
1965, sehingga dalam kehidupan masyarakat tidak jarang dijumpai keluarga dengan latar
belakang agama yang berbeda. Dalam konteks ini, muncul fenomena pernikahan
perempuan Muslimah yang memiliki ayah kandung nonmuslim. Kondisi tersebut
menimbulkan persoalan hukum terkait keabsahan wali nikah, mengingat ketentuan fikih
dan Kompilasi Hukum Islam (KHI) mensyaratkan wali harus beragama Islam.

Fenomena wali nikah nonmuslim ini menjadi isu krusial karena menyentuh
pertemuan antara norma hukum Islam, hukum positif di Indonesia, dan realitas sosial
masyarakat. Di satu sisi, syariat Islam dan KHI memberikan batasan tegas mengenai syarat
wali nikah. Di sisi lain, praktik sosial menunjukkan adanya kebutuhan untuk mencari solusi
hukum yang memberikan kepastian hukum tanpa mengabaikan prinsip-prinsip syariat.
Oleh karena itu, kajian terhadap wali nikah nonmuslim menjadi penting untuk dianalisis
secara mendalam dengan pendekatan perbandingan hukum, guna memahami bagaimana
norma fikih, hukum positif, dan praktik sosial berinteraksi dalam konteks hukum keluarga
Islam di Indonesia.

SIMPULAN

Berdasarkan kajian terhadap pandangan mayoritas ulama fikih serta ketentuan
hukum positif di Indonesia, dapat disimpulkan bahwa wali nikah non-Muslim tidak sah
untuk menikahkan perempuan Muslimah. Dalam fikih Islam, keislaman wali merupakan

849 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

syarat mutlak yang tidak dapat ditawar karena menyangkut prinsip akidah dan
perlindungan terhadap maslahat agama. Pendapat ini didukung oleh mayoritas mazhab
(Syafi’i, Maliki, dan Hanbali), yang menyatakan bahwa seorang non-Muslim tidak memiliki
hak wilayah (kewalian) atas seorang Muslim, baik dalam konteks hukum keluarga maupun
dalam hal ibadah. Ketentuan tersebut juga tercermin dalam hukum positif Indonesia,
terutama dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 20-23, yang menyatakan bahwa wali
nikah harus seorang Muslim.

Alasan Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim, Kontroversi muncul
karena beberapa kondisi sosial yang kompleks di masyarakat, seperti pernikahan mualaf
(seseorang yang baru masuk Islam) yang orang tuanya masih nonmuslim, atau dalam kasus
perkawinan antar agama yang tidak jarang terjadi di Indonesia. Di satu sisi, prinsip syariah
menolak wali nonmuslim karena dianggap tidak memiliki wilayah (hak kewalian) atas
seorang Muslim.

Penolakan peran wali non-Muslim seringkali dipahami oleh keluarga sebagai bentuk
pengabaian terhadap ikatan darah dan peran moral orang tua dalam kehidupan anaknya.
Oleh karena itu, diperlukan pendekatan humanis dan dialogis dalam pelaksanaan aturan ini,
agar keluarga tetap merasa dihormati dan dilibatkan secara emosional, meskipun secara
hukum tidak dapat menjalankan fungsi sebagai wali nikah. Pendekatan seperti ini bisa
dilakukan melalui komunikasi yang baik antara pihak KUA, tokoh agama, dan keluarga,
serta dengan memberikan pemahaman bahwa pengalihan perwalian kepada wali hakim
bukanlah bentuk penolakan terhadap hubungan kekeluargaan, melainkan upaya untuk
menjaga kesesuaian syariat dalam pernikahan seorang Muslimah.

Berdasarkan simpulan penelitian, disarankan agar pemerintah, khususnya
Kementerian Agama melalui Kantor Urusan Agama, meningkatkan sosialisasi dan edukasi
hukum perkawinan Islam kepada masyarakat, terutama terkait syarat sah wali nikah dan
peran wali hakim. Upaya ini penting untuk mencegah terjadinya praktik pernikahan yang
tidak sah secara syariat dan hukum positif akibat minimnya pemahaman masyarakat.

Kepada aparat peradilan agama, disarankan untuk terus menjaga konsistensi
penerapan hukum perkawinan Islam dengan berpedoman pada fikih yang mu’tabar dan
ketentuan KHI, serta memberikan pertimbangan hukum yang komprehensif dalam
menangani perkara pernikahan dengan wali nonmuslim. Hal ini diperlukan untuk
menjamin kepastian hukum dan perlindungan hak-hak perempuan Muslim dalam
perkawinan.

Bagi akademisi dan peneliti selanjutnya, disarankan untuk mengembangkan
penelitian dengan pendekatan empiris atau sosio-legal guna mengkaji dampak sosial dan
psikologis penggunaan wali hakim dalam pernikahan dengan latar belakang keluarga beda
agama. Penelitian lanjutan juga dapat memperluas kajian dengan membandingkan
pandangan mazhab-mazhab fikih lain atau regulasi perwalian nikah di negara Muslim
lainnya, sehingga dapat memperkaya khazanah kajian hukum keluarga Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qur’an al-Karim. (2019). Al-Qur'an dan terjemahannya. Jakarta, Indonesia: Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Kementerian Agama Republik Indonesia.

Al-Jaziri, A. “A.-R. (n.d.). Al-figh ‘ala al-mazahib al-arba’ah. Beirut, Lebanon: Dar al-Fikr.

850 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 841-851
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

An-Na‘’im, A. A. (2008). Islam and the secular state: Negotiating the future of shari’‘a. Cambridge,
MA: Harvard University Press.

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan
Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Azra, A. (2015). Pluralisme dan toleransi dalam Islam. Jakarta, Indonesia: Prenadamedia Group.

Az-Zuhaili, W. (n.d.). Al-figh al-Islami wa adillatuhii. Damascus, Syria: Dar al-Fikr.

Bukhari, A. “A. M. L. L. (2010). Sahih al-Bukhari. Beirut, Lebanon: Dar Ibn Kathir.

Ghazaly, A. R. (2003). Figh munakahat. Jakarta, Indonesia: Kencana.

Ibn Qudamah, M. A. M. (1997). Al-mughni. Beirut, Lebanon: Dar al-Fikr.

Ibn Rusyd, A. A.-W. M. (1995). Bidayat al-mujtahid wa nihayat al-muqtasid. Beirut, Lebanon:
Dar Ibn Hazm.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2018). Kompilasi hukum Islam di Indonesia. Jakarta,
Indonesia: Kementerian Agama Republik Indonesia.

Mahkamah Agung Republik Indonesia. (2011). Himpunan peraturan perundang-undangan yang
berkaitan dengan kompilasi hukum Islam. Jakarta, Indonesia: Mahkamah Agung Republik
Indonesia.

Mardawi, A. H. “A. 1. S. (n.d.). Al-insaf fi ma’rifat al-rajih min al-khilaf. Beirut, Lebanon: Dar
Ihya” al-Turath.

Najib, A. M. (2013). Kontroversi perempuan sebagai wali nikah: Tinjauan subjek hukum dalam
kajian ushul fikih. Yogyakarta, Indonesia: Suka Press.

Nawawi, Y. B. S. A.-D. (2000). Al-majmii’ sharh al-muhadhdhab. Beirut, Lebanon: Dar al-Fikr.

Sabiq, S. (1989). Figh al-sunnah. Cairo, Egypt: Dar al-Salam.

Soekanto, S., & Mamudji, S. (2016). Penelitian hukum normatif. Jakarta, Indonesia:
RajaGrafindo Persada.

Summa, M. A. (2004). Hukum keluarga Islam di dunia Islam. Jakarta, Indonesia: RajaGrafindo
Persada.

Siregar, A., Fatahuddin, Liberny, & Harapan, Z. A. A. (2023). Analisis yuridis terhadap isbat
nikah dengan wali muhakkam. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(3).

Wafda, M., & Hamidah, T. (2025). Wali non-Muslim dalam perkawinan perspektif maqasid
al-shari’ah. EI-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 6(1).

Zubaidi, Z., & Kamaruzzaman. (2018). Perpindahan wali nasab kepada wali hakim. El-Usrah:
Jurnal Hukum Keluarga, 1(1).

851 || Dihri, et.al. | | Kontroversi Keabsahan Perwalian Nikah Nonmuslim....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

