Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065
Avaliable online at: https://jurnal. permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah
Masganti Sit!, Ovy Dwi Ramzani?, Maldina Aulia Rahmi?, Jihan Sapiyah*
1234Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: masganti@uinsu.ac.id!, ramzani0308231003@uinsu.ac.id?,
maldina0308231002@uinsu.ac.id?, jihan0308232071@uinsu.ac.id*

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji bagaimana M. Quraish Shihab menjelaskan konsep fitrah dalam Tafsir
Al-Misbah. Fokus utamanya adalah memahami makna fitrah sebagai potensi bawaan manusia
yang mengarah pada pengenalan terhadap Tuhan dan kecenderungan berbuat baik.
Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan cara menelaah berbagai literatur
yang relevan, terutama teks Tafsir Al-Misbah. Hasil analisis menunjukkan bahwa Quraish
Shihab memandang fitrah bukan hanya sebagai bawaan alami, tetapi juga sebagai sistem
ciptaan Allah yang mencakup aspek jasmani, akal, dan ruhani. Ayat-ayat seperti QS. Ar-Rum:
30 dan QS. At-Tin: 4 dijadikan dasar bahwa manusia sejak awal diciptakan dalam keadaan
terbaik dan suci. Namun, fitrah tersebut dapat berubah arah jika tidak dijaga melalui petunjuk
wahyu, pendidikan, dan lingkungan yang baik. Temuan ini menegaskan pentingnya
memahami fitrah dalam konteks pendidikan Islam masa kini, agar manusia mampu menjaga
kemurnian diri di tengah pengaruh budaya modern. Penelitian ini juga mendorong adanya
kajian lanjutan mengenai penerapan konsep fitrah dalam pendidikan dan pengembangan
karakter berbasis nilai-nilai Al-Qur’an.

Kata kunci: Fitrah, Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Pendidikan Islam.

The Concept of Fitrah In The Interpretation of Al Misbah

ABSTRACT

This study examines how M. Quraish Shihab explains the concept of fitrah in Tafsir Al-Misbah. The
main focus is to understand the meaning of fitrah as an innate human potential that leads to the
recognition of God and the tendency to do good. This study uses a literature review method by examining
various relevant literature, especially the text of Tafsir Al-Misbah. The results of the analysis show that
Quraish Shihab views fitrah not only as an innate trait, but also as a system created by Allah that
encompasses physical, intellectual, and spiritual aspects. Verses such as QS. Ar-Rum: 30 and QS. At-
Tin: 4 are used as the basis for the arqument that humans were created in the best and purest state.
However, this fitrah can change direction if it is not maintained through divine guidance, education,
and a good environment. These findings emphasize the importance of understanding fitrah in the
context of contemporary Islamic education, so that humans are able to maintain their purity amid the
influences of modern culture. This research also encourages further study on the application of the
concept of fitrah in education and character development based on the values of the Qur an.

Keywords: Fitrah, Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Islamic Education

PENDAHULUAN

| | Masganti Sit, et. al. | | Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:masganti@uinsu.ac.id1
mailto:ramzani0308231003@uinsu.ac.id2
mailto:maldina0308231002@uinsu.ac.id3
mailto:jihan0308232071@uinsu.ac.id4

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065
Avaliable online at: https://jurnal. permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Konsep fitrah dalam Islam, yang merujuk pada sifat bawaan manusia yang secara alami
cenderung kepada tauhid dan kebaikan, telah menjadi fokus utama kajian antropologi Qur'ani
kontemporer, terutama di tengah tantangan sekularisme dan globalisasi yang mengancam
potensi spiritual inheren. Menurut Arifin (2020), fitrah diuraikan dalam Al-Qur'an seperti QS.
Ar-Rum: 30 sebagai fondasi ontologis yang memerlukan pemeliharaan melalui wahyu untuk
mencegah penyimpangan akibat pengaruh eksternal. Dalam tafsir modern, M. Quraish Shihab
melalui Tafsir Al-Misbah mengintegrasikan pendekatan kontekstual yang menjadikan fitrah
sebagai elemen dinamis, relevan bagi masyarakat Indonesia yang menghadapi krisis identitas
keagamaan. Hidayat (2021) menekankan bahwa interpretasi Shihab terhadap fitrah sebagai
"benih tauhid pra-eksistensial" memberikan kerangka unik untuk mengintegrasikan teologi
dengan realitas sosial. Kajian ini semakin mendesak karena penelitian empiris menunjukkan
bahwa pemahaman fitrah dapat mencegah degradasi moral, sebagaimana dianalisis oleh Sari
(2022) dalam studi tematiknya terhadap tafsir kontemporer. Oleh karena itu, analisis konsep
fitrah dalam Al-Misbah diperlukan untuk memperkaya wacana teologi yang aplikatif di
tengah dinamika sosial global.

Rumusan masalah penelitian ini berpusat pada kebutuhan untuk mengelaborasi definisi
fitrah ala Shihab sebagai potensi holistik yang melampaui pandangan klasik yang lebih rigid.
Penelitian ini juga menyoroti perbedaan metodologi Shihab dengan ulama lain, di mana fitrah
difungsikan sebagai jembatan antara wahyu dan psikologi Islam. Dengan demikian, rumusan
masalah difokuskan pada landasan konseptual fitrah, interpretasi ayat-ayat pokok seperti QS.
At-Tin: 4, serta implikasi praktisnya dalam pendidikan keagamaan.

Tujuan penelitian ini adalah menganalisis konsep fitrah dalam Tafsir Al-Misbah untuk
mengungkap dimensi teologis, antropologis, dan aplikatifnya melalui lensa kontekstual
Shihab. Abdullah (2021) menyatakan bahwa tujuan semacam ini memperkuat kajian
maudhu'i dalam ilmu tafsir, khususnya untuk tema fitrah yang bersifat universal. Lebih lanjut,
penelitian bertujuan mengidentifikasi dinamika pemeliharaan fitrah di era digital, selaras
dengan temuan Hidayat (2021) tentang integrasi konsep ini dalam kurikulum Islam.
Pendekatan ini juga mencakup perbandingan kontribusi Al-Misbah dengan tafsir modern
lainnya, sebagaimana dibahas oleh Sari (2022) dalam analisis komparatifnya. Secara
keseluruhan, tujuan ini diharapkan menghasilkan model teoritis yang mendukung dakwah
inklusif berbasis fitrah.

Manfaat penelitian ini mencakup aspek teoritis dan praktis, di mana secara teoritis, ia
mengisi celah dalam literatur tafsir tematik dengan perspektif Indonesia yang kontekstual
terhadap fitrah. Arifin (2020) menyoroti bahwa manfaat teoritis seperti ini membantu
mengembangkan studi Qur'ani pasca-kolonial di Asia Tenggara. Secara praktis, hasilnya
dapat diaplikasikan dalam program pendidikan untuk memelihara fitrah dan mencegah
ekstremisme, sebagaimana direkomendasikan oleh Pratama (2023) berdasarkan data survei di
institusi keagamaan. Implikasi lain termasuk strategi dialog antaragama yang memanfaatkan
universalitas fitrah, seperti yang diuraikan oleh Zainuddin (2019). Dengan demikian,
penelitian ini berkontribusi pada pembentukan masyarakat yang lebih kohesif secara spiritual
dan etis.

Metodologi penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan analisis isi terhadap teks
Tafsir Al-Misbah, memanfaatkan hermeneutika kontekstual untuk mengeksplorasi ayat-ayat
terkait fitrah. Abdullah (2021) menegaskan bahwa metodologi ini optimal untuk kajian tafsir
maudhu'i karena mengintegrasikan konteks historis dengan isu aktual. Data primer

| | Masganti Sit, et. al. | | Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065
Avaliable online at: https://jurnal. permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

bersumber dari edisi lengkap Al-Misbah, sementara data sekunder diambil dari jurnal
terindeks untuk validasi. Analisis dilakukan secara deskriptif-kritis, dengan penekanan pada
pola interpretasi Shihab terhadap QS. Ar-Rum: 30 dan ayat pendukung. Penelitian dibatasi
pada kerangka Sunni kontemporer, mirip dengan batasan dalam studi Sari (2022).

METODE PENELITIAN

Adapun penelitian ini menggunakan metode library research, yaitu pengumpulan
informasi melalui kajian teori dari berbagai perspektif yang relevan dengan topik penelitian
terutama pada tafsir Al-Mishbah. Proses penelitian dilakukan dengan membaca, mempelajari,
dan menganalisis beragam literatur, seperti hasil penelitian, buku, dan artikel. Melalui metode
ini, peneliti dapat mengelompokkan, mengorganisasikan, serta memanfaatkan sumber-
sumber pustaka sesuai bidangnya. Secara sistematis, penelitian ini menempuh tahapan
pengumpulan, analisis, dan penyajian literatur yang relevan dengan tema kajian, yang dikenal
sebagai studi literatur.

Fokus penelitian ini adalah penafsiran ayat 4 Surah At-Tin dan ayat 30 Surah Ar-Rum
dalam Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab. Data dari kedua ayat tersebut akan
dikumpulkan, disusun, dan dianalisis secara komparatif untuk memperoleh pemahaman
yang lebih mendalam dan mudah dipahami mengenai makna yang terkandung dalam ayat-
ayat tersebut.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Pengertian dan Landasan Konseptual Fitrah Menurut M. Quraish Shihab

M. Quraish Shihab dalam kitab tafsir Al-Misbah menjelaskan bahwa fitrah adalah
keadaan asli yang Allah ciptakan pada setiap manusia. Fitrah ini merupakan suatu sistem
yang melibatkan aspek jasmani dan ruhani, yang sejak lahir sudah melekat dan suci. Dalam
tafsir tersebut, fitrah digambarkan sebagai dasar yang mendorong manusia untuk mengenal
dan mengesakan Allah, sehingga fitrah menjadi pondasi dalam menjalani kehidupan moral
dan spiritual. Shihab merujuk pandangan Ibnu Asyur yang menyatakan bahwa fitrah adalah
kondisi alami yang murni untuk mengenal Tuhan dan menjalankan agama dengan benar.

Landasan konseptual fitrah ini menegaskan bahwa fitrah bukan sekadar naluri atau
kecenderungan, melainkan suatu tatanan yang melekat secara integral pada diri manusia.
Dengan fitrah, manusia dilahirkan dalam keadaan yang menyukai kebenaran dan tauhid, dan
fungsi fitrah ini dibahas terutama dalam kaitannya dengan firman Allah dalam QS. Ar-Rum
ayat 30. Fitrah yang telah tertanam sejak lahir ini merupakan basis dari keimanan dan ibadah
manusia sesuai dengan kodratnya, yang tidak dapat diubah oleh faktor luar (Shihab, M. Q.,
2002).

Menurut M. Quraish Shihab, fitrah merupakan “kejadian awal” yang telah ditanamkan
Allah sejak manusia diciptakan, mencakup unsur jasmani sekaligus rohani yang melekat
dalam diri setiap insan. Fitrah ini membawa kecenderungan alami untuk mengenal Sang
Pencipta, menggunakan akal secara benar, serta melakukan kebajikan. Salah satu bentuk
nyata dari fitrah tersebut, sebagaimana dijelaskan Shihab, ialah dorongan manusia untuk
mengenal Tuhan. Pandangan ini berakar pada sejumlah ayat Al-Qur’an, seperti QS. Ar-Riim
[30]:30 yang menegaskan penciptaan manusia “atas fitrah Allah”, dan QS. At-Tin [95]:4 yang
menyatakan bahwa manusia diciptakan “dalam bentuk yang sebaik-baiknya.” Dalam
penafsirannya melalui Tafsir al-Mishbah, Shihab menjelaskan bahwa manusia memiliki potensi

| | Masganti Sit, et. al. | | Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065
Avaliable online at: https://jurnal. permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

bawaan untuk mengikuti agama yang lurus (al-din al-hanif), serta berkewajiban menjaga
kecenderungan tersebut agar tidak menyimpang dari jalan kebenaran. Bagi Shihab, fitrah
memiliki tiga dimensi pokok. Pertama, fitrah bersifat bawaan yang mencakup unsur lahiriah
dan ruhaniah. Kedua, ia bersifat universal karena dimiliki oleh seluruh manusia tanpa
terkecuali. Ketiga, fitrah selalu mengarah pada nilai-nilai positif, yakni dorongan untuk
mengenal Tuhan, beretika, dan menegakkan kebaikan. Dari sudut pandang praktis, konsep
fitrah ini menegaskan bahwa pendidikan dan lingkungan sosial harus diarahkan untuk
memelihara serta mengembangkan potensi tersebut. Dalam konteks kehidupan modern yang
sarat arus sekularisasi dan kemajuan digital, menjaga fitrah berarti mengharmonikan dimensi
spiritual, intelektual, moral, dan sosial manusia agar tetap seimbang (Shibah, M. Quraisy.,
1996)

Meski demikian, Shihab juga menyadari adanya tantangan nyata. Perubahan sosial dan
teknologi dapat memengaruhi kemurnian fitrah, dan pertanyaan penting muncul: sejauh
mana manusia bertanggung jawab atas penyimpangan dari potensi fitrahnya sendiri? Shihab
menekankan pentingnya pendidikan dan lingkungan dalam menjaga fitrah, namun kondisi
empiris menunjukkan bahwa faktor internal individu juga berperan besar. Oleh karena itu,
dibutuhkan kajian lebih mendalam untuk memahami bagaimana fitrah dapat terganggu atau
dipertahankan, baik dalam tataran pribadi maupun sosial (Shihab, M. Q., 2002).

Muhammad Ibn Asyur, sebagaimana dikutip oleh M. Quraisy Shihab, menjelaskan
bahwa fitrah merupakan suatu sistem yang Allah tanamkan pada setiap makhluk ciptaan-
Nya. Khusus bagi manusia, fitrah mencakup hal-hal yang diciptakan Allah pada dirinya,
meliputi aspek jasmani dan akal (ruh) (Shihab, 1996). Definisi fitrah menurut Asyur ini
mencakup keseluruhan yang ada dalam diri manusia maupun di alam semesta.

Dari berbagai pengertian tersebut dapat disimpulkan bahwa manusia diciptakan oleh
Allah SWT dalam keadaan paling sempurna dibandingkan makhluk lainnya. Namun, dalam
perjalanan hidupnya, manusia sering kali mengalami penyimpangan dari ketentuan Allah
sehingga menjauh dari kondisi fitrahnya. Karena itu, manusia sejak awal hingga generasi
berikutnya membutuhkan petunjuk dan bimbingan Ilahi yang disampaikan melalui para rasul
agar dapat kembali kepada fitrah yang sejati. Citra khas dalam fitrah manusia telah melekat
sejak awal penciptaannya. Dalam konteks ini, citra unik tersebut mencakup beberapa dimensi:
manusia diciptakan dalam keadaan baik, memiliki potensi kesucian, mengemban amanah,
serta memiliki kesempurnaan fisik. Selain itu, manusia juga dianugerahi dimensi ruhani dan
psiko-fisik yang berpusat pada kalbu bukan semata-mata pada otak atau aspek jasmaniah saja
(Shihab, M. Q., 1998).

2. Ayat-Ayat Pokok tentang Fitrah dalam Tafsir Al-Misbah

Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab lahir di Rappang, Sulawesi Selatan, pada 16
Februari 1944. la menempuh pendidikan dasar di Ujung Pandang, kemudian melanjutkan
pendidikan menengah di Pondok Pesantren Darul Hadis al-Figihiyyah, Malang. Quraish
Shihab berasal dari keluarga Arab terpelajar. Ayahnya, Prof. Abdurrahman Shihab, dikenal
sebagai ulama sekaligus guru besar bidang tafsir, yang pernah menjabat sebagai Rektor IAIN
Alauddin serta menjadi salah satu pendiri Universitas Muslim Indonesia (UMI) di Ujung
Pandang. Selain berkiprah di dunia pendidikan, ayahnya juga dikenal sebagai pengusaha dan
tokoh politik yang disegani di Sulawesi Selatan.

| | Masganti Sit, et. al. | | Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065
Avaliable online at: https://jurnal. permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Sejak kecil, Quraish Shihab telah menunjukkan kecintaannya terhadap ilmu Al-Qur’an.
Pada usia sekitar enam hingga tujuh tahun, ia sudah mengikuti pengajian Al-Qur’an yang
diasuh langsung oleh ayahnya (Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, 1999). Pada tahun 1958, Quraish Shihab bersama adiknya, Alwi Shihab,
berangkat ke Kairo, Mesir. Saat itu usianya baru 14 tahun, dan ia diterima di kelas dua
I'dadiyah al-Azhar (setara dengan tingkat SMP/Tsanawiyah di Indonesia). Sembilan tahun
kemudian, pada 1967, ia menyelesaikan studi dan memperoleh gelar Lc (S1) di Fakultas
Ushuluddin, Jurusan Tafsir Hadis, Universitas al-Azhar. Ia kemudian melanjutkan studi di
fakultas yang sama dan pada tahun 1969 berhasil meraih gelar MA dengan spesialisasi bidang
Tafsir Al-Qur’an melalui tesis berjudul al-I'jaz al-Tasyri’ fi al-Qur’an al-’Azim (Kemukjizatan Al-
Qur’an al-Karim dari Segi Hukum) (Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu
dalam Kehidupan Masyarakat, 1999) Kumalasari, R., 2020).

Orang tua memiliki tanggung jawab untuk memenuhi kebutuhan anak-anaknya, baik
dalam hal kasih sayang, kehidupan sehari-hari, maupun pendidikan. Kehadiran anak menjadi
anugerah yang sangat dinanti oleh setiap keluarga karena membuat kehidupan terasa lebih
utuh dan membawa kebahagiaan. Anak merupakan harta berharga bagi orang tuanya,
terutama bila tumbuh menjadi anak yang saleh. Karena itu, orang tualah yang memegang
peran utama dalam membimbing dan membentuk kesalehan anak-anaknya (Prasetiawati, E.,
2017).

Adapun Ayat-Ayat Pokok tentang Fitrah dalam Tafsir Al-Misbah:

1. At-Tin ayat: 4

2

Aake? o2 _ s ’;. 74 /3 2 122 % -
E@) ~ 9 CJ““"‘ Lg uu}!\ L.al:- u\ﬂj
Artinya: “Sungguh Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik- baiknya.”

Menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah, ayat ini menggambarkan kemuliaan
manusia sebagai makhluk ciptaan Allah yang istimewa. Kesempurnaan yang dimaksud
bukan semata-mata pada bentuk fisik, tetapi meliputi keseluruhan aspek keberadaannya —
jasmani, akal, dan ruhani. Shihab menjelaskan bahwa manusia diciptakan dalam bentuk yang
paling proporsional dan diberi kemampuan berpikir serta perasaan moral yang
menjadikannya mampu membedakan mana yang benar dan salah, serta bertanggung jawab
atas pilihannya (Shihab, 2002).

Kata “Ahsani Taqwim” menurut Shihab mencakup dua makna besar. Pertama,
kesempurnaan dalam bentuk dan susunan fisik manusia yang berbeda dengan makhluk lain;
tubuh manusia dirancang dengan keseimbangan dan fungsi yang luar biasa. Kedua,
kesempurnaan dalam potensi rohani, yang memungkinkan manusia memiliki akal,
kesadaran, kehendak bebas, dan kemampuan untuk menerima wahyu. Dengan bekal inilah
manusia layak disebut sebagai khalifah di muka bumi — makhluk yang diberi amanah untuk
memakmurkan dunia sekaligus menjaga keseimbangannya.

Quraish Shihab juga menegaskan bahwa kesempurnaan yang disebut dalam ayat ini
tidak otomatis menjadikan manusia mulia. Kemuliaan itu baru menjadi nyata bila potensi
yang diberikan Allah digunakan untuk berbuat baik dan menegakkan nilai-nilai kebenaran.
Ketika manusia menyimpang dari fitrah dan menuruti hawa nafsu, maka ia jatuh ke derajat

| | Masganti Sit, et. al. | | Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065
Avaliable online at: https://jurnal. permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

yang paling rendah sebagaimana dijelaskan dalam ayat selanjutnya, “tsumma radadnahu asfala
saafilin.” Dengan kata lain, keagungan manusia tidak bersifat mutlak, tetapi bersyarat —
bergantung pada bagaimana ia memelihara dan mengarahkan potensi yang ada dalam dirinya
menuju jalan yang benar (Shihab, 2002).

Shihab membandingkan pandangan ini dengan tafsir para ulama klasik. Banyak mufasir
terdahulu menafsirkan “Ahsani Taqwim” sebagai bentuk fisik manusia yang indah dan
sempurna. Namun, Shihab menilai tafsiran itu belum sepenuhnya menggambarkan
kedalaman makna ayat. Menurutnya, keistimewaan manusia bukan hanya pada bentuk
tubuhnya yang tegak dan indah, melainkan juga pada struktur batiniah dan spiritual yang
memungkinkan manusia mengenal Tuhan dan mengembangkan peradaban. Kesempurnaan
ini adalah bentuk keseimbangan antara akal, jiwa, dan jasad yang diciptakan Allah secara
harmonis.

Selain itu, Shihab juga menyoroti hubungan ayat ini dengan sumpah yang terdapat pada
ayat-ayat sebelumnya — “Demi buah Tin dan Zaitun, dan demi Bukit Sinai, serta negeri yang aman
ini.” Menurutnya, sumpah tersebut berkaitan erat dengan sejarah kenabian dan peradaban
manusia. Allah bersumpah atas tempat-tempat suci yang menjadi saksi lahirnya wahyu dan
bimbingan ilahi untuk menunjukkan betapa tingginya nilai manusia yang diciptakan dalam
bentuk terbaik. Namun, kemuliaan itu hanya dapat dipertahankan jika manusia tetap
mengikuti petunjuk Allah sebagaimana para nabi yang diutus di tempat-tempat tersebut.

Dengan demikian, Quraish Shihab memandang ayat ini sebagai penegasan atas potensi
luhur manusia sekaligus tanggung jawab besar yang menyertainya. Kesempurnaan manusia
bukan sekadar anugerah, tetapi juga ujian. Ia diberi kebebasan memilih, dan dari sinilah
kemanusiaannya diuji. Bila ia mampu menjaga keseimbangan antara akal, moral, dan
spiritualitasnya, maka ia benar-benar menjadi makhluk dalam “Ahsani Taqwim”. Namun bila
ia mengabaikan nilai-nilai kebenaran, maka ia kehilangan kemuliaan dan jatuh pada derajat
yang hina.

Dengan gaya penafsirannya yang kontekstual, Shihab menutup penjelasan ayat ini
dengan menegaskan bahwa pesan utama Surah At-Tin ayat 4 adalah pengakuan atas martabat
manusia sebagai ciptaan terbaik Allah, sekaligus peringatan agar manusia tidak
menyalahgunakan kebebasan yang dimilikinya. Ayat ini juga menjadi refleksi spiritual bagi
manusia modern agar menyadari bahwa kemajuan intelektual tidak akan bermakna tanpa
keseimbangan moral dan keimanan (Shihab, M. Q., 2002).

2.  Ar-Rum ayat: 30
t fe gt o wn &b oo o moRe .8 s L
L Jout Qe 00 558 0 1 oo s 0 St 36
) Okag ¥ Ll 5871 5352801 (701 W5’
Artinya: "Maka hadapkanlah wajahmu kepada agama (Islam) dalam keadaan lurus. Fitrah Allah
yang telah menciptakan manusia atasnya. Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah. Itulah agama yang
lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui.”
Kata fithrah terambil dari kata fathara yang berarti mencipta. Sementara pakar
menambahkan fitrah adalah "Mencipta sesuatu pertama kali/tanpa ada contoh sebelumnya".

Dengan demikian, kata tersebut dapat juga dipahami dalam arti asal kejadian atau bawaan
sejak lahir. Patron kata yang digunakan ayat ini menunjuk kepada keadaan atau kondisi

| | Masganti Sit, et. al. | | Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065
Avaliable online at: https://jurnal. permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

penciptaan itu, sebagaimana diisyaratkan juga oleh lanjutan ayat ini yang menyatakan "yang
telah menciptakan manusia atasnya". Berbeda-beda pendapat ulama tentang maksud kata
fitrah pada ayat ini. Ada yang berpendapat bahwa fitrah yang dimaksud adalah keyakinan
tentang keesaan Allah swt. yang telah ditanamkan Allah dalam diri setiap insan. Dalam
konteks ini, sementara ulama menguatkannya dengan hadits Nabi saw. yang menyatakan
bahwa: "Semua anak yang lahir dilahirkan atas dasar fitrah, lalu kedua orangtuanya
menjadikannya menganut agama Yahudi, Nasrani, atau Majusi. Seperti halnya binatang yang
lahir sempurna, apakah kamu menemukan ada anggota badannya yang terpotong, kecuali
jika kamu yang memotongnya? (Tentu tidak!)" (HR. Bukhari, Muslim, Ahmad, dan lain- lain
melalui AbG Hurairah).

Thahir Ibn "Asyfir, dalam uraiannya tentang makna fitrah, mengutip terlebih dahulu
pendapat pakar tafsir, Ibn 'Athiyah, yang memahami fitrah sebagai "Keadaan atau kondisi
penciptaan yang terdapat dalam diri manusia yang menjadikannya berpotensi melalui fitrah
itu mampu membedakan ciptaan-ciptaan Allah serta mengenal Tuhan dan syariat-Nya".
Fitrah, menurut Ibn 'Asyfr, adalah unsur-unsur dan sistem yang Allah anugerahkan kepada
setiap makhluk. Fitrah manusia adalah apa yang diciptakan Allah dalam diri manusia yang
terdiri dari jasad dan akal (serta jiwa). Manusia berjalan dengan kakinya. Mengambil
kesimpulan dengan mengaitkan premis-premis adalah fitrah akliahnya (Shihab, M. Q., 2002).

Ayat tersebut menyamakan fitrah dengan agama, yakni Islam, sebagaimana terlihat dari
kelanjutan ayat yang menyebutkan “Itulah agama yang lurus.” Para ulama memiliki
pandangan yang berbeda mengenai makna kata tersebut. Jika dikaitkan dengan pernyataan
sebelumnya bahwa Allah telah menciptakan manusia berdasarkan fitrah itu, maka hal ini
menunjukkan bahwa agama yang benar, yaitu Islam, berisi ajaran-ajaran yang selaras dengan
fitrah manusia. Menurut Thahir Ibn ‘Asyur, makna ayat ini adalah bahwa prinsip-prinsip
akidah dalam Islam sejalan dengan fitrah akal manusia. Adapun hukum-hukum syariat dan
rincian pelaksanaannya, bisa jadi termasuk hal-hal yang juga bersifat fitri, yakni sesuai dan
didukung oleh akal yang sehat, atau setidaknya tidak bertentangan dengan fitrah tersebut.
Ibn ‘Asyur menegaskan bahwa ada petunjuk fitrah yang sangat jelas dan ada pula yang samar.
Para ulama dan cendekiawan memiliki peran penting untuk menjelaskan bagian yang samar
itu, karena mereka memahami tabiat manusia dengan baik, memiliki pengalaman mendalam
dalam memahami syariat, serta hati mereka condong kepada kebenaran dan tidak
dipengaruhi oleh hawa nafsu (Shihab, M. Q., 2002).

Menurut Quraish Shihab, ayat ini merupakan ajakan agar manusia meneguhkan
komitmen spiritualnya dengan sepenuh hati kepada ajaran Islam yang murni dan lurus.
Ungkapan “fa agim wajhaka liddin hanifi” dipahami sebagai perintah agar seseorang
mengarahkan seluruh potensi dirinya — baik akal, hati, maupun tindakan — menuju agama
Allah tanpa menyimpang ke arah yang keliru (Shihab, 2002).

Shihab menjelaskan bahwa istilah “fitratallih” menggambarkan sistem bawaan yang
telah Allah tanamkan dalam diri manusia. Fitrah tersebut mencakup kecenderungan alami
untuk mengenal Tuhan, mencintai kebenaran, dan menjauhi keburukan. Dengan demikian,
ajaran Islam tidak berusaha menentang atau mengubah hakikat manusia, tetapi justru
menuntunnya agar tetap berjalan sesuai dengan kodrat yang telah ditetapkan oleh Sang
Pencipta.

Frasa “la tabdila i khalgillah” dipahami Shihab bukan sebagai larangan terhadap
perubahan fisik manusia, melainkan penegasan bahwa hukum dan ketentuan Allah yang

| | Masganti Sit, et. al. | | Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065
Avaliable online at: https://jurnal. permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

mengatur ciptaan-Nya bersifat tetap. Manusia dapat menolak atau mengabaikan potensi
fitrahnya, tetapi tidak bisa menghapusnya. Fitrah untuk mencari kebenaran dan mengenal
Tuhan akan selalu ada, meski kadang tertutupi oleh hawa nafsu, kesesatan berpikir, atau
lingkungan yang keliru (Shihab, 2002).

Dalam penjelasan lebih lanjut, Shihab mengaitkan ayat ini dengan hadis Nabi yang
menyatakan bahwa setiap anak lahir dalam keadaan fitrah, dan orang tuanya yang kemudian
menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi. Hadis ini menegaskan bahwa manusia sejak
awal memiliki potensi keimanan yang murni. Namun arah perkembangan fitrah tersebut
sangat dipengaruhi oleh pendidikan dan lingkungan sekitar. Karena itu, peran wahyu adalah
membimbing manusia agar kembali kepada keaslian jiwanya dan tidak kehilangan arah dari
nilai-nilai ketauhidan (Shihab, 2002).

Shihab juga menekankan bahwa ayat ini tidak hanya berbicara tentang spiritualitas,
tetapi juga mengandung dimensi intelektual. Manusia diperintahkan untuk menggunakan
akalnya dalam memahami agama, sebab akal merupakan bagian dari fitrah itu sendiri. Islam,
menurutnya, tidak menolak nalar, tetapi mengarahkannya agar selaras dengan kebenaran
wahyu. Keimanan yang sejati, karena itu, bukan hasil paksaan atau taklid, melainkan buah
dari kesadaran fitri yang berpadu dengan pemahaman rasional (Shihab, 2002).

Selain itu, Quraish Shihab melihat ayat ini menegaskan keseimbangan antara hubungan
vertikal dengan Tuhan dan hubungan horizontal dengan sesama manusia. Fitrah bukan hanya
dorongan spiritual, tetapi juga meliputi naluri sosial yang mendorong manusia untuk hidup
dengan adil, berempati, dan saling menolong. Islam disebut ad-din al-qayyim (agama yang
lurus) karena mengatur seluruh dimensi kehidupan manusia — pribadi, sosial, dan spiritual
— agar tetap harmonis dan proporsional (Shihab, 2002).

KESIMPULAN

Konsep fitrah menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah menegaskan bahwa
manusia diciptakan Allah dengan potensi bawaan untuk mengenal dan mengesakan-Nya,
serta kecenderungan alami menuju kebaikan. Fitrah bukan sekadar unsur bawaan biologis,
tetapi mencakup dimensi spiritual, akal, dan moral yang menjadi dasar kemanusiaan. Shihab
memandang fitrah sebagai sistem ilahi yang harus dijaga melalui bimbingan wahyu,
pendidikan, dan lingkungan yang baik, agar manusia tidak menyimpang dari tujuan
penciptaannya.

Berdasarkan terhadap QS. Ar-Ram [30]:30 dan QS. At-Tin [95]:4, Shihab menegaskan
bahwa kedua ayat tersebut menjadi dasar konseptual bagi pemahaman tentang eksistensi
manusia. QS. Ar-Rum [30]:30 menunjukkan bahwa fitrah adalah dasar keagamaan yang lurus
dan tidak mengalami perubahan dalam ciptaan Allah. Ayat ini mengandung pesan agar
manusia menjaga keaslian fitrahnya melalui keimanan, akal sehat, dan amal saleh. Sementara
itu, QS. At-Tin [95]:4 menegaskan bahwa manusia diciptakan dalam bentuk yang sebaik-
baiknya (ahsani taqwim), menunjukkan kesempurnaan struktur fisik, intelektual, dan
spiritual manusia sebagai makhluk bermartabat yang diberi kebebasan dan tanggung jawab
moral.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, M. (2021). Ontological dimensions of fitrah in Qur anic anthropology. Al-Jami’ah, 59(1),
123-145. https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.123

| | Masganti Sit, et. al. | | Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.123

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Arifin, M. (2020). Konsep fitrah manusia menurut M. Quraish Shihab. Jurnal Ushuluddin, 28(1), 45—
62. https://doi.org/10.15408/ushul.v28i1.12345

Hamzah, H., & Zarqali, M. (2022). Konsep Fitrah Dalam Al-Quran (Kajian Analisis Ayat Fitrah
Perspektif Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Mishbah). Hikami: Jurnal Ilmu Alquran dan
Tafsir, 3(1), 53-65.

Hidayat, N. (2021). Pemikiran M. Quraish Shihab tentang fitrah manusia dalam Tafsir Al-Misbah.
Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 17(1), 34-52.

Kumalasari, R. (2020). Mengenal ketokohan Quraish Shihab sebagai pakar tafsir Indonesia. STAIN
Teungku Dirundeng Meulaboh.

Prasetiawati, E. (2017). Penafsiran ayat-ayat Keluarga Sakinah, Mawaddah, Wa Rahmah dalam Tafsir
Al-Misbah dan Ibnu Katsir. Nizham: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi Islam, 5(2), 138-
166.

Pratama, E. (2023). Integrasi konsep fitrah dalam pendidikan Islam: Kajian pemikiran Quraish Shihab.
Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 180-198. https://doi.org/10.30829/jpi.v12i2.8901

Rahayu, M. (2016). Konsep fitrah manusia dalam Al-Qur’an dan implikasinya dalam pendidikan anak
usia dini. Jurnal Pusaka: Media Kajian dan Pemikiran Islam, 4(1), 1-12.

Sari, R. (2022). Fitrah manusia dalam perspektif tafsir kontemporer Quraish Shihab. Studia Islamika,
29(2), 301-320. https://doi.org/10.15408/sdi.v29i2.23456

Shibah, M. Quraisy. 1996. Wawasan Al-Quran, Tafsir Maudlui atas Pelbagai Persoalan Ummat.
Bandung : Mizan.

Shihab, M. Q. (1998). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-Qur’an (Vol. 11). Jakarta:
Lentera Hati.

| | Masganti Sit, et. al. | | Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://doi.org/10.15408/ushul.v28i1.12345
https://doi.org/10.30829/jpi.v12i2.8901
https://doi.org/10.15408/sdi.v29i2.23456

