
1057 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Masganti Sit, et. al. || Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah … 
 

Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah 
 

Masganti Sit1, Ovy Dwi Ramzani2, Maldina Aulia Rahmi3, Jihan Sapiyah4 

 
1,2,3,4Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia  

 

Email: masganti@uinsu.ac.id1, ramzani0308231003@uinsu.ac.id2, 

maldina0308231002@uinsu.ac.id3, jihan0308232071@uinsu.ac.id4 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji bagaimana M. Quraish Shihab menjelaskan konsep fitrah dalam Tafsir 

Al-Misbah. Fokus utamanya adalah memahami makna fitrah sebagai potensi bawaan manusia 

yang mengarah pada pengenalan terhadap Tuhan dan kecenderungan berbuat baik. 

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan cara menelaah berbagai literatur 

yang relevan, terutama teks Tafsir Al-Misbah. Hasil analisis menunjukkan bahwa Quraish 

Shihab memandang fitrah bukan hanya sebagai bawaan alami, tetapi juga sebagai sistem 

ciptaan Allah yang mencakup aspek jasmani, akal, dan ruhani. Ayat-ayat seperti QS. Ar-Rum: 

30 dan QS. At-Tin: 4 dijadikan dasar bahwa manusia sejak awal diciptakan dalam keadaan 

terbaik dan suci. Namun, fitrah tersebut dapat berubah arah jika tidak dijaga melalui petunjuk 

wahyu, pendidikan, dan lingkungan yang baik. Temuan ini menegaskan pentingnya 

memahami fitrah dalam konteks pendidikan Islam masa kini, agar manusia mampu menjaga 

kemurnian diri di tengah pengaruh budaya modern. Penelitian ini juga mendorong adanya 

kajian lanjutan mengenai penerapan konsep fitrah dalam pendidikan dan pengembangan 

karakter berbasis nilai-nilai Al-Qur’an. 

Kata kunci: Fitrah, Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Pendidikan Islam. 

 

The Concept of Fitrah In The Interpretation of Al Misbah 

 

ABSTRACT 

This study examines how M. Quraish Shihab explains the concept of fitrah in Tafsir Al-Misbah. The 

main focus is to understand the meaning of fitrah as an innate human potential that leads to the 

recognition of God and the tendency to do good. This study uses a literature review method by examining 

various relevant literature, especially the text of Tafsir Al-Misbah. The results of the analysis show that 

Quraish Shihab views fitrah not only as an innate trait, but also as a system created by Allah that 

encompasses physical, intellectual, and spiritual aspects. Verses such as QS. Ar-Rum: 30 and QS. At-

Tin: 4 are used as the basis for the argument that humans were created in the best and purest state. 

However, this fitrah can change direction if it is not maintained through divine guidance, education, 

and a good environment. These findings emphasize the importance of understanding fitrah in the 

context of contemporary Islamic education, so that humans are able to maintain their purity amid the 

influences of modern culture. This research also encourages further study on the application of the 

concept of fitrah in education and character development based on the values of the Qur'an. 

Keywords: Fitrah, Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Islamic Education 

 

 

PENDAHULUAN 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:masganti@uinsu.ac.id1
mailto:ramzani0308231003@uinsu.ac.id2
mailto:maldina0308231002@uinsu.ac.id3
mailto:jihan0308232071@uinsu.ac.id4


1058 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Masganti Sit, et. al. || Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah … 
 

Konsep fitrah dalam Islam, yang merujuk pada sifat bawaan manusia yang secara alami 

cenderung kepada tauhid dan kebaikan, telah menjadi fokus utama kajian antropologi Qur'ani 

kontemporer, terutama di tengah tantangan sekularisme dan globalisasi yang mengancam 

potensi spiritual inheren. Menurut Arifin (2020), fitrah diuraikan dalam Al-Qur'an seperti QS. 

Ar-Rum: 30 sebagai fondasi ontologis yang memerlukan pemeliharaan melalui wahyu untuk 

mencegah penyimpangan akibat pengaruh eksternal. Dalam tafsir modern, M. Quraish Shihab 

melalui Tafsir Al-Misbah mengintegrasikan pendekatan kontekstual yang menjadikan fitrah 

sebagai elemen dinamis, relevan bagi masyarakat Indonesia yang menghadapi krisis identitas 

keagamaan. Hidayat (2021) menekankan bahwa interpretasi Shihab terhadap fitrah sebagai 

"benih tauhid pra-eksistensial" memberikan kerangka unik untuk mengintegrasikan teologi 

dengan realitas sosial. Kajian ini semakin mendesak karena penelitian empiris menunjukkan 

bahwa pemahaman fitrah dapat mencegah degradasi moral, sebagaimana dianalisis oleh Sari 

(2022) dalam studi tematiknya terhadap tafsir kontemporer. Oleh karena itu, analisis konsep 

fitrah dalam Al-Misbah diperlukan untuk memperkaya wacana teologi yang aplikatif di 

tengah dinamika sosial global. 

Rumusan masalah penelitian ini berpusat pada kebutuhan untuk mengelaborasi definisi 

fitrah ala Shihab sebagai potensi holistik yang melampaui pandangan klasik yang lebih rigid. 

Penelitian ini juga menyoroti perbedaan metodologi Shihab dengan ulama lain, di mana fitrah 

difungsikan sebagai jembatan antara wahyu dan psikologi Islam. Dengan demikian, rumusan 

masalah difokuskan pada landasan konseptual fitrah, interpretasi ayat-ayat pokok seperti QS. 

At-Tin: 4, serta implikasi praktisnya dalam pendidikan keagamaan. 

Tujuan penelitian ini adalah menganalisis konsep fitrah dalam Tafsir Al-Misbah untuk 

mengungkap dimensi teologis, antropologis, dan aplikatifnya melalui lensa kontekstual 

Shihab. Abdullah (2021) menyatakan bahwa tujuan semacam ini memperkuat kajian 

maudhu'i dalam ilmu tafsir, khususnya untuk tema fitrah yang bersifat universal. Lebih lanjut, 

penelitian bertujuan mengidentifikasi dinamika pemeliharaan fitrah di era digital, selaras 

dengan temuan Hidayat (2021) tentang integrasi konsep ini dalam kurikulum Islam. 

Pendekatan ini juga mencakup perbandingan kontribusi Al-Misbah dengan tafsir modern 

lainnya, sebagaimana dibahas oleh Sari (2022) dalam analisis komparatifnya. Secara 

keseluruhan, tujuan ini diharapkan menghasilkan model teoritis yang mendukung dakwah 

inklusif berbasis fitrah. 

Manfaat penelitian ini mencakup aspek teoritis dan praktis, di mana secara teoritis, ia 

mengisi celah dalam literatur tafsir tematik dengan perspektif Indonesia yang kontekstual 

terhadap fitrah. Arifin (2020) menyoroti bahwa manfaat teoritis seperti ini membantu 

mengembangkan studi Qur'ani pasca-kolonial di Asia Tenggara. Secara praktis, hasilnya 

dapat diaplikasikan dalam program pendidikan untuk memelihara fitrah dan mencegah 

ekstremisme, sebagaimana direkomendasikan oleh Pratama (2023) berdasarkan data survei di 

institusi keagamaan. Implikasi lain termasuk strategi dialog antaragama yang memanfaatkan 

universalitas fitrah, seperti yang diuraikan oleh Zainuddin (2019). Dengan demikian, 

penelitian ini berkontribusi pada pembentukan masyarakat yang lebih kohesif secara spiritual 

dan etis. 

Metodologi penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan analisis isi terhadap teks 

Tafsir Al-Misbah, memanfaatkan hermeneutika kontekstual untuk mengeksplorasi ayat-ayat 

terkait fitrah. Abdullah (2021) menegaskan bahwa metodologi ini optimal untuk kajian tafsir 

maudhu'i karena mengintegrasikan konteks historis dengan isu aktual. Data primer 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1059 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Masganti Sit, et. al. || Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah … 
 

bersumber dari edisi lengkap Al-Misbah, sementara data sekunder diambil dari jurnal 

terindeks untuk validasi. Analisis dilakukan secara deskriptif-kritis, dengan penekanan pada 

pola interpretasi Shihab terhadap QS. Ar-Rum: 30 dan ayat pendukung. Penelitian dibatasi 

pada kerangka Sunni kontemporer, mirip dengan batasan dalam studi Sari (2022). 

 

METODE PENELITIAN 

Adapun penelitian ini menggunakan metode library research, yaitu pengumpulan 

informasi melalui kajian teori dari berbagai perspektif yang relevan dengan topik penelitian 

terutama pada tafsir Al-Mishbah. Proses penelitian dilakukan dengan membaca, mempelajari, 

dan menganalisis beragam literatur, seperti hasil penelitian, buku, dan artikel. Melalui metode 

ini, peneliti dapat mengelompokkan, mengorganisasikan, serta memanfaatkan sumber-

sumber pustaka sesuai bidangnya. Secara sistematis, penelitian ini menempuh tahapan 

pengumpulan, analisis, dan penyajian literatur yang relevan dengan tema kajian, yang dikenal 

sebagai studi literatur. 

     Fokus penelitian ini adalah penafsiran ayat 4 Surah At-Tin dan ayat 30 Surah Ar-Rum 

dalam Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab. Data dari kedua ayat tersebut akan 

dikumpulkan, disusun, dan dianalisis secara komparatif untuk memperoleh pemahaman 

yang lebih mendalam dan mudah dipahami mengenai makna yang terkandung dalam ayat-

ayat tersebut. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Pengertian dan Landasan Konseptual Fitrah Menurut M. Quraish Shihab  

M. Quraish Shihab dalam kitab tafsir Al-Misbah menjelaskan bahwa fitrah adalah 

keadaan asli yang Allah ciptakan pada setiap manusia. Fitrah ini merupakan suatu sistem 

yang melibatkan aspek jasmani dan ruhani, yang sejak lahir sudah melekat dan suci. Dalam 

tafsir tersebut, fitrah digambarkan sebagai dasar yang mendorong manusia untuk mengenal 

dan mengesakan Allah, sehingga fitrah menjadi pondasi dalam menjalani kehidupan moral 

dan spiritual. Shihab merujuk pandangan Ibnu Asyur yang menyatakan bahwa fitrah adalah 

kondisi alami yang murni untuk mengenal Tuhan dan menjalankan agama dengan benar. 

Landasan konseptual fitrah ini menegaskan bahwa fitrah bukan sekadar naluri atau 

kecenderungan, melainkan suatu tatanan yang melekat secara integral pada diri manusia. 

Dengan fitrah, manusia dilahirkan dalam keadaan yang menyukai kebenaran dan tauhid, dan 

fungsi fitrah ini dibahas terutama dalam kaitannya dengan firman Allah dalam QS. Ar-Rum 

ayat 30. Fitrah yang telah tertanam sejak lahir ini merupakan basis dari keimanan dan ibadah 

manusia sesuai dengan kodratnya, yang tidak dapat diubah oleh faktor luar (Shihab, M. Q., 

2002). 

Menurut M. Quraish Shihab, fitrah merupakan “kejadian awal” yang telah ditanamkan 

Allah sejak manusia diciptakan, mencakup unsur jasmani sekaligus rohani yang melekat 

dalam diri setiap insan. Fitrah ini membawa kecenderungan alami untuk mengenal Sang 

Pencipta, menggunakan akal secara benar, serta melakukan kebajikan. Salah satu bentuk 

nyata dari fitrah tersebut, sebagaimana dijelaskan Shihab, ialah dorongan manusia untuk 

mengenal Tuhan. Pandangan ini berakar pada sejumlah ayat Al-Qur’an, seperti QS. Ar-Rūm 

[30]:30 yang menegaskan penciptaan manusia “atas fitrah Allah”, dan QS. At-Tīn [95]:4 yang 

menyatakan bahwa manusia diciptakan “dalam bentuk yang sebaik-baiknya.” Dalam 

penafsirannya melalui Tafsir al-Mishbah, Shihab menjelaskan bahwa manusia memiliki potensi 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1060 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Masganti Sit, et. al. || Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah … 
 

bawaan untuk mengikuti agama yang lurus (al-dīn al-ḥanīf), serta berkewajiban menjaga 

kecenderungan tersebut agar tidak menyimpang dari jalan kebenaran. Bagi Shihab, fitrah 

memiliki tiga dimensi pokok. Pertama, fitrah bersifat bawaan yang mencakup unsur lahiriah 

dan ruhaniah. Kedua, ia bersifat universal karena dimiliki oleh seluruh manusia tanpa 

terkecuali. Ketiga, fitrah selalu mengarah pada nilai-nilai positif, yakni dorongan untuk 

mengenal Tuhan, beretika, dan menegakkan kebaikan. Dari sudut pandang praktis, konsep 

fitrah ini menegaskan bahwa pendidikan dan lingkungan sosial harus diarahkan untuk 

memelihara serta mengembangkan potensi tersebut. Dalam konteks kehidupan modern yang 

sarat arus sekularisasi dan kemajuan digital, menjaga fitrah berarti mengharmonikan dimensi 

spiritual, intelektual, moral, dan sosial manusia agar tetap seimbang (Shibah, M. Quraisy., 

1996) 

Meski demikian, Shihab juga menyadari adanya tantangan nyata. Perubahan sosial dan 

teknologi dapat memengaruhi kemurnian fitrah, dan pertanyaan penting muncul: sejauh 

mana manusia bertanggung jawab atas penyimpangan dari potensi fitrahnya sendiri? Shihab 

menekankan pentingnya pendidikan dan lingkungan dalam menjaga fitrah, namun kondisi 

empiris menunjukkan bahwa faktor internal individu juga berperan besar. Oleh karena itu, 

dibutuhkan kajian lebih mendalam untuk memahami bagaimana fitrah dapat terganggu atau 

dipertahankan, baik dalam tataran pribadi maupun sosial (Shihab, M. Q., 2002). 

Muhammad Ibn Asyur, sebagaimana dikutip oleh M. Quraisy Shihab, menjelaskan 

bahwa fitrah merupakan suatu sistem yang Allah tanamkan pada setiap makhluk ciptaan-

Nya. Khusus bagi manusia, fitrah mencakup hal-hal yang diciptakan Allah pada dirinya, 

meliputi aspek jasmani dan akal (ruh) (Shihab, 1996). Definisi fitrah menurut Asyur ini 

mencakup keseluruhan yang ada dalam diri manusia maupun di alam semesta. 

Dari berbagai pengertian tersebut dapat disimpulkan bahwa manusia diciptakan oleh 

Allah SWT dalam keadaan paling sempurna dibandingkan makhluk lainnya. Namun, dalam 

perjalanan hidupnya, manusia sering kali mengalami penyimpangan dari ketentuan Allah 

sehingga menjauh dari kondisi fitrahnya. Karena itu, manusia sejak awal hingga generasi 

berikutnya membutuhkan petunjuk dan bimbingan Ilahi yang disampaikan melalui para rasul 

agar dapat kembali kepada fitrah yang sejati. Citra khas dalam fitrah manusia telah melekat 

sejak awal penciptaannya. Dalam konteks ini, citra unik tersebut mencakup beberapa dimensi: 

manusia diciptakan dalam keadaan baik, memiliki potensi kesucian, mengemban amanah, 

serta memiliki kesempurnaan fisik. Selain itu, manusia juga dianugerahi dimensi ruhani dan 

psiko-fisik yang berpusat pada kalbu bukan semata-mata pada otak atau aspek jasmaniah saja 

(Shihab, M. Q., 1998). 

 

2. Ayat-Ayat Pokok tentang Fitrah dalam Tafsir Al-Misbah 

Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab lahir di Rappang, Sulawesi Selatan, pada 16 

Februari 1944. Ia menempuh pendidikan dasar di Ujung Pandang, kemudian melanjutkan 

pendidikan menengah di Pondok Pesantren Darul Hadis al-Fiqihiyyah, Malang. Quraish 

Shihab berasal dari keluarga Arab terpelajar. Ayahnya, Prof. Abdurrahman Shihab, dikenal 

sebagai ulama sekaligus guru besar bidang tafsir, yang pernah menjabat sebagai Rektor IAIN 

Alauddin serta menjadi salah satu pendiri Universitas Muslim Indonesia (UMI) di Ujung 

Pandang. Selain berkiprah di dunia pendidikan, ayahnya juga dikenal sebagai pengusaha dan 

tokoh politik yang disegani di Sulawesi Selatan. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1061 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Masganti Sit, et. al. || Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah … 
 

Sejak kecil, Quraish Shihab telah menunjukkan kecintaannya terhadap ilmu Al-Qur’an. 

Pada usia sekitar enam hingga tujuh tahun, ia sudah mengikuti pengajian Al-Qur’an yang 

diasuh langsung oleh ayahnya (Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, 1999). Pada tahun 1958, Quraish Shihab bersama adiknya, Alwi Shihab, 

berangkat ke Kairo, Mesir. Saat itu usianya baru 14 tahun, dan ia diterima di kelas dua 

I’dadiyah al-Azhar (setara dengan tingkat SMP/Tsanawiyah di Indonesia). Sembilan tahun 

kemudian, pada 1967, ia menyelesaikan studi dan memperoleh gelar Lc (S1) di Fakultas 

Ushuluddin, Jurusan Tafsir Hadis, Universitas al-Azhar. Ia kemudian melanjutkan studi di 

fakultas yang sama dan pada tahun 1969 berhasil meraih gelar MA dengan spesialisasi bidang 

Tafsir Al-Qur’an melalui tesis berjudul al-I’jaz al-Tasyri’ fi al-Qur’an al-‘Azim (Kemukjizatan Al-

Qur’an al-Karim dari Segi Hukum) (Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu 

dalam Kehidupan Masyarakat, 1999) Kumalasari, R., 2020). 

Orang tua memiliki tanggung jawab untuk memenuhi kebutuhan anak-anaknya, baik 

dalam hal kasih sayang, kehidupan sehari-hari, maupun pendidikan. Kehadiran anak menjadi 

anugerah yang sangat dinanti oleh setiap keluarga karena membuat kehidupan terasa lebih 

utuh dan membawa kebahagiaan. Anak merupakan harta berharga bagi orang tuanya, 

terutama bila tumbuh menjadi anak yang saleh. Karena itu, orang tualah yang memegang 

peran utama dalam membimbing dan membentuk kesalehan anak-anaknya (Prasetiawati, E., 

2017). 

Adapun Ayat-Ayat Pokok tentang Fitrah dalam Tafsir Al-Misbah: 

 

1. At-Tin ayat: 4 

 

 

 

Artinya: “Sungguh Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik- baiknya." 

 

Menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah, ayat ini menggambarkan kemuliaan 

manusia sebagai makhluk ciptaan Allah yang istimewa. Kesempurnaan yang dimaksud 

bukan semata-mata pada bentuk fisik, tetapi meliputi keseluruhan aspek keberadaannya — 

jasmani, akal, dan ruhani. Shihab menjelaskan bahwa manusia diciptakan dalam bentuk yang 

paling proporsional dan diberi kemampuan berpikir serta perasaan moral yang 

menjadikannya mampu membedakan mana yang benar dan salah, serta bertanggung jawab 

atas pilihannya (Shihab, 2002). 

Kata “Ahsani Taqwim” menurut Shihab mencakup dua makna besar. Pertama, 

kesempurnaan dalam bentuk dan susunan fisik manusia yang berbeda dengan makhluk lain; 

tubuh manusia dirancang dengan keseimbangan dan fungsi yang luar biasa. Kedua, 

kesempurnaan dalam potensi rohani, yang memungkinkan manusia memiliki akal, 

kesadaran, kehendak bebas, dan kemampuan untuk menerima wahyu. Dengan bekal inilah 

manusia layak disebut sebagai khalifah di muka bumi — makhluk yang diberi amanah untuk 

memakmurkan dunia sekaligus menjaga keseimbangannya. 

Quraish Shihab juga menegaskan bahwa kesempurnaan yang disebut dalam ayat ini 

tidak otomatis menjadikan manusia mulia. Kemuliaan itu baru menjadi nyata bila potensi 

yang diberikan Allah digunakan untuk berbuat baik dan menegakkan nilai-nilai kebenaran. 

Ketika manusia menyimpang dari fitrah dan menuruti hawa nafsu, maka ia jatuh ke derajat 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1062 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Masganti Sit, et. al. || Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah … 
 

yang paling rendah sebagaimana dijelaskan dalam ayat selanjutnya, “tsumma radadnahu asfala 

saafilin.” Dengan kata lain, keagungan manusia tidak bersifat mutlak, tetapi bersyarat — 

bergantung pada bagaimana ia memelihara dan mengarahkan potensi yang ada dalam dirinya 

menuju jalan yang benar (Shihab, 2002). 

Shihab membandingkan pandangan ini dengan tafsir para ulama klasik. Banyak mufasir 

terdahulu menafsirkan “Ahsani Taqwim” sebagai bentuk fisik manusia yang indah dan 

sempurna. Namun, Shihab menilai tafsiran itu belum sepenuhnya menggambarkan 

kedalaman makna ayat. Menurutnya, keistimewaan manusia bukan hanya pada bentuk 

tubuhnya yang tegak dan indah, melainkan juga pada struktur batiniah dan spiritual yang 

memungkinkan manusia mengenal Tuhan dan mengembangkan peradaban. Kesempurnaan 

ini adalah bentuk keseimbangan antara akal, jiwa, dan jasad yang diciptakan Allah secara 

harmonis. 

Selain itu, Shihab juga menyoroti hubungan ayat ini dengan sumpah yang terdapat pada 

ayat-ayat sebelumnya — “Demi buah Tin dan Zaitun, dan demi Bukit Sinai, serta negeri yang aman 

ini.” Menurutnya, sumpah tersebut berkaitan erat dengan sejarah kenabian dan peradaban 

manusia. Allah bersumpah atas tempat-tempat suci yang menjadi saksi lahirnya wahyu dan 

bimbingan ilahi untuk menunjukkan betapa tingginya nilai manusia yang diciptakan dalam 

bentuk terbaik. Namun, kemuliaan itu hanya dapat dipertahankan jika manusia tetap 

mengikuti petunjuk Allah sebagaimana para nabi yang diutus di tempat-tempat tersebut. 

Dengan demikian, Quraish Shihab memandang ayat ini sebagai penegasan atas potensi 

luhur manusia sekaligus tanggung jawab besar yang menyertainya. Kesempurnaan manusia 

bukan sekadar anugerah, tetapi juga ujian. Ia diberi kebebasan memilih, dan dari sinilah 

kemanusiaannya diuji. Bila ia mampu menjaga keseimbangan antara akal, moral, dan 

spiritualitasnya, maka ia benar-benar menjadi makhluk dalam “Ahsani Taqwim”. Namun bila 

ia mengabaikan nilai-nilai kebenaran, maka ia kehilangan kemuliaan dan jatuh pada derajat 

yang hina. 

Dengan gaya penafsirannya yang kontekstual, Shihab menutup penjelasan ayat ini 

dengan menegaskan bahwa pesan utama Surah At-Tin ayat 4 adalah pengakuan atas martabat 

manusia sebagai ciptaan terbaik Allah, sekaligus peringatan agar manusia tidak 

menyalahgunakan kebebasan yang dimilikinya. Ayat ini juga menjadi refleksi spiritual bagi 

manusia modern agar menyadari bahwa kemajuan intelektual tidak akan bermakna tanpa 

keseimbangan moral dan keimanan (Shihab, M. Q., 2002). 

 

2. Ar-Rum ayat: 30 

 

 

 

 

Artinya: "Maka hadapkanlah wajahmu kepada agama (Islam) dalam keadaan lurus. Fitrah Allah 

yang telah menciptakan manusia atasnya. Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah. Itulah agama yang 

lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui." 

Kata fithrah terambil dari kata fathara yang berarti mencipta. Sementara pakar 

menambahkan fitrah adalah "Mencipta sesuatu pertama kali/tanpa ada contoh sebelumnya". 

Dengan demikian, kata tersebut dapat juga dipahami dalam arti asal kejadian atau bawaan 

sejak lahir. Patron kata yang digunakan ayat ini menunjuk kepada keadaan atau kondisi 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1063 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Masganti Sit, et. al. || Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah … 
 

penciptaan itu, sebagaimana diisyaratkan juga oleh lanjutan ayat ini yang menyatakan "yang 

telah menciptakan manusia atasnya". Berbeda-beda pendapat ulama tentang maksud kata 

fitrah pada ayat ini. Ada yang berpendapat bahwa fitrah yang dimaksud adalah keyakinan 

tentang keesaan Allah swt. yang telah ditanamkan Allah dalam diri setiap insan. Dalam 

konteks ini, sementara ulama menguatkannya dengan hadits Nabi saw. yang menyatakan 

bahwa: "Semua anak yang lahir dilahirkan atas dasar fitrah, lalu kedua orangtuanya 

menjadikannya menganut agama Yahudi, Nasrani, atau Majusi. Seperti halnya binatang yang 

lahir sempurna, apakah kamu menemukan ada anggota badannya yang terpotong, kecuali 

jika kamu yang memotongnya? (Tentu tidak!)" (HR. Bukhari, Muslim, Ahmad, dan lain- lain 

melalui Abû Hurairah). 

Thâhir Ibn 'Asyûr, dalam uraiannya tentang makna fitrah, mengutip terlebih dahulu 

pendapat pakar tafsir, Ibn 'Athiyah, yang memahami fitrah sebagai "Keadaan atau kondisi 

penciptaan yang terdapat dalam diri manusia yang menjadikannya berpotensi melalui fitrah 

itu mampu membedakan ciptaan-ciptaan Allah serta mengenal Tuhan dan syariat-Nya". 

Fitrah, menurut Ibn 'Asyûr, adalah unsur-unsur dan sistem yang Allah anugerahkan kepada 

setiap makhluk. Fitrah manusia adalah apa yang diciptakan Allah dalam diri manusia yang 

terdiri dari jasad dan akal (serta jiwa). Manusia berjalan dengan kakinya. Mengambil 

kesimpulan dengan mengaitkan premis-premis adalah fitrah akliahnya (Shihab, M. Q., 2002). 

Ayat tersebut menyamakan fitrah dengan agama, yakni Islam, sebagaimana terlihat dari 

kelanjutan ayat yang menyebutkan “Itulah agama yang lurus.” Para ulama memiliki 

pandangan yang berbeda mengenai makna kata tersebut. Jika dikaitkan dengan pernyataan 

sebelumnya bahwa Allah telah menciptakan manusia berdasarkan fitrah itu, maka hal ini 

menunjukkan bahwa agama yang benar, yaitu Islam, berisi ajaran-ajaran yang selaras dengan 

fitrah manusia. Menurut Thahir Ibn ‘Asyur, makna ayat ini adalah bahwa prinsip-prinsip 

akidah dalam Islam sejalan dengan fitrah akal manusia. Adapun hukum-hukum syariat dan 

rincian pelaksanaannya, bisa jadi termasuk hal-hal yang juga bersifat fitri, yakni sesuai dan 

didukung oleh akal yang sehat, atau setidaknya tidak bertentangan dengan fitrah tersebut. 

Ibn ‘Asyur menegaskan bahwa ada petunjuk fitrah yang sangat jelas dan ada pula yang samar. 

Para ulama dan cendekiawan memiliki peran penting untuk menjelaskan bagian yang samar 

itu, karena mereka memahami tabiat manusia dengan baik, memiliki pengalaman mendalam 

dalam memahami syariat, serta hati mereka condong kepada kebenaran dan tidak 

dipengaruhi oleh hawa nafsu (Shihab, M. Q., 2002). 

Menurut Quraish Shihab, ayat ini merupakan ajakan agar manusia meneguhkan 

komitmen spiritualnya dengan sepenuh hati kepada ajaran Islam yang murni dan lurus. 

Ungkapan “fa aqim wajhaka liddīn hanīfā” dipahami sebagai perintah agar seseorang 

mengarahkan seluruh potensi dirinya — baik akal, hati, maupun tindakan — menuju agama 

Allah tanpa menyimpang ke arah yang keliru (Shihab, 2002). 

Shihab menjelaskan bahwa istilah “fitratallāh” menggambarkan sistem bawaan yang 

telah Allah tanamkan dalam diri manusia. Fitrah tersebut mencakup kecenderungan alami 

untuk mengenal Tuhan, mencintai kebenaran, dan menjauhi keburukan. Dengan demikian, 

ajaran Islam tidak berusaha menentang atau mengubah hakikat manusia, tetapi justru 

menuntunnya agar tetap berjalan sesuai dengan kodrat yang telah ditetapkan oleh Sang 

Pencipta. 

Frasa “lā tabdīla li khalqillāh” dipahami Shihab bukan sebagai larangan terhadap 

perubahan fisik manusia, melainkan penegasan bahwa hukum dan ketentuan Allah yang 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1064 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Masganti Sit, et. al. || Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah … 
 

mengatur ciptaan-Nya bersifat tetap. Manusia dapat menolak atau mengabaikan potensi 

fitrahnya, tetapi tidak bisa menghapusnya. Fitrah untuk mencari kebenaran dan mengenal 

Tuhan akan selalu ada, meski kadang tertutupi oleh hawa nafsu, kesesatan berpikir, atau 

lingkungan yang keliru (Shihab, 2002). 

Dalam penjelasan lebih lanjut, Shihab mengaitkan ayat ini dengan hadis Nabi yang 

menyatakan bahwa setiap anak lahir dalam keadaan fitrah, dan orang tuanya yang kemudian 

menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi. Hadis ini menegaskan bahwa manusia sejak 

awal memiliki potensi keimanan yang murni. Namun arah perkembangan fitrah tersebut 

sangat dipengaruhi oleh pendidikan dan lingkungan sekitar. Karena itu, peran wahyu adalah 

membimbing manusia agar kembali kepada keaslian jiwanya dan tidak kehilangan arah dari 

nilai-nilai ketauhidan (Shihab, 2002). 

Shihab juga menekankan bahwa ayat ini tidak hanya berbicara tentang spiritualitas, 

tetapi juga mengandung dimensi intelektual. Manusia diperintahkan untuk menggunakan 

akalnya dalam memahami agama, sebab akal merupakan bagian dari fitrah itu sendiri. Islam, 

menurutnya, tidak menolak nalar, tetapi mengarahkannya agar selaras dengan kebenaran 

wahyu. Keimanan yang sejati, karena itu, bukan hasil paksaan atau taklid, melainkan buah 

dari kesadaran fitri yang berpadu dengan pemahaman rasional (Shihab, 2002). 

Selain itu, Quraish Shihab melihat ayat ini menegaskan keseimbangan antara hubungan 

vertikal dengan Tuhan dan hubungan horizontal dengan sesama manusia. Fitrah bukan hanya 

dorongan spiritual, tetapi juga meliputi naluri sosial yang mendorong manusia untuk hidup 

dengan adil, berempati, dan saling menolong. Islam disebut ad-dīn al-qayyim (agama yang 

lurus) karena mengatur seluruh dimensi kehidupan manusia — pribadi, sosial, dan spiritual 

— agar tetap harmonis dan proporsional (Shihab, 2002). 

 

KESIMPULAN 

Konsep fitrah menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah menegaskan bahwa 

manusia diciptakan Allah dengan potensi bawaan untuk mengenal dan mengesakan-Nya, 

serta kecenderungan alami menuju kebaikan. Fitrah bukan sekadar unsur bawaan biologis, 

tetapi mencakup dimensi spiritual, akal, dan moral yang menjadi dasar kemanusiaan. Shihab 

memandang fitrah sebagai sistem ilahi yang harus dijaga melalui bimbingan wahyu, 

pendidikan, dan lingkungan yang baik, agar manusia tidak menyimpang dari tujuan 

penciptaannya. 

     Berdasarkan terhadap QS. Ar-Rūm [30]:30 dan QS. At-Tin [95]:4, Shihab menegaskan 

bahwa kedua ayat tersebut menjadi dasar konseptual bagi pemahaman tentang eksistensi 

manusia. QS. Ar-Rum [30]:30 menunjukkan bahwa fitrah adalah dasar keagamaan yang lurus 

dan tidak mengalami perubahan dalam ciptaan Allah. Ayat ini mengandung pesan agar 

manusia menjaga keaslian fitrahnya melalui keimanan, akal sehat, dan amal saleh. Sementara 

itu, QS. At-Tīn [95]:4 menegaskan bahwa manusia diciptakan dalam bentuk yang sebaik-

baiknya (ahsani taqwīm), menunjukkan kesempurnaan struktur fisik, intelektual, dan 

spiritual manusia sebagai makhluk bermartabat yang diberi kebebasan dan tanggung jawab 

moral. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. (2021). Ontological dimensions of fitrah in Qur'anic anthropology. Al-Jami'ah, 59(1), 

123–145. https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.123 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.123


1065 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1057-1065 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Masganti Sit, et. al. || Konsep Fitrah dalam Tafsir Al Misbah … 
 

Arifin, M. (2020). Konsep fitrah manusia menurut M. Quraish Shihab. Jurnal Ushuluddin, 28(1), 45–

62. https://doi.org/10.15408/ushul.v28i1.12345 

Hamzah, H., & Zarqali, M. (2022). Konsep Fitrah Dalam Al-Quran (Kajian Analisis Ayat Fitrah 

Perspektif Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Mishbah). Hikami: Jurnal Ilmu Alquran dan 

Tafsir, 3(1), 53-65. 

Hidayat, N. (2021). Pemikiran M. Quraish Shihab tentang fitrah manusia dalam Tafsir Al-Misbah. 

Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 17(1), 34–52.  

Kumalasari, R. (2020). Mengenal ketokohan Quraish Shihab sebagai pakar tafsir Indonesia. STAIN 

Teungku Dirundeng Meulaboh. 

Prasetiawati, E. (2017). Penafsiran ayat-ayat Keluarga Sakinah, Mawaddah, Wa Rahmah dalam Tafsir 

Al-Misbah dan Ibnu Katsir. Nizham: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi Islam, 5(2), 138-

166.  

Pratama, E. (2023). Integrasi konsep fitrah dalam pendidikan Islam: Kajian pemikiran Quraish Shihab. 

Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 180–198. https://doi.org/10.30829/jpi.v12i2.8901 

Rahayu, M. (2016). Konsep fitrah manusia dalam Al-Qur'an dan implikasinya dalam pendidikan anak 

usia dini. Jurnal Pusaka: Media Kajian dan Pemikiran Islam, 4(1), 1–12.  

Sari, R. (2022). Fitrah manusia dalam perspektif tafsir kontemporer Quraish Shihab. Studia Islamika, 

29(2), 301–320. https://doi.org/10.15408/sdi.v29i2.23456 

Shibah, M. Quraisy. 1996. Wawasan Al-Quran, Tafsir Maudlui atas Pelbagai Persoalan Ummat. 

Bandung : Mizan. 

Shihab, M. Q. (1998). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-Qur’an (Vol. 11). Jakarta: 

Lentera Hati. 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://doi.org/10.15408/ushul.v28i1.12345
https://doi.org/10.30829/jpi.v12i2.8901
https://doi.org/10.15408/sdi.v29i2.23456

