Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah Shalat dan Zakat
Azra Fahira Lubis!, Anju Yurika Pasaribu?, Bayu Pradana’, Nurmala Br Saragih®,
Yusnifa Aini’, Ramadan Lubis®
123456Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: azrafahiralubis21@gmail.com!, yurikapasaribu@gmail.com?,

pradanab654@gmail.com? nurmala6429@gmail.com?, yusnifaaini260@gmail.com?,

ramadanlubis@uinsu.ac.id®

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dimensi psikologis yang terkandung dalam
ibadah shalat dan zakat serta implikasinya terhadap pembentukan kepribadian dan
kesejahteraan psikologis individu. Ibadah dalam Islam tidak hanya memiliki dimensi ritual,
tetapi juga mengandung nilai-nilai psikologis yang berperan penting dalam pengendalian
diri, ketenangan batin, serta penguatan empati sosial. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode pengumpulan data melalui wawancara, observasi dan dokumentasi.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa ibadah shalat berkontribusi dalam meningkatkan
ketenangan jiwa, konsentrasi, kedisiplinan, serta kemampuan pengendalian emosi. Sementara
itu, ibadah zakat mengandung dimensi psikologis berupa peningkatan rasa empati,
kepedulian sosial, keikhlasan dan kepuasan batin dalam membantu sesama. Kedua ibadah
tersebut saling melengkapi dalam membentuk keseimbangan antara aspek spiritual dan sosial
yang pada akhirnya berdampak positif terhadap kesehatan mental dan perilaku prososial
individu. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam kajian
psikologi Islam serta menjadi referensi bagi pengembangan pendidikan dan pembinaan
keagamaan yang berorientasi pada kesejahteraan psikologis.

Kata kunci: Dimensi Psikologis, Ibadah, Shalat, Zakat, Kesejahteraan Psikologis.

ABSTRACT

This study aims to describe the psychological dimensions contained in the rituals of prayer and zakat
and their implications for the formation of personality and psychological well-being of individuals.
Worship in Islam not only has a ritual dimension, but also contains psychological values that play an
important role in self-control, inner peace, and strengthening social empathy. This study uses a
qualitative approach with data collection methods through interviews, observation, and documentation.
The results show that prayer contributes to increasing peace of mind, concentration, discipline, and
emotional control. Meanwhile, the practice of zakat (almsgiving) has psychological dimensions in the
form of increased empathy, social awareness, sincerity, and inner satisfaction in helping others. These
two practices complement each other in creating a balance between spiritual and social aspects, which
ultimately has a positive impact on an individual’s mental health and prosocial behavior. This research
is expected to contribute theoretically to the study of Islamic psychology and serve as a reference for the
development of education and religious guidance oriented toward psychological well-being.

Keywords: Psychological Dimensions, Worship, Prayer, Zakat, Psychological Well-being

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:azrafahiralubis21@gmail.com
mailto:yurikapasaribu@gmail.com
mailto:pradanab654@gmail.com
mailto:nurmala6429@gmail.com
mailto:Yusnifaaini260@gmail.com
mailto:ramadanlubis@uinsu.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

PENDAHULUAN

Islam memandang ibadah sebagai sarana utama dalam membentuk kualitas
keimanan dan kepribadian seorang individu. Ibadah tidak hanya dimaknai sebagai
aktivitas ritual yang bersifat formal, tetapi juga sebagai proses pembinaan jiwa yang
berkelanjutan. Dalam perspektif psikologi Islam, ibadah memiliki peran penting
dalam menjaga keseimbangan antara aspek spiritual, emosional dan sosial manusia.
Oleh karena itu, memahami ibadah dari sudut pandang psikologis menjadi hal yang
relevan terutama dalam konteks kehidupan modern yang dihadapkan pada berbagai
tekanan psikologis dan sosial.

Shalat sebagai ibadah wajib yang dilakukan secara rutin memiliki dampak
signifikan terhadap kondisi psikologis individu. Aktivitas shalat yang mengandung
unsur ketenangan, kekhusyukan, serta keteraturan waktu diyakini mampu melatih
pengendalian diri, meningkatkan konsentrasi dan menumbuhkan kedisiplinan. Selain
itu, shalat juga berfungsi sebagai media refleksi diri dan sarana mendekatkan diri
kepada Allah Swt. yang pada akhirnya dapat memberikan ketenangan batin dan
mengurangi kecemasan. Dengan demikian, shalat tidak hanya berdampak pada aspek
spiritual, tetapi juga berpengaruh terhadap kesehatan mental seseorang.

Di sisi lain, zakat sebagai ibadah sosial memiliki dimensi psikologis yang tidak
kalah penting. Kewajiban menunaikan zakat mendorong individu untuk memiliki
rasa empati, kepedulian sosial dan keikhlasan dalam berbagi dengan sesama. Proses
memberi melalui zakat dapat menumbuhkan perasaan puas secara batin, mengurangi
sikap egois, serta memperkuat ikatan sosial dalam masyarakat. Nilai-nilai tersebut
berkontribusi pada pembentukan perilaku prososial yang mendukung kesejahteraan
psikologis, baik bagi pemberi maupun penerima zakat.

Kajian mengenai dimensi psikologis dalam ibadah shalat dan zakat menjadi
penting untuk diteliti secara mendalam. Penelitian ini bertujuan untuk
mendeskripsikan dimensi psikologis yang terkandung dalam kedua ibadah tersebut
serta implikasinya terhadap pembentukan kepribadian dan kesejahteraan psikologis
individu. Diharapkan hasil penelitian ini dapat memberikan kontribusi teoretis dalam
pengembangan psikologi Islam serta menjadi referensi praktis bagi pendidikan dan
pembinaan keagamaan yang berorientasi pada kesejahteraan mental dan sosial.

KAJIAN TEORI

A. Pengertian Dimensi Psikologi

Dimensi psikologi adalah aspek-aspek atau ranah yang menggambarkan
berbagai fungsi dan proses kejiwaan manusia yang saling berkaitan, seperti kognitif
(pikiran), afektif (perasaan) dan konatif atau perilaku (tindakan). Dimensi ini
digunakan untuk memahami bagaimana individu berpikir, merasakan, bersikap, serta
bertindak dalam menghadapi diri sendiri, orang lain dan lingkungannya. Dengan
demikian, dimensi psikologi menjadi kerangka konseptual penting dalam

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

menganalisis perilaku dan kehidupan mental manusia secara menyeluruh (Bimo
Walgito, 2010: 12).

Dalam perspektif psikologi umum, dimensi psikologi mencakup proses mental
internal seperti persepsi, emosi, motivasi dan sikap yang memengaruhi perilaku
lahiriah seseorang. Setiap dimensi tidak berdiri sendiri, melainkan saling berinteraksi
dan membentuk pola kepribadian individu secara utuh. Oleh karena itu, pemahaman
terhadap dimensi psikologi sangat diperlukan dalam mengkaji perkembangan
kepribadian dan perilaku manusia dalam berbagai konteks kehidupan (Sumadi
Suryabrata, 2014: 5).

Dalam kajian psikologi keagamaan, dimensi psikologi berkaitan erat dengan
pengalaman batin individu, seperti ketenangan jiwa, pengendalian diri, makna hidup,
dan kesejahteraan psikologis yang muncul melalui keyakinan serta praktik
keagamaan. Dimensi ini menunjukkan bahwa aktivitas keagamaan tidak hanya
bersifat ritual, tetapi juga memiliki pengaruh signifikan terhadap kondisi mental dan
emosional seseorang (Jalaluddin, 2016: 25).

B. Pengertian Shalat dan Zakat
1. Shalat

Kata as-shaldh dalam bahasa Arab mempunyai dua makna yaitu shalli dan
washald. Shalld artinya berdoa, jadi kita memohon atau menyeru kepada Allah Swt.
Washald artinya sama dengan shilah yaitu menyambungkan. Sehingga shaldt
mempunyai makna adanya ketersambungan kita sebagai hamba dengan Allah.
Shalit secara bahasa berarti doa memohon kebaikan dan pujian. Sedangkan secara
istilah syara” Shalit adalah ibadah yang diawali dengan takbirah al ihrdm dan
diakhiri dengan salam.

Dalam pengertian lain salat adalah salah satu sarana komunikasi antara hamba
dengan Allah sebagai bentuk ibadah yang di dalamnya berupa amalan yang
tersusun dari beberapa perkataan dan perbuatan yang diawali dengan takbir dan
diakhiri dengan salam, serta sesuai dengan syarat dan rukun yang telah ditentukan
syara’. Salat dalam pandangan Islam merupakan bentuk komunikasi manusia
dengan Allah dan sekaligus sebagai cermin keimanan bagi seorang mukmin.
Dalam perspektif Figh, salat adalah beberapa ucapan dan perbuatan yang dimulai
dengan takbir dan diakhiri dengan salam dan syarat-syarat yang telah ditentukan
(Istianah, 2015: 50).

Shalat merupakan kesanggupan hati bagi orang-orang yang mencintainya dan
merupakan kenikmatan ruh bagi orang-orang yang mengesakan Allah Swt. Shalat
adalah puncak keadaan ash-shadign dan timbangan keadaan orang orang yang
meniti jalan kepada Allah Swt. Shalat merupakan rahmat Allah Swt. yang
diberikan kepada hamba-Nya. Allah menuntun mereka untuk mengerjakan shalat
dan memperkenalkannya sebagai rahmat dan kehormatan bagi mereka. Supaya
dengan shaldt itu mereka memperoleh keberuntungan dan kemuliaan dari-Nya
karena kedekatan dengan-Nya (Ibnul Qayyim al-Jauziyah, 2002: 13).

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Psikologi shalat adalah shalat yang ditinjau dari berbagai aspek yang dapat
memberi dampak positif bagi orang yang melakukannya secara psikologis yakni
bagi jiwa dan tingkah laku. Ibadah salat memiliki dua dimensi, yaitu dimensi indi
vidual dan dimensi sosial. Dimensi individual adalah bagaimana shalat dijadikan
sarana untuk berkomunikasi secara individu dengan Allah. Sedangkan dimensi
sosial adalah bagaimana shalat membawa dampak positif bagi lingkungan sosial
masyarakat tempat individu berada (Muhammad Bahnasi, 2004: 56).

2. Zakat

Zakat merupakan salah satu rukun Islam yang memiliki kedudukan sangat
penting dalam sistem ajaran Islam. Ia tidak hanya dipahami sebagai kewajiban
ibadah yang bersifat ritual, tetapi juga sebagai instrumen sosial-ekonomi yang
bertujuan menciptakan keadilan dan kesejahteraan umat. Secara etimologis, kata
zakat berasal dari bahasa Arab zaki yang berarti suci, bersih, tumbuh, dan
berkembang. Makna ini menunjukkan bahwa harta yang dikeluarkan zakatnya
akan menjadi bersih dan membawa keberkahan, serta jiwa orang yang
menunaikannya akan terbebas dari sifat kikir dan cinta dunia yang berlebihan
(Wahbah al-Zuhaili, 1985: 734).

Secara terminologis, zakat diartikan sebagai sejumlah harta tertentu yang wajib
dikeluarkan oleh seorang muslim yang telah memenuhi syarat-syarat tertentu
untuk diberikan kepada golongan yang berhak menerimanya (mustahik).
Pengertian ini menegaskan bahwa zakat memiliki ketentuan yang jelas, baik
mengenai jenis harta, batas minimal kepemilikan (nisab), waktu pengeluaran (haul)
maupun sasaran penerimanya. Dengan demikian, zakat tidak dapat disamakan
dengan sedekah biasa yang bersifat sukarela, melainkan merupakan kewajiban
hukum syariat yang mengikat setiap muslim yang mampu (Yusuf al-Qaradawi,
1991: 37).

Dari sudut pandang teologis, zakat berfungsi sebagai bukti keimanan dan
kepatuhan seorang hamba kepada Allah Swt. Kewajiban zakat menunjukkan
bahwa Islam memandang harta bukan sebagai milik mutlak manusia, melainkan
sebagai titipan Allah yang di dalamnya terdapat hak orang lain. Oleh karena itu,
menunaikan zakat berarti menunaikan hak Allah dan hak sesama manusia
sekaligus. Pemahaman ini memperkuat kesadaran spiritual bahwa keberhasilan
ekonomi bukan semata hasil usaha pribadi, tetapi juga karunia dari Allah Swt.
(Didin Hafidhuddin, 2002: 2)

Dalam perspektif sosial, zakat memiliki pengertian yang lebih luas sebagai
mekanisme distribusi kekayaan dan sarana solidaritas sosial. Zakat berfungsi
mengurangi kesenjangan antara kelompok kaya dan miskin, serta mendorong
terciptanya hubungan sosial yang harmonis. Dengan adanya zakat, Islam
menawarkan solusi sistematis terhadap persoalan kemiskinan dan ketidakadilan
sosial sekaligus menanamkan nilai empati, kepedulian dan tanggung jawab sosial
dalam diri umat Islam. Zakat menjadi instrumen penting dalam pembentukan

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

pribadi muslim yang beriman, berakhlak mulia dan memiliki kepedulian sosial
yang tinggi. Apabila zakat dipahami dan dilaksanakan secara benar, maka ia akan
berperan besar dalam mewujudkan kehidupan masyarakat yang adil, Sejahtera
dan diridai Allah Swt. (Jalaluddin, 2014: 189-190).
C. Kedudukan dan Tujuan Shalat
1. Kedudukan Shalat
Dalam rukun Islam, Shalit menempati posisi kedua setelah seseorang
mengikrarkan dua kalimat syahadat. Hal ini menunjukkan bahwa ia merupakan
sendi Islam yang sangat mendasar dan tidak dapat diabaikan. Setelah
mengucapkan dua kalimat syahadat, maka kewajiban pertama dan utama seorang
muslim adalah mendirikan shalat. Tentu sekali, untuk dapat melaksanakan
kewajiban ini harus didahului oleh proses pembelajaran mengenai syarat-syarat
pelaksanaan (pra salat), rukun (hal-hal prinsip yang harus dipenuhi) dan
ketentuan lain mengenai sah dan batal, serta bagaimana melaksanakan salat
dengan penuh kekhusyu’an dan lain sebagainya. Seluruh aktivitas tersebut
merupakan suatu sistem dalam rangka mencapai tujuan yaitu tujuan shalit untuk
mengingat Allah Sang Pencipta Yang Maha Agung (Sirajun Nasihin, 2013: 101).
Shalat dikenal sebagai tiang agama, amal yang pertama kali dihisab oleh Allah
pada hari kiamat dan wasiat terakhir Rasulullah Saw. untuk umatnya agar
menjaga shalatnya. Jadi kedudukan salat dalam Islam merupakan kewajiban
utama yang harus dilakukan oleh setiap umat Islam yang ada di berbagai belahan
dunia (Mujiburrahman, 2016: 186).
Shalat itu memiliki kedudukan yang mulia, yaitu sebagai berikut:
Shalat adalah tiang Islam
Shalat adalah amalan yang pertama kali akan dihisab
Shalat adalah akhir wasiat Nabi Saw.
Allah memuji orang yang mengerjakan shalat
Allah mencela orang yang melalaikan dan malas dalam menunaikan shalat
Rukun Islam yang paling utama setelah dua kalimat syahadat adalah shalat
Shalat diwajibkan tanpa perantara Jibril As
Shalat merupakan satu-satunya ibadah yang tidak boleh terlepas bagi

5o o an o

seorang mukallaf.

2. Tujuan Shalat

Shalat merupakan ibadah pokok dalam ajaran Islam yang memiliki kedudukan
sangat fundamental. Ia bukan hanya kewajiban ritual yang bersifat formal,
melainkan juga sarana pembinaan spiritual, moral dan psikologis bagi seorang
muslim. Tujuan shalat mencakup hubungan vertikal antara manusia dengan Allah
Swt. (habl min Allah) sekaligus memberikan dampak nyata dalam kehidupan sosial
dan kepribadian individu.

Tujuan utama shalat adalah sebagai bentuk penghambaan dan ketaatan kepada
Allah Swt. Shalat menjadi manifestasi pengakuan seorang hamba atas keesaan,

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

kekuasaan dan kebesaran Allah. Dalam shalat, seorang muslim menundukkan
seluruh jiwa dan raganya kepada Sang Pencipta melalui bacaan, gerakan dan
kekhusyukan hati. Ibadah ini menegaskan posisi manusia sebagai makhluk yang
lemah dan sepenuhnya bergantung kepada Allah Swt (Yusuf al-Qaradawi, 2001:
123).

Selain itu, shalat bertujuan mendekatkan diri (fagarrub) kepada Allah Swt.
Melalui shalat yang dilaksanakan secara konsisten dan penuh kesadaran, seorang
muslim membangun komunikasi spiritual dengan Tuhannya. Shalat menjadi
media dialog batin, tempat seorang hamba menyampaikan doa, harapan, keluh
kesah dan permohonan ampunan. Kedekatan ini melahirkan ketenangan jiwa serta
rasa aman dalam menghadapi berbagai persoalan hidup (Ibn Qayyim al-Jauziyah,
2002: 45).

Tujuan shalat berikutnya adalah sebagai sarana penyucian jiwa dan
pengendalian diri. Shalat yang dilakukan dengan khusyuk dapat membersihkan
hati dari sifat-sifat tercela seperti sombong, iri dan lalai terhadap kehidupan
akhirat. Dengan shalat, seseorang dilatih untuk disiplin, sabar dan mampu
mengendalikan hawa nafsunya. Oleh karena itu, shalat berperan besar dalam
proses pembentukan akhlak mulia. Dalam Al-Qur’an ditegaskan bahwa shalat
memiliki tujuan mencegah perbuatan keji dan mungkar. Artinya, shalat bukan
hanya ibadah simbolik, tetapi harus tercermin dalam perilaku sehari-hari. Apabila
shalat dilakukan dengan benar, maka nilai-nilai yang terkandung di dalamnya
akan membentuk kesadaran moral, sehingga seseorang terdorong untuk menjauhi
perbuatan dosa dan menjalani kehidupan yang lebih etis dan bertanggung jawab
(Sayyid Sabiq, 1990: 129).

Selain dimensi spiritual dan moral, shalat juga memiliki tujuan psikologis, yaitu
memberikan ketenangan batin dan keseimbangan mental. Gerakan shalat yang
teratur, bacaan yang berulang, serta suasana kekhusyukan dapat menenangkan
pikiran dan mengurangi tekanan psikologis. Oleh karena itu, shalat sering
dipahami sebagai terapi ruhani yang membantu individu menghadapi stres,
kecemasan dan kegelisahan hidup (Jalaluddin, 2014: 167).

Dengan demikian, tujuan shalat tidak dapat dipersempit hanya sebagai
kewajiban formal semata. Shalat memiliki tujuan yang komprehensif, mencakup
aspek ketuhanan, pembinaan kepribadian, pengendalian moral, serta kesehatan
psikologis. Apabila shalat dipahami dan diamalkan secara benar, maka ia akan
menjadi sumber kekuatan spiritual yang mampu membentuk manusia beriman,
berakhlak mulia dan seimbang dalam menjalani kehidupan.

D. Kedudukan dan Tujuan Zakat
1. Kedudukan Zakat
Zakat memiliki kedudukan yang sangat penting dan strategis dalam ajaran
Islam. Ia tidak hanya diposisikan sebagai kewajiban ibadah yang bersifat
individual, tetapi juga sebagai pilar utama dalam membangun tatanan sosial,

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

ekonomi dan moral umat Islam. Kedudukan zakat ditegaskan secara eksplisit
dalam Al-Qur’an dan hadis, serta ditempatkan sejajar dengan kewajiban shalat.
Hal ini menunjukkan bahwa zakat merupakan ibadah yang tidak dapat dipisahkan
dari keimanan dan ketakwaan seorang muslim.

Secara normatif, zakat menempati kedudukan sebagai rukun Islam yang ketiga
setelah syahadat dan shalat. Penempatan zakat sebagai rukun Islam menunjukkan
bahwa zakat merupakan fondasi utama dalam bangunan keislaman seseorang.
Seseorang yang mengingkari kewajiban zakat dapat digolongkan keluar dari
ajaran Islam, sedangkan orang yang enggan menunaikannya meskipun meyakini
kewajibannya dipandang melakukan dosa besar. Kedudukan ini menegaskan
bahwa zakat bukanlah amalan tambahan, melainkan kewajiban pokok yang harus
dilaksanakan oleh setiap muslim yang mampu (Yusuf al-Qaradawi, 1991: 51).

Dari sudut pandang fikih, zakat menempati kedudukan hukum wajib (‘ayn)
bagi setiap muslim yang telah memenuhi syarat-syarat tertentu. Kewajiban ini
bersifat mengikat dan memiliki ketentuan yang jelas mengenai objek zakat, kadar
yang harus dikeluarkan, serta golongan penerima zakat. Ketegasan hukum zakat
menunjukkan keseriusan Islam dalam mengatur masalah harta dan distribusinya
agar tidak terjadi ketimpangan sosial yang merugikan masyarakat luas (Sayyid
Sabiq, 1990: 318).

Kedudukan zakat juga tercermin dalam praktik pemerintahan Islam. Pada
masa Rasulullah saw. dan Khulafaur Rasyidin, zakat dikelola oleh negara melalui
amil yang ditunjuk secara resmi. Bahkan, Khalifah Abu Bakar ash-Shiddiq
memerangi kelompok yang menolak membayar zakat meskipun mereka masih
melaksanakan shalat. Peristiwa ini menunjukkan bahwa zakat dipandang sebagai
kewajiban publik yang memiliki dimensi sosial dan politik bukan sekadar urusan
pribadi antara hamba dan Tuhannya (Didin Hafidhuddin, 2002: 15).

Dengan demikian, kedudukan zakat dalam Islam sangatlah fundamental dan
multidimensional. Zakat bukan sekadar kewajiban finansial, melainkan ibadah
yang mencerminkan kesempurnaan iman, kepedulian sosial dan tanggung jawab
moral seorang muslim. Pemahaman yang benar terhadap kedudukan zakat akan
mendorong umat Islam untuk menunaikannya secara sadar, ikhlas dan
profesional, sehingga zakat benar-benar berfungsi sebagai sarana pembangun
kesejahteraan dan keadilan sosial.

2. Tujuan Zakat

Zakat merupakan ibadah maliyah yang memiliki tujuan sangat luas dan
mendalam dalam ajaran Islam. Ia tidak hanya berfungsi sebagai kewajiban
keagamaan yang bersifat individual, tetapi juga sebagai instrumen sosial yang
berdampak langsung terhadap kehidupan masyarakat. Tujuan zakat mencakup
aspek spiritual, sosial, ekonomi, moral dan psikologis sehingga menjadikannya
salah satu pilar penting dalam membangun kesejahteraan umat secara
menyeluruh.

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Tujuan utama zakat adalah menyucikan harta dan jiwa orang yang
menunaikannya. Dengan mengeluarkan zakat, seorang muslim membersihkan
hartanya dari hak orang lain yang melekat di dalamnya, sekaligus membersihkan
jiwanya dari sifat kikir, tamak dan cinta dunia yang berlebihan. Zakat mendidik
individu untuk menyadari bahwa harta hanyalah titipan Allah Swt. yang harus
dikelola sesuai dengan ketentuan-Nya. Penyucian jiwa ini menjadi landasan
penting bagi pembentukan akhlak mulia dan kepribadian yang seimbang (Yusuf
al-Qaradawi, 1991: 87).

Selain itu, zakat bertujuan menumbuhkan rasa keimanan dan ketakwaan
kepada Allah Swt. Ketaatan dalam menunaikan zakat merupakan bukti konkret
keimanan seorang muslim terhadap perintah Allah. Melalui zakat, seseorang
dilatih untuk menundukkan ego dan kepentingan pribadi demi menjalankan
perintah agama. Ketaatan ini memperkuat hubungan vertikal antara hamba
dengan Tuhannya serta menumbuhkan kesadaran bahwa keberkahan hidup tidak
semata-mata ditentukan oleh jumlah harta yang dimiliki, melainkan oleh
keberkahan yang Allah berikan (Wahbah al-Zuhaili, 1985: 738).

Tujuan zakat yang sangat penting berikutnya adalah mewujudkan keadilan
dan kesejahteraan sosial. Zakat berfungsi sebagai mekanisme distribusi kekayaan
dari kelompok yang mampu kepada kelompok yang membutuhkan. Dengan
sistem zakat, Islam berupaya mengurangi kesenjangan sosial dan mencegah
penumpukan harta pada segelintir orang. Zakat membantu memenuhi kebutuhan
dasar fakir miskin, mendorong pemberdayaan ekonomi, serta menciptakan rasa
solidaritas dan persaudaraan di tengah masyarakat (Didin Hafidhuddin, 2002: 9).

Dalam perspektif ekonomi Islam, zakat memiliki tujuan menggerakkan roda
perekonomian umat. Harta yang dikeluarkan sebagai zakat tidak dibiarkan
mengendap, tetapi dialirkan kepada pihak-pihak yang membutuhkan sehingga
dapat digunakan untuk memenuhi kebutuhan hidup dan mengembangkan usaha
produktif. Dengan demikian, zakat berperan dalam meningkatkan daya beli
masyarakat, mengurangi kemiskinan struktural, serta menciptakan stabilitas
ekonomi yang berkeadilan (Sayyid Sabiq, 1990: 329). Zakat merupakan sistem
ibadah yang komprehensif, bertujuan membangun hubungan harmonis antara
manusia dengan Allah Swt. dan antara manusia dengan sesamanya. Apabila zakat
dilaksanakan secara benar dan profesional, maka ia akan menjadi sarana efektif
dalam menciptakan masyarakat yang beriman, adil, sejahtera dan berakhlak mulia.

E. Aspek-Aspek Psikologis Shalat dan Zakat

Shalat dan zakat tidak hanya memiliki dimensi teologis dan hukum, tetapi juga
mengandung aspek-aspek psikologis yang sangat mendalam. Kedua ibadah ini
berperan penting dalam membentuk kesehatan mental, kestabilan emosi, serta
kepribadian individu muslim. Islam memandang manusia sebagai makhluk yang
memiliki unsur jasmani, rohani dan psikologis yang saling berkaitan. Oleh karena itu,

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

shalat dan zakat berfungsi sebagai sarana pembinaan kejiwaan yang integral dan

berkesinambungan.
1. Aspek Ketenangan Jiwa dan Pengendalian Emosi

Shalat memiliki aspek psikologis berupa ketenangan jiwa (inner peace). Ketika

seseorang melaksanakan shalat dengan khusyuk, ia melepaskan diri dari tekanan
duniawi dan memusatkan perhatian sepenuhnya kepada Allah Swt. Bacaan doa,
ayat-ayat Al-Qur’an, serta gerakan shalat yang teratur memberikan efek relaksasi
yang menenangkan pikiran dan emosi. Dalam kondisi ini, individu merasakan rasa
aman, damai dan tenteram, sehingga shalat berfungsi sebagai terapi spiritual yang
efektif dalam meredakan stres dan kegelisahan batin. Sementara itu, zakat juga
memiliki aspek psikologis yang berkaitan dengan ketenangan emosi. Dengan
menunaikan zakat, seseorang terbebas dari rasa bersalah, kecemasan dan
ketakutan akan kehilangan harta. Kesadaran bahwa sebagian hartanya telah
disalurkan kepada yang berhak menumbuhkan rasa lega dan kepuasan batin.
Zakat membantu individu mengelola emosi negatif seperti takut miskin dan cinta
dunia yang berlebihan. (Jalaluddin, 2014: 165)

2. Aspek Pembentukan Sikap Ikhlas dan Rendah Hati

Shalat mendidik seseorang untuk bersikap ikhlas dan tawadhu’. Gerakan
sujud, sebagai posisi paling rendah dalam shalat, memiliki makna psikologis yang
mendalam yaitu pengakuan akan kelemahan manusia di hadapan Allah Swt. Sikap
ini melatih individu untuk menekan ego, menghindari kesombongan dan
menerima keterbatasan diri. Dengan shalat yang konsisten, seseorang akan
memiliki kepribadian yang lebih rendah hati dan terbuka terhadap nasihat.
Adapun zakat memperkuat aspek keikhlasan melalui pengorbanan harta. Ketika
seseorang mengeluarkan zakat tanpa pamrih, ia dilatih untuk melepaskan
keterikatan emosional terhadap materi. Proses ini membentuk sikap ikhlas,
empati, dan kepedulian sosial, sekaligus mengikis sifat kikir dan individualistis.
Dari sudut pandang psikologi agama, keikhlasan ini berkontribusi terhadap
kesehatan mental dan kepuasan hidup (Yusuf al-Qaradawi, 1991: 93).

3. Aspek Disiplin, Tanggung Jawab dan Kontrol Diri

Shalat memiliki aspek psikologis berupa pembentukan disiplin dan kontrol
diri. Kewajiban shalat lima waktu mengajarkan individu untuk mengatur waktu,
menepati jadwal dan konsisten dalam menjalankan kewajiban. Disiplin ini
berdampak positif pada aspek psikologis karena membantu individu membangun
keteraturan hidup dan tanggung jawab pribadi. Sedangkan zakat juga berperan
dalam membentuk tanggung jawab sosial dan moral. Kesadaran bahwa dalam
harta yang dimiliki terdapat hak orang lain menumbuhkan rasa tanggung jawab
terhadap kesejahteraan bersama. Dari aspek psikologis, zakat mengajarkan
pengendalian diri dalam penggunaan harta dan mendorong individu untuk
bersikap bijak, adil, serta tidak konsumtif (Bimo Walgito, 2010: 87).

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

4. Aspek Pembentukan Empati dan Kepedulian Sosial

Nilai-nilai yang terkandung dalam shalat mendorong individu untuk menjauhi
perbuatan keji dan mungkar, serta menumbuhkan kepekaan terhadap kondisi
sosial di sekitarnya. Shalat menanamkan kesadaran bahwa manusia hidup dalam
keterikatan sosial dan memiliki kewajiban moral terhadap sesama. Adapun zakat
secara langsung membentuk empati dan kepedulian sosial. Dengan menyalurkan
harta kepada fakir miskin dan golongan yang membutuhkan, seseorang belajar
memahami penderitaan orang lain. Proses ini memperkuat rasa solidaritas,
persaudaraan dan tanggung jawab sosial yang secara psikologis membangun
kepribadian yang matang dan berorientasi pada kebaikan bersama (Jalaluddin,
2014: 192-193).

5. Aspek Kesejahteraan Psikologis dan Makna Hidup

Shalat dan zakat secara keseluruhan berkontribusi terhadap kesejahteraan
psikologis (psychological well-being). Shalat memberikan makna hidup melalui
hubungan spiritual dengan Allah Swt. sedangkan zakat memberikan makna sosial
melalui kontribusi nyata kepada sesama. Kombinasi keduanya membantu
individu merasakan hidup yang bermakna, bernilai dan seimbang antara
kepentingan pribadi dan sosial. Kesejahteraan psikologis ini menjadi fondasi
penting dalam pembentukan kepribadian muslim yang sehat secara mental dan
spiritual (Ibn Qayyim al-Jauziyah, 2003: 105).

METODE PENELITIAN

A. Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif yang bertujuan
untuk memahami dan mendeskripsikan secara mendalam dimensi psikologis yang
terkandung dalam ibadah shalat dan zakat. Pendekatan ini dipilih karena
memungkinkan peneliti menggali makna, pengalaman subjektif, serta pemahaman
individu terhadap pelaksanaan shalat dan zakat serta pengaruhnya terhadap kondisi
psikologis, seperti ketenangan batin, pengendalian diri, empati dan pembentukan
kepribadian. Desain penelitian yang digunakan adalah studi kasus yang
memungkinkan pengkajian fenomena secara spesifik dan kontekstual. Melalui desain
ini, peneliti dapat memperoleh gambaran yang komprehensif mengenai bagaimana
shalat dan zakat dipahami, dihayati dan diamalkan oleh subjek penelitian, serta
kontribusinya terhadap perkembangan psikologis dalam kehidupan sehari-hari.
Fokus penelitian diarahkan pada pengalaman keagamaan subjek serta aspek-aspek
psikologis yang muncul, meliputi ketenangan jiwa, kedisiplinan, keikhlasan,
kepedulian sosial dan kesejahteraan psikologis. Pendekatan deskriptif kualitatif
dinilai tepat karena mampu menghadirkan data yang kaya akan makna dan
memahami perilaku keagamaan dalam konteks sosial dan budaya yang dinamis.
Sebagaimana dikemukakan oleh Santrock (2011: 34), pendekatan ini efektif untuk

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

memahami perkembangan individu berdasarkan pengalaman dan lingkungan
sosialnya.

B. Subjek dan Lokasi Penelitian

Subjek penelitian ini merupakan seorang Ustadz yang berusia 27 tahun yang
sering menjadi pencermah. Ia bernama Ferdian Lubis S.Pd beralamat di Jalan sukarela
timur. Beliau adalah seorang pendidik di sekolah SMPS IT Al Hijrah 2 Lau Dendang.
Keluarga Ustadz Ferdian sudah terkenal oleh keagamaan yang bagus ayah dan ibu
nya juga dari keluarga yang dinilai Masyarakat bagus ilmu kegamaan nya sehingga
kelurga Ustadz Ferdian bisa menjadi contoh dan dicontoh oleh Masyarakat setempat.
C. Teknik Pengumpulan Data

Teknik yang digunakan untuk pengumpulan data ialah:

1. Observasi atau yang disebut juga dengan pengamatan meliputi kegiatan
pemuatan perhatian terhadap sesuatu objek dengan menggunakan seluruh
indra jadi, observasi merupakan metode pengumpulan data yang
menggunakan panca indra disertai dengan pencatatan secara perinci terhadap
obyek penelitian.

2. Wawancara menurut pendapat dari Sugiyono (2017: 231) wawancara
merupakan pertemuan dua orang untuk bertukar informasi dan ide melalui
tanya jawab, sehingga dapat dikonstuksikan makna dalam suatu topik tertentu.
Wawanacara digunakan sebagai teknik pengumpulan data apabila peneliti
ingin melakukan studi pendahuluan untuk menentukan permasalahan yang
harus diteliti, tetapi juga apabila peneliti ingin mengetahui hal-hal responden
yang lebih mendalam.

3. Dokumentasi merupakan pengamatan secara langsung untuk mendapatkan
data yang diperoleh peneliti sesuai dengan pembahasan. Hal ini dilakukan
untuk mengetahu gambaran nyata dilapangan dan mendapatkan sumber
primer tentang hubungan budaya organisasi sekolah terhadap motivasi kerja
guru. Menurut Sugiyono (2017: 240) mengatakan bahwa studi dokumentasi
merupakan pelengkap dari penggunaan metode observasi dan wawancara
dalam penelitian kualitatif.

4. Catatan lapangan, yakni hal-hal yang terjadi di lapangan sekitar selama
penelitian dilaksanakan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Penguatan Ketenangan dan Pengendalian Diri Melalui Shalat

Berdasarkan hasil mini riset yang dilakukan melalui wawancara mendalam,
observasi dan refleksi narasumber, ditemukan bahwa ibadah shalat memiliki peran
signifikan dalam membentuk ketenangan batin dan stabilitas emosi individu.
Narasumber memaknai shalat bukan sekadar sebagai kewajiban formal, melainkan
sebagai kebutuhan psikologis yang memberikan rasa aman dan ketenteraman jiwa.
Dalam narasi wawancara, narasumber menjelaskan bahwa shalat menjadi momen

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

refleksi diri yang paling efektif ketika menghadapi tekanan hidup, baik yang
bersumber dari masalah pribadi, pekerjaan maupun interaksi sosial. Setelah
melaksanakan shalat, narasumber merasakan perubahan suasana batin yang cukup
drastis dari kondisi penuh beban menjadi lebih tenang dan ringan.

“Kalau habis shalat itu rasanya masalah kayak nggak pernah ada. Padahal masalahnya
masth sama, tapi perasaannya beda. Tiba-tiba aja plong, hati lebih tenang.”

Pengalaman tersebut menunjukkan bahwa shalat berfungsi sebagai mekanisme
religious coping yaitu cara individu mengelola stres melalui pendekatan spiritual.
Dalam psikologi agama, kondisi ini mencerminkan tercapainya ketenangan batin
(sakinah) yang muncul akibat keyakinan dan kepasrahan diri kepada Allah Swt. Ketika
individu merasa tidak sendirian dalam menghadapi masalah, kecemasan dan
ketegangan emosional dapat ditekan secara signifikan.

Pengalaman katarsis dan sakinah (ketenangan) batin ini merupakan manifestasi
dari fungsi terapeutik dan adaptif agama, di mana individu mencapai stabilitas
psikologis melalui keyakinan dan penyerahan diri (submission) kepada Allah, yang
menurut Lubis (2018: 125) memberikan rasa aman yang mengeliminasi kecemasan
eksistensial. Secara neuro-psikologis, gerakan Shalat yang ritmis, ditambah dengan
fokus pada bacaan (zikir), dapat dianalisis sebagai bentuk moving meditation yang
menginduksi keadaan mindfulness atau kesadaran penuh. Latihan ini secara ilmiah
terbukti mampu meredam aktivasi amigdala, wilayah otak yang bertanggung jawab
atas respons takut dan cemas, serta menstabilkan sistem saraf otonom, sehingga efektif
menurunkan tingkat stres fisiologis dan kognitif (Khansa & El-Sayed, 2012).

Secara psikologis, aktivitas shalat yang dilakukan secara teratur juga
menyerupai latihan kesadaran penuh (mindfulness) karena menuntut fokus,
ketenangan dan pengendalian pikiran. Gerakan shalat yang berulang dan bacaan yang
terstruktur membantu individu mengalihkan perhatian dari pikiran negatif, sehingga
emosi menjadi lebih stabil. Dengan demikian, shalat tidak hanya berfungsi sebagai
ibadah ritual, tetapi juga sebagai sarana terapi psikologis yang alami dan
berkelanjutan.

B. Peran Shalat dalam Membangun Rasa Disiplin dan Konsistensi

Temuan lain yang cukup menonjol dalam hasil wawancara adalah peran shalat
dalam membentuk pengendalian diri (self-control). Narasumber menyampaikan
bahwa kebiasaan shalat berdampak langsung pada cara dirinya mengontrol sikap,
ucapan dan reaksi emosional dalam kehidupan sehari-hari.

“Shalat itu kayak pengingat. Jadi lebih hati-hati ngomong, lebih bisa nahan emosi,

nggak gampang marah.”

Dalam hasil wawancara, narasumber mengakui bahwa sebelum membiasakan
shalat secara konsisten, ia cenderung lebih mudah terpancing emosi, terutama dalam
situasi sosial yang memicu konflik. Namun, setelah menjadikan shalat sebagai
rutinitas yang dijaga, muncul kesadaran untuk lebih menahan diri dan berpikir
sebelum bertindak.

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Hal ini menunjukkan bahwa shalat melatih individu untuk menunda respon
impulsif dan meningkatkan kemampuan regulasi emosi. Setiap rangkaian shalat
menuntut ketertiban, kesabaran dan kepatuhan terhadap aturan tertentu, sehingga
secara tidak langsung membentuk disiplin internal. Dalam jangka panjang, latihan
pengendalian diri ini berkontribusi pada terbentuknya kepribadian yang lebih
matang, stabil dan bertanggung jawab. Dengan demikian, shalat tidak hanya
memberikan efek psikologis jangka pendek berupa ketenangan, tetapi juga berfungsi
sebagai sarana pembinaan karakter dan penguatan kepribadian secara berkelanjutan.

Selain memberikan ketenangan, shalat juga berfungsi sebagai sarana
pembentukan pengendalian diri (self-control). Subjek penelitian mengungkapkan
bahwa kebiasaan shalat memengaruhi perilaku sehari-hari, khususnya dalam hal
pengendalian ucapan dan tindakan dalam interaksi sosial. Subjek menyatakan bahwa
setelah terbiasa shalat, ia menjadi lebih terkontrol dalam berbicara dan bersikap,
sehingga tidak mudah melampaui batas. Temuan ini menunjukkan bahwa shalat
berperan sebagai latihan regulasi diri yang berkelanjutan.

Shalat lima waktu yang dilaksanakan secara konsisten juga membentuk
kedisiplinan dan kesadaran waktu. Kewajiban melaksanakan shalat pada waktu-
waktu tertentu, terutama shalat Subuh yang menuntut bangun lebih awal, melatih
individu untuk mengalahkan rasa malas dan menunda kesenangan. Subjek penelitian
menegaskan bahwa konsistensi dalam shalat berdampak pada keteraturan aktivitas
lainnya, sebagaimana dinyatakan: “Dari konsisten itu yang lain mengikut, jadwal atau
kegiatan lain pastinya terikut.” Hal ini menunjukkan bahwa disiplin shalat
terinternalisasi dan meluas ke aspek kehidupan lain, seperti pekerjaan, belajar dan
tanggung jawab sosial.

C. Dimensi Kepedulian dan Empati dalam Zakat sebagai Pendorong
Kesejahteraan Psikologis

Temuan penelitian juga menunjukkan bahwa zakat memiliki dimensi
psikologis yang kuat dalam membentuk empati dan kepedulian sosial. Subjek
penelitian menyatakan bahwa zakat mendorong kesadaran untuk membantu orang
lain serta menumbuhkan rasa syukur karena masih diberi kemampuan untuk berbagi.
Pernyataan seperti “bersyukur masih bisa membantu orang lain” menunjukkan bahwa
zakat memunculkan emosi positif yang bersifat mendalam dan berkelanjutan.

Dalam perspektif psikologi positif, tindakan memberi (giving behavior)
berkaitan erat dengan peningkatan kesejahteraan psikologis. Dengan berzakat,
individu tidak hanya membantu orang lain secara material, tetapi juga memperoleh
kepuasan batin, rasa bermakna dan kebahagiaan yang bersifat eudaimonik (berbasis
makna), bukan sekadar kesenangan sesaat. Zakat juga membantu individu keluar dari
sikap egois dan materialistis, sehingga mengurangi beban psikologis yang bersumber
dari keterikatan berlebihan pada harta.

Dampak psikologis zakat sangat bergantung pada niat. Zakat yang dilakukan
dengan ikhlas menghasilkan ketenangan dan kebahagiaan batin, sedangkan zakat

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

yang disertai riya justru berpotensi menimbulkan konflik batin, kecemasan sosial dan
ketidakpuasan diri. Subjek penelitian secara tegas menyatakan bahwa perilaku riya
dapat “merusak psikologi”, karena individu tidak lagi berorientasi pada nilai spiritual,
melainkan pada pengakuan sosial.

D. Peningkatan Rasa Syukur dan Optimisme Melalui Ibadah Shalat dan Zakat

Hasil penelitian menunjukkan bahwa shalat dan zakat secara simultan
berkontribusi terhadap peningkatan rasa syukur dan optimisme hidup. Shalat
menghadirkan ketenangan yang bersifat pasif-otomatis, yaitu ketenangan yang
datang tanpa diminta. Subjek penelitian menyatakan: “Kita nggak minta ketenangan,
Allah memberikan sendiri ketenangan itu.” Pernyataan ini menunjukkan bahwa shalat
memenuhi kebutuhan spiritual terdalam individu, sehingga melahirkan sikap optimis
dalam menghadapi kehidupan.

Zakat memperkuat rasa syukur melalui kesadaran sosial. Dengan melihat
kondisi orang lain yang membutuhkan, individu menjadi lebih menghargai nikmat
yang dimilikinya. Rasa syukur ini berfungsi sebagai benteng psikologis yang
melindungi individu dari keluhan berlebihan, iri hati, dan perasaan tidak puas
terhadap hidup.

Temuan penting lainnya dalam mini riset ini adalah penekanan narasumber
terhadap niat dalam pelaksanaan zakat. Narasumber secara tegas membedakan antara
zakat yang dilakukan dengan niat ikhlas dan zakat yang disertai motivasi pamer (riya).
Dalam wawancara, narasumber menyatakan bahwa zakat yang dilakukan karena
ingin mendapatkan pengakuan sosial justru berdampak negatif terhadap kondisi
psikologis individu.

“Kalau zakatnya buat pamer, itu malah ngerusak psikologi. Nggak tenang. Ada rasa
was-was sendiri.”

Sebaliknya, zakat yang dilandasi niat ikhlas menghadirkan ketenangan batin
dan kepuasan spiritual yang lebih mendalam. Hal ini menunjukkan bahwa kualitas
pengalaman psikologis dalam beribadah sangat ditentukan oleh motivasi internal
individu. Zakat yang dilakukan dengan niat tulus menjadi sarana self-transcendence
yaitu kemampuan melampaui kepentingan diri demi kepentingan yang lebih besar.

E. Shalat dan Zakat sebagai Sarana Pemenuhan Kebutuhan Psikologis Spiritual
Salah satu temuan penting dalam penelitian ini adalah munculnya kegelisahan
batin ketika shalat dan zakat ditinggalkan. Subjek penelitian mengungkapkan adanya
rasa resah dan perasaan “ada yang kurang” ketika tidak menjalankan ibadah.
Fenomena ini menunjukkan bahwa ibadah berfungsi sebagai penjaga keseimbangan
psikologis (homeostasis). Ketika kebutuhan spiritual tidak terpenuhi, individu
mengalami ketidakseimbangan emosional dan ketidaknyamanan batin. Dengan
demikian, shalat dan zakat dapat dipahami sebagai “alarm psikis” yang menjaga
individu tetap berada dalam kondisi psikologis yang sehat. Ibadah tidak hanya

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

memenuhi aspek spiritual, tetapi juga kebutuhan psikologis dasar manusia akan
makna hidup, ketenangan batin, kontrol diri, dan identitas moral.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil mini riset yang dilakukan melalui pendekatan kualitatif
dengan teknik wawancara, observasi dan dokumentasi dapat disimpulkan bahwa
ibadah shalat dan zakat mengandung dimensi psikologis yang sangat signifikan
dalam membentuk kesejahteraan mental, pengendalian diri, serta kepribadian
individu. Temuan penelitian menunjukkan bahwa ibadah tidak hanya berfungsi
sebagai kewajiban ritual, tetapi juga berperan sebagai sarana pembinaan psikologis
yang mendalam dan berkelanjutan.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa shalat memiliki kontribusi besar dalam
menciptakan ketenangan batin, stabilitas emosi, serta penguatan kontrol diri. Shalat
yang dilaksanakan secara konsisten dan khusyuk berfungsi sebagai media refleksi diri
dan mekanisme coping religius yang efektif dalam menghadapi tekanan psikologis.
Melalui keteraturan waktu, bacaan dan gerakan yang terstruktur, shalat melatih
kedisiplinan, kesabaran, serta kemampuan individu dalam mengendalikan emosi dan
perilaku. Dengan demikian, shalat berperan tidak hanya sebagai ibadah spiritual,
tetapi juga sebagai sarana terapi psikologis yang membantu individu mencapai
keseimbangan mental dan ketenteraman jiwa.

Sementara itu, zakat terbukti memiliki dimensi psikologis yang kuat dalam
membentuk empati, kepedulian sosial, dan rasa syukur. Praktik zakat mendorong
individu untuk melepaskan keterikatan berlebihan terhadap harta, menumbuhkan
sikap ikhlas, serta memperkuat kesadaran akan tanggung jawab sosial. Penelitian ini
menemukan bahwa zakat yang dilakukan dengan niat tulus memberikan kepuasan
batin, kebahagiaan bermakna, serta ketenangan psikologis. Sebaliknya, zakat yang
dilandasi oleh motivasi riya berpotensi menimbulkan konflik batin dan
ketidaknyamanan psikologis. Hal ini menegaskan bahwa kualitas pengalaman
psikologis dalam berzakat sangat ditentukan oleh niat dan kesadaran spiritual
individu.

Secara keseluruhan, shalat dan zakat saling melengkapi dalam membentuk
keseimbangan antara dimensi spiritual dan sosial kehidupan manusia. Dengan
demikian, dapat disimpulkan bahwa ibadah shalat dan zakat memiliki peran strategis
dalam pembentukan kepribadian muslim yang sehat secara mental, matang secara
emosional, serta berorientasi pada nilai-nilai spiritual dan sosial. Hasil penelitian ini
diharapkan dapat memperkaya kajian psikologi Islam serta menjadi rujukan dalam
pengembangan pendidikan dan pembinaan keagamaan yang tidak hanya
menekankan aspek ritual, tetapi juga kesejahteraan psikologis dan pembentukan
karakter individu.

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1082-1097
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

DAFTAR PUSTAKA

Al-Jauziyah, Ibnul Qayyim. (2002). Lezatnya Shalat. Diterjemahkan oleh Kathur
Suhardi. Jakarta: Darul Falah.

Al-Jauziyah, Ibn Qayyim. (2003). Madarij al-Salikin, Jilid I, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyabh.

Al-Qaradawi, Yusuf. (1991). Figh al-Zakah. Jilid 1. Beirut: Mu’assasah al-Risalah.

Al-Qaradawi, Yusuf. (2001). Figh al-‘Ibadah. Diterjemahkan oleh Ahmad Ma’'ruf Asrori.
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Al-Zuhaili, Wahbah. (1985). Figh al-Islami wa Adillatuhu. Jilid II. Beirut: Dar al-Fikr.

Bahnasi, Muhammad. (2004). Shalat sebagai Terapi Psikologi. Diterjemahkan oleh Tiar
Anwar dan Reni Kurnaesih. Bandung: PT Mizan Pustaka.

Hafidhuddin, Didin. (2002). Zakat dalam Perekonomian Modern. Jakarta: Gema Insani
Press.

Istianah. (2015). Shalat Sebagai Perjalanan Ruhani Menuju Allah. Esoterik, 1(1). 47-64.

Jalaluddin. (2014). Psikologi Agama. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Jalaluddin. (2016). Psikologi Agama. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Khansa, M. H., & El-Sayed, R. H. (2012). Neurological and psychological effects of
Islamic prayer (Salat). International Journal of Health Sciences, 6(1), 1-8.
Lubis, Ramadhan. (2018). Psikologi Agama: Dalam Bingkai Ke-Islaman Sebagai
Pembentukan Kepribadian Seorang Islam. Medan: Perdana Publishing.
Mujiburrahman. (2016). Pola Pembinaan Keterampilan Shalat Anak dalam Islam.
Mudarrisuna, 6(2). 186.

Nasihin, Sirajun. (2013). Manajemen Shalat Menuju Hakikat Penciptaan Manusia.
Palapa: Jurnal Studi Keislaman dan Ilmu Pendidikan, 1(2). 107-131.

Sabiq, Sayyid. (1990). Figh al-Sunnah. Jilid I. Beirut: Dar al-Fikr.

Santrock, John W. (2011). Life-Span Development, New York: McGraw-Hill.

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta,
CV.

Suryabrata, Sumadi. (2014). Psikologi Kepribadian. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Walgito, Bimo. (2010). Pengantar Psikologi Umum. Yogyakarta: Andi Offset.

| | Azra Fahira Lubis, et. al. | | Dimensi Psikologis yang Terkandung dalam Ibadah ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

