
1098 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin || Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme … 

Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme dalam Pendidikan Islam  
 

 

Rizki Arzi Wahyudha1, Chanifudin2 

 
1,2Institut Agama Islam Negeri Datuk Laksemana Bengkalis, Indonesia 

 

Email: rizkiarziwahyuda9@gmail.com1, chanifudin@kampusmelayu.ac.id2  

 

 
ABSTRAK  

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk kesadaran sosial peserta didik 

di tengah realitas masyarakat yang multikultural. Namun, dalam praktiknya, pendidikan 

Islam masih kerap dipahami secara normatif dan eksklusif sehingga kurang responsif 

terhadap dinamika keberagaman sosial, budaya, dan keagamaan. Artikel ini bertujuan untuk 

mengkaji integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam sebagai upaya 

memperkuat sikap toleran, adil, dan inklusif. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif melalui studi kepustakaan dengan menganalisis buku-buku primer dan artikel 

jurnal yang relevan dengan tema kajian. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai 

multikulturalisme dalam pendidikan Islam mencakup toleransi dan penghargaan terhadap 

perbedaan, keadilan dan kesetaraan, serta dialog dan sikap inklusif yang memiliki landasan 

teologis dan filosofis yang kuat dalam ajaran Islam. Integrasi nilai-nilai tersebut dapat 

dilakukan melalui pengembangan kurikulum yang kontekstual, proses pembelajaran yang 

dialogis dan partisipatif, serta budaya dan lingkungan lembaga pendidikan yang inklusif. 

Meskipun menghadapi berbagai tantangan, seperti paradigma eksklusif dan keterbatasan 

kompetensi pendidik, pendidikan Islam memiliki peluang besar untuk menjadi agen 

transformasi sosial dalam membangun masyarakat yang damai dan berkeadaban. 

Kata Kunci: Multikulturalisme; Toleransi; Inklusivitas; Moderasi Beragama 

 

ABSTRACT  

Islamic education plays a strategic role in shaping students’ social awareness within a multicultural 

society. However, in practice, Islamic education is often approached in a normative and exclusive 

manner, making it less responsive to social, cultural, and religious diversity. This article aims to 

examine the integration of multicultural values in Islamic education as an effort to strengthen tolerance, 

justice, and inclusivity. This study employs a qualitative approach through a literature review by 

analyzing primary books and journal articles relevant to the research theme. The findings indicate that 

multicultural values in Islamic education include tolerance and respect for diversity, justice and 

equality, as well as dialogue and inclusive attitudes, all of which have strong theological and 

philosophical foundations in Islamic teachings. These values can be integrated through the development 

of a contextual curriculum, dialogical and participatory learning processes, and an inclusive 

institutional culture. Despite facing various challenges, such as exclusive paradigms and limited 

educators’ competencies, Islamic education has significant potential to serve as an agent of social 

transformation in fostering a peaceful and civilized multicultural society. 

Keywords: Multiculturalism; Tolerance; Inclusivity; Religious Moderation 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:rizkiarziwahyuda9@gmail.com
mailto:chanifudin@kampusmelayu.ac.id


1099 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin || Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme … 

PENDAHULUAN 

Masyarakat Indonesia merupakan entitas sosial yang dibangun di atas realitas 

kemajemukan budaya, etnis, bahasa, dan agama. Kondisi multikultural tersebut, di 

satu sisi, merupakan kekayaan sosial yang bernilai strategis, namun di sisi lain 

berpotensi melahirkan konflik apabila tidak dikelola secara bijak melalui instrumen 

pendidikan. Dalam konteks ini, pendidikan memiliki peran fundamental dalam 

membentuk kesadaran, sikap, dan perilaku peserta didik agar mampu hidup 

berdampingan secara damai dalam keberagaman. 

Pendidikan Islam sebagai sistem pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai 

ajaran Islam sejatinya memiliki landasan teologis dan filosofis yang kuat untuk 

menumbuhkan sikap inklusif dan multikultural. Prinsip-prinsip seperti ta‘āruf (saling 

mengenal), tasāmuh (toleransi), ‘adl (keadilan), dan rahmah (kasih sayang) merupakan 

nilai-nilai fundamental yang menegaskan pengakuan Islam terhadap pluralitas 

manusia sebagai sunnatullah. Namun demikian, dalam praktiknya, pendidikan Islam 

kerap dipersepsikan secara sempit sebagai pendidikan yang eksklusif dan kurang 

memberi ruang bagi perbedaan, terutama ketika dipahami secara normatif-dogmatis 

tanpa pendekatan kontekstual. 

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa problem pendidikan Islam 

kontemporer tidak hanya terletak pada aspek kurikulum, tetapi juga pada paradigma 

pendidikan yang belum sepenuhnya mengintegrasikan nilai-nilai multikulturalisme 

secara sistematis. Akibatnya, proses pendidikan cenderung menekankan aspek 

kognitif dan normatif keagamaan, sementara dimensi sosial-kultural dan 

kemanusiaan kurang mendapatkan perhatian yang memadai. Kondisi ini berpotensi 

melahirkan sikap intoleran, eksklusif, dan resistensi terhadap realitas pluralitas sosial. 

Di tengah meningkatnya wacana moderasi beragama dan penguatan nilai 

kebangsaan, integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam menjadi 

kebutuhan mendesak. Pendidikan Islam dituntut tidak hanya mencetak individu yang 

saleh secara ritual, tetapi juga mampu menjadi agen perdamaian sosial yang 

menjunjung tinggi nilai keadilan, kesetaraan, dan penghormatan terhadap perbedaan. 

Integrasi tersebut tidak dimaksudkan untuk mereduksi identitas keislaman, 

melainkan justru menegaskan universalitas ajaran Islam sebagai rahmat bagi seluruh 

alam. 

Oleh karena itu, kajian tentang integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam 

pendidikan Islam menjadi penting untuk dikembangkan, baik secara konseptual 

maupun praksis. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik 

dalam merumuskan kerangka pendidikan Islam yang inklusif, kontekstual, dan 

relevan dengan tantangan masyarakat multikultural, khususnya dalam konteks 

keindonesiaan. 

 

 

 

METODE PENELITIAN 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1100 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin || Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme … 

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (literature review) 

dengan pendekatan kualitatif untuk mengkaji integrasi nilai-nilai multikulturalisme 

dalam pendidikan Islam. Data penelitian bersumber dari buku-buku primer, artikel 

jurnal ilmiah, serta publikasi akademik lain yang relevan dengan tema pendidikan 

Islam dan multikulturalisme. Metode ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk 

menganalisis secara mendalam konsep, nilai, dan kerangka teoretis yang berkembang 

dalam kajian pendidikan Islam berbasis multikultural. 

Proses penelitian dilakukan melalui beberapa tahapan sistematis, meliputi 

identifikasi topik, penentuan kata kunci, pencarian dan seleksi sumber berdasarkan 

relevansi dan kredibilitas, serta analisis dan sintesis data secara tematik. Hasil analisis 

kemudian disajikan dalam bentuk penulisan artikel dengan pendekatan deskriptif-

analitis dan argumentatif. Melalui tahapan tersebut, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan wacana pendidikan Islam yang 

inklusif, toleran, dan responsif terhadap realitas masyarakat multikultural. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Nilai-Nilai Multikulturalisme dalam Pendidikan Islam 

a. Toleransi dan Penghargaan terhadap Perbedaan 

Toleransi dan penghargaan terhadap perbedaan merupakan nilai utama 

dalam multikulturalisme yang memiliki landasan teologis yang kuat dalam Islam. 

Al-Qur’an memandang keberagaman manusia sebagai realitas ontologis yang 

dikehendaki Tuhan, bukan sebagai ancaman terhadap iman. Konsep ta‘āruf 

menegaskan bahwa perbedaan suku, bangsa, dan budaya bertujuan untuk 

membangun relasi sosial yang saling mengenal dan menghormati. Oleh karena itu, 

pendidikan Islam memiliki tanggung jawab moral untuk menanamkan kesadaran 

bahwa perbedaan merupakan bagian dari tatanan ilahi yang harus disikapi secara 

arif dan berkeadaban. 

Dalam konteks pendidikan, toleransi tidak cukup dipahami sebagai sikap 

pasif menerima perbedaan, melainkan sebagai kemampuan aktif untuk 

menghargai hak, keyakinan, dan ekspresi budaya pihak lain. Pendidikan Islam 

yang berorientasi multikultural harus mampu membentuk peserta didik yang tidak 

hanya taat secara ritual, tetapi juga memiliki sensitivitas sosial dan empati terhadap 

realitas keberagaman. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa tujuan pendidikan 

Islam mencakup pembinaan akhlak sosial yang berkeadilan dan 

berperikemanusiaan. 

Penelitian dalam jurnal menunjukkan bahwa pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam yang mengintegrasikan perspektif multikultural mampu 

meningkatkan sikap toleran peserta didik terhadap perbedaan agama dan budaya. 

Materi ajar yang menampilkan keragaman pemikiran Islam, sejarah koeksistensi 

antarumat beragama, serta nilai kemanusiaan universal terbukti efektif dalam 

menekan sikap eksklusivisme. Dengan demikian, toleransi menjadi nilai strategis 

dalam membangun harmoni sosial melalui pendidikan Islam. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1101 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin || Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme … 

Lebih jauh, penghargaan terhadap perbedaan dalam pendidikan Islam juga 

berfungsi sebagai benteng terhadap berkembangnya radikalisme dan intoleransi. 

Pendidikan Islam yang mengajarkan kebenaran secara tunggal tanpa ruang dialog 

berpotensi melahirkan sikap fanatisme sempit. Sebaliknya, pendekatan 

multikultural menegaskan bahwa keyakinan keagamaan yang kokoh justru dapat 

berjalan seiring dengan sikap terbuka dan menghargai perbedaan. 

 

b. Keadilan dan Kesetaraan 

Keadilan (‘adl) dan kesetaraan (musāwah) merupakan prinsip fundamental 

dalam ajaran Islam yang sejalan dengan nilai-nilai multikulturalisme. Islam 

menolak segala bentuk diskriminasi berbasis ras, etnis, status sosial, maupun 

agama, dan menegaskan bahwa seluruh manusia memiliki martabat yang sama. 

Dalam pendidikan Islam, prinsip ini menuntut perlakuan yang adil terhadap 

seluruh peserta didik tanpa memandang latar belakang identitas mereka. 

Pendidikan Islam yang berkeadilan tidak hanya berkaitan dengan akses 

pendidikan, tetapi juga menyangkut proses pembelajaran dan evaluasi yang 

objektif serta non-diskriminatif. Ketika pendidikan gagal menjunjung prinsip 

kesetaraan, ia berpotensi mereproduksi ketimpangan sosial dan memperkuat 

hierarki identitas. Oleh karena itu, integrasi nilai keadilan dalam pendidikan Islam 

menjadi prasyarat penting bagi terwujudnya pendidikan yang humanis dan 

emansipatoris. 

Beberapa kajian dalam jurnal pendidikan Islam menunjukkan bahwa 

ketidakadilan dalam praktik pendidikan agama—seperti penyeragaman 

pemahaman keagamaan—dapat memicu marginalisasi kelompok tertentu. 

Sebaliknya, pendekatan pendidikan Islam yang menjunjung kesetaraan mampu 

menciptakan ruang belajar yang aman dan inklusif bagi seluruh peserta didik. Hal 

ini menunjukkan bahwa keadilan bukan sekadar konsep normatif, melainkan harus 

terwujud dalam praktik pedagogis. 

Dengan mengintegrasikan nilai keadilan dan kesetaraan, pendidikan Islam 

dapat berperan sebagai instrumen transformasi sosial. Peserta didik tidak hanya 

dididik untuk taat secara individual, tetapi juga memiliki kesadaran kritis terhadap 

ketidakadilan sosial. Dalam konteks masyarakat multikultural, pendidikan Islam 

yang berkeadilan berkontribusi pada terciptanya tatanan sosial yang harmonis dan 

berkeadaban. 

 

c. Dialog dan Sikap Inklusif 

Dialog dan sikap inklusif merupakan manifestasi praksis dari nilai 

multikulturalisme dalam pendidikan Islam. Dialog dipahami sebagai proses 

komunikasi terbuka yang dilandasi sikap saling menghormati dan keinginan untuk 

memahami perbedaan. Dalam tradisi intelektual Islam, dialog telah menjadi bagian 

penting dalam perkembangan ilmu pengetahuan, sebagaimana tercermin dalam 

dinamika perdebatan ilmiah lintas mazhab dan pemikiran. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1102 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin || Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme … 

Pendidikan Islam yang dialogis mendorong peserta didik untuk berpikir 

kritis, reflektif, dan terbuka terhadap perbedaan pandangan. Sikap inklusif tidak 

berarti mengaburkan identitas keislaman, tetapi menegaskan kemampuan Islam 

untuk berdialog secara konstruktif dengan realitas sosial yang plural. Dalam 

konteks ini, inklusivitas merupakan bentuk kedewasaan beragama yang berakar 

pada nilai-nilai etika Islam. 

Penelitian dalam jurnal menunjukkan bahwa pendekatan dialogis dalam 

pendidikan Islam berkontribusi signifikan dalam membangun sikap moderat dan 

mengurangi kecenderungan ekstremisme keagamaan. Proses pembelajaran yang 

membuka ruang diskusi dan perbedaan pendapat membantu peserta didik 

memahami bahwa perbedaan adalah bagian dari dinamika kehidupan sosial yang 

harus dikelola secara bijak. 

Dengan demikian, dialog dan sikap inklusif bukan sekadar metode 

pembelajaran, tetapi juga tujuan pendidikan Islam itu sendiri. Melalui pendidikan 

yang dialogis dan inklusif, peserta didik dibentuk menjadi pribadi yang mampu 

berinteraksi secara damai dalam masyarakat multikultural. Pendidikan Islam, 

dalam hal ini, berfungsi sebagai wahana pembentukan kesadaran sosial dan etika 

kemanusiaan yang universal. 

 

2. Model Integrasi Nilai Multikulturalisme dalam Pendidikan Islam 

a. Integrasi dalam Kurikulum Pendidikan Islam 

Integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam harus diawali 

dari perumusan kurikulum sebagai landasan utama penyelenggaraan pendidikan. 

Kurikulum pendidikan Islam tidak cukup hanya menekankan aspek normatif-

doktrinal, tetapi perlu dikembangkan secara kontekstual agar mampu merespons 

realitas masyarakat yang plural. Kurikulum yang berwawasan multikultural 

berfungsi sebagai instrumen strategis untuk menanamkan kesadaran tentang 

pentingnya toleransi, keadilan, dan penghargaan terhadap perbedaan sejak tahap 

perencanaan pendidikan. 

Dalam konteks ini, nilai-nilai multikulturalisme dapat diintegrasikan melalui 

tujuan pembelajaran, struktur materi, dan capaian kompetensi. Materi Pendidikan 

Agama Islam, misalnya, tidak hanya berfokus pada aspek ibadah dan akidah, tetapi 

juga memuat pembahasan tentang keragaman pemikiran Islam, sejarah interaksi 

harmonis antarumat beragama, serta nilai-nilai kemanusiaan universal. 

Pendekatan ini menegaskan bahwa ajaran Islam memiliki dimensi sosial yang kuat 

dan relevan dengan kehidupan masyarakat multikultural. 

Sejumlah penelitian dalam jurnal menunjukkan bahwa kurikulum pendidikan 

Islam yang mengintegrasikan perspektif multikultural mampu membentuk sikap 

keagamaan yang moderat dan inklusif. Kurikulum semacam ini tidak melemahkan 

identitas keislaman peserta didik, tetapi justru memperkaya pemahaman mereka 

terhadap Islam sebagai agama yang menjunjung tinggi nilai keadilan dan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1103 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin || Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme … 

perdamaian. Dengan demikian, kurikulum menjadi sarana efektif internalisasi nilai 

multikulturalisme dalam pendidikan Islam. 

 

b. Integrasi dalam Proses Pembelajaran 

Selain kurikulum, proses pembelajaran merupakan ruang paling strategis 

dalam mengaktualisasikan nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam. 

Pembelajaran yang berorientasi multikultural menuntut pendekatan pedagogis 

yang dialogis, partisipatif, dan humanis. Guru tidak lagi berperan sebagai otoritas 

tunggal penyampai kebenaran, melainkan sebagai fasilitator yang membuka ruang 

diskusi, refleksi, dan pertukaran pandangan antar peserta didik. 

Pendekatan dialogis dalam pembelajaran pendidikan Islam sejalan dengan 

tradisi intelektual Islam yang menghargai perbedaan pendapat (ikhtilāf). Melalui 

diskusi dan dialog, peserta didik dilatih untuk memahami perbedaan pandangan 

keagamaan dan sosial sebagai bagian dari dinamika kehidupan yang harus disikapi 

secara dewasa. Proses ini membantu peserta didik mengembangkan sikap empati, 

keterbukaan, dan kemampuan berpikir kritis dalam menghadapi realitas pluralitas. 

Hasil penelitian dalam jurnal pendidikan Islam menunjukkan bahwa 

pembelajaran yang dialogis dan kolaboratif berkontribusi signifikan dalam 

menumbuhkan sikap toleran serta mengurangi kecenderungan eksklusivisme 

keagamaan. Peserta didik yang terbiasa berdialog cenderung memiliki pandangan 

keagamaan yang lebih moderat dan mampu menghargai perbedaan secara 

konstruktif. Oleh karena itu, integrasi nilai multikulturalisme dalam proses 

pembelajaran merupakan langkah penting dalam pembentukan karakter peserta 

didik. 

 

c. Integrasi dalam Budaya dan Lingkungan Lembaga Pendidikan 

Integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam juga harus 

diwujudkan dalam budaya dan lingkungan lembaga pendidikan. Sekolah atau 

madrasah sebagai institusi sosial memiliki peran penting dalam menciptakan iklim 

pendidikan yang adil, inklusif, dan menghargai keberagaman. Nilai-nilai 

multikulturalisme akan sulit terinternalisasi secara efektif apabila tidak didukung 

oleh budaya kelembagaan yang konsisten dengan prinsip toleransi dan kesetaraan. 

Budaya lembaga pendidikan Islam yang multikultural tercermin dalam 

kebijakan sekolah, pola interaksi sosial, serta praktik keseharian warga sekolah. 

Pengelolaan konflik secara dialogis, penghormatan terhadap perbedaan latar 

belakang peserta didik, serta penciptaan ruang partisipasi yang setara merupakan 

bentuk konkret integrasi nilai multikulturalisme dalam kehidupan lembaga 

pendidikan. Lingkungan pendidikan semacam ini berfungsi sebagai hidden 

curriculum yang membentuk sikap dan perilaku peserta didik. 

Penelitian dalam jurnal menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam yang 

memiliki budaya inklusif lebih berhasil membentuk peserta didik dengan sikap 

toleran dan terbuka. Lingkungan pendidikan yang kondusif memperkuat nilai-nilai 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1104 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin || Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme … 

multikulturalisme yang diajarkan dalam kurikulum dan pembelajaran, sehingga 

pendidikan Islam mampu berperan sebagai agen pembentukan masyarakat yang 

damai, adil, dan berkeadaban. 

 

3. Tantangan dan Peluang Implementasi Integrasi Nilai Multikulturalisme dalam 

Pendidikan Islam 

Implementasi integrasi nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam 

menghadapi beragam tantangan kontekstual dan struktural meskipun secara 

normatif Islam memiliki landasan kuat untuk menghargai pluralitas dan 

keberagaman. Salah satu kendala utama adalah perbedaan pemahaman terhadap 

konsep multikultural itu sendiri, sehingga sebagian pendidik dan lembaga 

pendidikan cenderung mempertahankan pendekatan tradisional yang tekstual dan 

kurang responsif terhadap realitas sosial yang heterogen. Penelitian menunjukkan 

bahwa perbedaan interpretasi, batas-batas toleransi, serta kesiapan sistem 

pendidikan masih menjadi hambatan signifikan dalam proses integrasi nilai-nilai 

multikultural di kurikulum dan praktik pembelajaran Pendidikan Islam. Selain itu, 

kurangnya pelatihan bagi pendidik dan keterbatasan sumber daya bahan ajar yang 

berpijak pada konteks multikultural turut memperlemah efektivitas implementasi 

nilai tersebut di lapangan. 

Tantangan lain yang ditemukan adalah ketidaksinkronan antara dokumen 

kurikulum formal dengan praktik pengajaran di kelas, di mana nilai-nilai seperti 

toleransi, penghargaan terhadap perbedaan, dan dialog lintas budaya belum secara 

optimal diinternalisasikan dalam proses belajar mengajar yang konkret. Studi 

empiris menunjukkan bahwa pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang 

idealnya inklusif dan adaptif sering menghadapi hambatan karena model 

pembelajaran yang kurang mengakomodasi kebutuhan peserta didik dari beragam 

latar belakang budaya dan agama. Kesenjangan ini memperlihatkan bahwa 

implementasi pendidikan multikultural tidak hanya soal konten kurikulum, tetapi 

juga membutuhkan strategi pedagogis yang reflektif, dialogis, dan kontekstual agar 

nilai-nilai multikulturalisme tidak sekadar formalitas. 

Di sisi lain, terdapat peluang besar untuk memperkuat integrasi nilai-nilai 

multikulturalisme dalam pendidikan Islam, terutama karena landasan teologis dan 

filosofis dalam Islam sesungguhnya mendukung nilai toleransi, keadilan, dan 

penghormatan terhadap perbedaan. Konsep rahmatan lil ‘ālamīn dan model 

pembelajaran inklusif yang menekankan penghormatan terhadap perbedaan dapat 

dijadikan basis kuat untuk merumuskan strategi pendidikan yang kontekstual dan 

relevan masa kini. Selain itu, semakin meningkatnya diskursus akademik dan 

kebijakan pendidikan tentang moderasi beragama dan multikulturalisme 

menciptakan ruang bagi pendidik untuk mengembangkan model pembelajaran 

yang lebih adaptif dan kolaboratif. Penelitian juga menunjukkan bahwa penguatan 

kapasitas guru, pengembangan kurikulum yang responsif terhadap keberagaman, 

dan kolaborasi antara lembaga pendidikan serta komunitas lokal mampu 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1105 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin || Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme … 

menciptakan lingkungan pembelajaran yang inklusif dan mendorong kohesi sosial 

di tengah masyarakat yang majemuk. 

 

KESIMPULAN 

Integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam merupakan 

kebutuhan mendesak dalam merespons realitas masyarakat yang plural dan dinamis. 

Pendidikan Islam secara normatif dan filosofis memiliki landasan kuat untuk 

mengembangkan nilai toleransi, keadilan, kesetaraan, dialog, dan sikap inklusif, yang 

sejalan dengan prinsip-prinsip multikulturalisme. Nilai-nilai tersebut tidak 

bertentangan dengan ajaran Islam, melainkan justru menegaskan Islam sebagai agama 

yang menjunjung tinggi kemanusiaan dan perdamaian dalam keberagaman. 

Hasil kajian ini menunjukkan bahwa integrasi nilai multikulturalisme dalam 

pendidikan Islam dapat dilakukan melalui tiga model utama, yaitu integrasi dalam 

kurikulum, proses pembelajaran, serta budaya dan lingkungan lembaga pendidikan. 

Kurikulum yang kontekstual, pembelajaran yang dialogis dan partisipatif, serta 

budaya kelembagaan yang inklusif merupakan prasyarat penting bagi keberhasilan 

internalisasi nilai-nilai multikulturalisme. Namun demikian, implementasi model 

tersebut masih menghadapi berbagai tantangan, seperti paradigma pendidikan yang 

eksklusif, keterbatasan kompetensi pendidik, serta ketidaksinkronan antara kebijakan 

dan praktik pendidikan di lapangan. 

Meskipun demikian, peluang penguatan pendidikan Islam multikultural tetap 

terbuka lebar, terutama dengan adanya landasan teologis Islam yang mendukung 

pluralitas serta kebijakan pendidikan yang mendorong moderasi beragama. Oleh 

karena itu, pendidikan Islam diharapkan tidak hanya berorientasi pada pembentukan 

kesalehan individual, tetapi juga kesalehan sosial yang mampu merawat 

keberagaman dan memperkuat kohesi sosial. Integrasi nilai-nilai multikulturalisme 

dalam pendidikan Islam pada akhirnya dapat berkontribusi signifikan dalam 

membangun masyarakat yang adil, damai, dan berkeadaban. 

 

KESIMPULAN 

Ali, Nuraliah, and Syamhudian Noor. “Pendidikan Islam Multikultur: Relevansi, 

Tantangan, dan Peluang.” Jurnal Hadratul Madaniyah 6, no. 1 (2019): 1–15. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 

Milenium III. Jakarta: Kencana, 2012. 

Baidhawy, Zakiyuddin. “Pendidikan Agama dan Multikulturalisme di Indonesia.” In 

Pendidikan Islam dan Tantangan Global, 87–104. Jakarta: Kencana, 2010. 

Baidhawy, Zakiyuddin. Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural. Jakarta: 

Erlangga, 2005. 

Banks, James A. An Introduction to Multicultural Education. 5th ed. Boston: Pearson 

Education, 2014. 

Freire, Paulo. Pedagogy of the Oppressed. Translated by Myra Bergman Ramos. New 

York: Continuum, 2005. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1106 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

  

 

|| Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin || Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme … 

Hidayah, Siti Nurul. “Pengembangan Budaya Sekolah Multikultural.” Jurnal 

Edukasia Islamika 4, no. 2 (2019): 195–205. 

Lusiana, and Wandi Alif Firdaus. “Tantangan dan Peluang Multikulturalisme dalam 

Pendidikan Islam.” Jurnal Ilmiah Multidisiplin 2, no. 2 (2024): 115–128. 

Madjid, Nurcholish. Islam, Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 2000. 

———. Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan, 1998. 

Mas’ud, Abdurrahman. Menggagas Pendidikan Islam Humanis. Yogyakarta: Gama 

Media, 2007. 

Nuryatno, M. Agus. “Islam dan Pendidikan Multikultural.” Cakrawala Pendidikan 34, 

no. 3 (2015): 415–427. 

Qodir, Zuly. “Pendidikan Islam Multikultural dan Deradikalisasi.” Al-Tahrir: Jurnal 

Pemikiran Islam 18, no. 2 (2018): 269–289. 

Rosyid, Abdul. Metode Penelitian Kualitatif: Pedoman Praktis Bagi Mahasiswa. 

Yogyakarta: Deepublish, 2019. 

Yaqin, Ainul. “Pendidikan Multikultural dalam Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan 

Islam 6, no. 1 (2017): 15–30. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

