Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme dalam Pendidikan Islam

Rizki Arzi Wahyudha', Chanifudin?
12nstitut Agama Islam Negeri Datuk Laksemana Bengkalis, Indonesia

Email: rizkiarziwahyuda9@gmail.com', chanifudin@kampusmelayu.ac.id?

ABSTRAK

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk kesadaran sosial peserta didik
di tengah realitas masyarakat yang multikultural. Namun, dalam praktiknya, pendidikan
Islam masih kerap dipahami secara normatif dan eksklusif sehingga kurang responsif
terhadap dinamika keberagaman sosial, budaya, dan keagamaan. Artikel ini bertujuan untuk
mengkaji integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam sebagai upaya
memperkuat sikap toleran, adil, dan inklusif. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif melalui studi kepustakaan dengan menganalisis buku-buku primer dan artikel
jurnal yang relevan dengan tema kajian. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai
multikulturalisme dalam pendidikan Islam mencakup toleransi dan penghargaan terhadap
perbedaan, keadilan dan kesetaraan, serta dialog dan sikap inklusif yang memiliki landasan
teologis dan filosofis yang kuat dalam ajaran Islam. Integrasi nilai-nilai tersebut dapat
dilakukan melalui pengembangan kurikulum yang kontekstual, proses pembelajaran yang
dialogis dan partisipatif, serta budaya dan lingkungan lembaga pendidikan yang inklusif.
Meskipun menghadapi berbagai tantangan, seperti paradigma eksklusif dan keterbatasan
kompetensi pendidik, pendidikan Islam memiliki peluang besar untuk menjadi agen
transformasi sosial dalam membangun masyarakat yang damai dan berkeadaban.

Kata Kunci: Multikulturalisme; Toleransi; Inklusivitas; Moderasi Beragama

ABSTRACT

Islamic education plays a strategic role in shaping students” social awareness within a multicultural
society. However, in practice, Islamic education is often approached in a normative and exclusive
manner, making it less responsive to social, cultural, and religious diversity. This article aims to
examine the integration of multicultural values in Islamic education as an effort to strengthen tolerance,
justice, and inclusivity. This study employs a qualitative approach through a literature review by
analyzing primary books and journal articles relevant to the research theme. The findings indicate that
multicultural values in Islamic education include tolerance and respect for diversity, justice and
equality, as well as dialogue and inclusive attitudes, all of which have strong theological and
philosophical foundations in Islamic teachings. These values can be integrated through the development
of a contextual curriculum, dialogical and participatory learning processes, and an inclusive
institutional culture. Despite facing various challenges, such as exclusive paradigms and limited
educators’ competencies, Islamic education has significant potential to serve as an agent of social
transformation in fostering a peaceful and civilized multicultural society.

Keywords: Multiculturalism; Tolerance; Inclusivity; Religious Moderation

| | Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin | | Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:rizkiarziwahyuda9@gmail.com
mailto:chanifudin@kampusmelayu.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

PENDAHULUAN

Masyarakat Indonesia merupakan entitas sosial yang dibangun di atas realitas
kemajemukan budaya, etnis, bahasa, dan agama. Kondisi multikultural tersebut, di
satu sisi, merupakan kekayaan sosial yang bernilai strategis, namun di sisi lain
berpotensi melahirkan konflik apabila tidak dikelola secara bijak melalui instrumen
pendidikan. Dalam konteks ini, pendidikan memiliki peran fundamental dalam
membentuk kesadaran, sikap, dan perilaku peserta didik agar mampu hidup
berdampingan secara damai dalam keberagaman.

Pendidikan Islam sebagai sistem pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai
ajaran Islam sejatinya memiliki landasan teologis dan filosofis yang kuat untuk
menumbuhkan sikap inklusif dan multikultural. Prinsip-prinsip seperti ta‘aruf (saling
mengenal), tasamuh (toleransi), ‘adl (keadilan), dan rahmah (kasih sayang) merupakan
nilai-nilai fundamental yang menegaskan pengakuan Islam terhadap pluralitas
manusia sebagai sunnatullah. Namun demikian, dalam praktiknya, pendidikan Islam
kerap dipersepsikan secara sempit sebagai pendidikan yang eksklusif dan kurang
memberi ruang bagi perbedaan, terutama ketika dipahami secara normatif-dogmatis
tanpa pendekatan kontekstual.

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa problem pendidikan Islam
kontemporer tidak hanya terletak pada aspek kurikulum, tetapi juga pada paradigma
pendidikan yang belum sepenuhnya mengintegrasikan nilai-nilai multikulturalisme
secara sistematis. Akibatnya, proses pendidikan cenderung menekankan aspek
kognitif dan normatif keagamaan, sementara dimensi sosial-kultural dan
kemanusiaan kurang mendapatkan perhatian yang memadai. Kondisi ini berpotensi
melahirkan sikap intoleran, eksklusif, dan resistensi terhadap realitas pluralitas sosial.

Di tengah meningkatnya wacana moderasi beragama dan penguatan nilai
kebangsaan, integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam menjadi
kebutuhan mendesak. Pendidikan Islam dituntut tidak hanya mencetak individu yang
saleh secara ritual, tetapi juga mampu menjadi agen perdamaian sosial yang
menjunjung tinggi nilai keadilan, kesetaraan, dan penghormatan terhadap perbedaan.
Integrasi tersebut tidak dimaksudkan untuk mereduksi identitas keislaman,
melainkan justru menegaskan universalitas ajaran Islam sebagai rahmat bagi seluruh
alam.

Oleh karena itu, kajian tentang integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam
pendidikan Islam menjadi penting untuk dikembangkan, baik secara konseptual
maupun praksis. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik
dalam merumuskan kerangka pendidikan Islam yang inklusif, kontekstual, dan
relevan dengan tantangan masyarakat multikultural, khususnya dalam konteks
keindonesiaan.

METODE PENELITIAN

| | Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin | | Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (literature review)
dengan pendekatan kualitatif untuk mengkaji integrasi nilai-nilai multikulturalisme
dalam pendidikan Islam. Data penelitian bersumber dari buku-buku primer, artikel
jurnal ilmiah, serta publikasi akademik lain yang relevan dengan tema pendidikan
Islam dan multikulturalisme. Metode ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk
menganalisis secara mendalam konsep, nilai, dan kerangka teoretis yang berkembang
dalam kajian pendidikan Islam berbasis multikultural.

Proses penelitian dilakukan melalui beberapa tahapan sistematis, meliputi
identifikasi topik, penentuan kata kunci, pencarian dan seleksi sumber berdasarkan
relevansi dan kredibilitas, serta analisis dan sintesis data secara tematik. Hasil analisis
kemudian disajikan dalam bentuk penulisan artikel dengan pendekatan deskriptif-
analitis dan argumentatif. Melalui tahapan tersebut, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan wacana pendidikan Islam yang
inklusif, toleran, dan responsif terhadap realitas masyarakat multikultural.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Nilai-Nilai Multikulturalisme dalam Pendidikan Islam
a. Toleransi dan Penghargaan terhadap Perbedaan

Toleransi dan penghargaan terhadap perbedaan merupakan nilai utama
dalam multikulturalisme yang memiliki landasan teologis yang kuat dalam Islam.
Al-Qur'an memandang keberagaman manusia sebagai realitas ontologis yang
dikehendaki Tuhan, bukan sebagai ancaman terhadap iman. Konsep ta‘aruf
menegaskan bahwa perbedaan suku, bangsa, dan budaya bertujuan untuk
membangun relasi sosial yang saling mengenal dan menghormati. Oleh karena itu,
pendidikan Islam memiliki tanggung jawab moral untuk menanamkan kesadaran
bahwa perbedaan merupakan bagian dari tatanan ilahi yang harus disikapi secara
arif dan berkeadaban.

Dalam konteks pendidikan, toleransi tidak cukup dipahami sebagai sikap
pasif menerima perbedaan, melainkan sebagai kemampuan aktif untuk
menghargai hak, keyakinan, dan ekspresi budaya pihak lain. Pendidikan Islam
yang berorientasi multikultural harus mampu membentuk peserta didik yang tidak
hanya taat secara ritual, tetapi juga memiliki sensitivitas sosial dan empati terhadap
realitas keberagaman. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa tujuan pendidikan
Islam  mencakup pembinaan akhlak sosial yang berkeadilan dan
berperikemanusiaan.

Penelitian dalam jurnal menunjukkan bahwa pembelajaran Pendidikan
Agama Islam yang mengintegrasikan perspektif multikultural mampu
meningkatkan sikap toleran peserta didik terhadap perbedaan agama dan budaya.
Materi ajar yang menampilkan keragaman pemikiran Islam, sejarah koeksistensi
antarumat beragama, serta nilai kemanusiaan universal terbukti efektif dalam
menekan sikap eksklusivisme. Dengan demikian, toleransi menjadi nilai strategis
dalam membangun harmoni sosial melalui pendidikan Islam.

| | Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin | | Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Lebih jauh, penghargaan terhadap perbedaan dalam pendidikan Islam juga
berfungsi sebagai benteng terhadap berkembangnya radikalisme dan intoleransi.
Pendidikan Islam yang mengajarkan kebenaran secara tunggal tanpa ruang dialog
berpotensi melahirkan sikap fanatisme sempit. Sebaliknya, pendekatan
multikultural menegaskan bahwa keyakinan keagamaan yang kokoh justru dapat
berjalan seiring dengan sikap terbuka dan menghargai perbedaan.

b. Keadilan dan Kesetaraan

Keadilan (‘adl) dan kesetaraan (musawah) merupakan prinsip fundamental
dalam ajaran Islam yang sejalan dengan nilai-nilai multikulturalisme. Islam
menolak segala bentuk diskriminasi berbasis ras, etnis, status sosial, maupun
agama, dan menegaskan bahwa seluruh manusia memiliki martabat yang sama.
Dalam pendidikan Islam, prinsip ini menuntut perlakuan yang adil terhadap
seluruh peserta didik tanpa memandang latar belakang identitas mereka.

Pendidikan Islam yang berkeadilan tidak hanya berkaitan dengan akses
pendidikan, tetapi juga menyangkut proses pembelajaran dan evaluasi yang
objektif serta non-diskriminatif. Ketika pendidikan gagal menjunjung prinsip
kesetaraan, ia berpotensi mereproduksi ketimpangan sosial dan memperkuat
hierarki identitas. Oleh karena itu, integrasi nilai keadilan dalam pendidikan Islam
menjadi prasyarat penting bagi terwujudnya pendidikan yang humanis dan
emansipatoris.

Beberapa kajian dalam jurnal pendidikan Islam menunjukkan bahwa
ketidakadilan dalam praktik pendidikan agama—seperti penyeragaman
pemahaman keagamaan—dapat memicu marginalisasi kelompok tertentu.
Sebaliknya, pendekatan pendidikan Islam yang menjunjung kesetaraan mampu
menciptakan ruang belajar yang aman dan inklusif bagi seluruh peserta didik. Hal
ini menunjukkan bahwa keadilan bukan sekadar konsep normatif, melainkan harus
terwujud dalam praktik pedagogis.

Dengan mengintegrasikan nilai keadilan dan kesetaraan, pendidikan Islam
dapat berperan sebagai instrumen transformasi sosial. Peserta didik tidak hanya
dididik untuk taat secara individual, tetapi juga memiliki kesadaran kritis terhadap
ketidakadilan sosial. Dalam konteks masyarakat multikultural, pendidikan Islam

yang berkeadilan berkontribusi pada terciptanya tatanan sosial yang harmonis dan
berkeadaban.

. Dialog dan Sikap Inklusif
Dialog dan sikap inklusif merupakan manifestasi praksis dari nilai
multikulturalisme dalam pendidikan Islam. Dialog dipahami sebagai proses
komunikasi terbuka yang dilandasi sikap saling menghormati dan keinginan untuk
memahami perbedaan. Dalam tradisi intelektual Islam, dialog telah menjadi bagian
penting dalam perkembangan ilmu pengetahuan, sebagaimana tercermin dalam
dinamika perdebatan ilmiah lintas mazhab dan pemikiran.

| | Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin | | Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Pendidikan Islam yang dialogis mendorong peserta didik untuk berpikir
kritis, reflektif, dan terbuka terhadap perbedaan pandangan. Sikap inklusif tidak
berarti mengaburkan identitas keislaman, tetapi menegaskan kemampuan Islam
untuk berdialog secara konstruktif dengan realitas sosial yang plural. Dalam
konteks ini, inklusivitas merupakan bentuk kedewasaan beragama yang berakar
pada nilai-nilai etika Islam.

Penelitian dalam jurnal menunjukkan bahwa pendekatan dialogis dalam
pendidikan Islam berkontribusi signifikan dalam membangun sikap moderat dan
mengurangi kecenderungan ekstremisme keagamaan. Proses pembelajaran yang
membuka ruang diskusi dan perbedaan pendapat membantu peserta didik
memahami bahwa perbedaan adalah bagian dari dinamika kehidupan sosial yang
harus dikelola secara bijak.

Dengan demikian, dialog dan sikap inklusif bukan sekadar metode
pembelajaran, tetapi juga tujuan pendidikan Islam itu sendiri. Melalui pendidikan
yang dialogis dan inklusif, peserta didik dibentuk menjadi pribadi yang mampu
berinteraksi secara damai dalam masyarakat multikultural. Pendidikan Islam,
dalam hal ini, berfungsi sebagai wahana pembentukan kesadaran sosial dan etika
kemanusiaan yang universal.

2. Model Integrasi Nilai Multikulturalisme dalam Pendidikan Islam
a. Integrasi dalam Kurikulum Pendidikan Islam

Integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam harus diawali
dari perumusan kurikulum sebagai landasan utama penyelenggaraan pendidikan.
Kurikulum pendidikan Islam tidak cukup hanya menekankan aspek normatif-
doktrinal, tetapi perlu dikembangkan secara kontekstual agar mampu merespons
realitas masyarakat yang plural. Kurikulum yang berwawasan multikultural
berfungsi sebagai instrumen strategis untuk menanamkan kesadaran tentang
pentingnya toleransi, keadilan, dan penghargaan terhadap perbedaan sejak tahap
perencanaan pendidikan.

Dalam konteks ini, nilai-nilai multikulturalisme dapat diintegrasikan melalui
tujuan pembelajaran, struktur materi, dan capaian kompetensi. Materi Pendidikan
Agama Islam, misalnya, tidak hanya berfokus pada aspek ibadah dan akidah, tetapi
juga memuat pembahasan tentang keragaman pemikiran Islam, sejarah interaksi
harmonis antarumat beragama, serta nilai-nilai kemanusiaan universal.
Pendekatan ini menegaskan bahwa ajaran Islam memiliki dimensi sosial yang kuat
dan relevan dengan kehidupan masyarakat multikultural.

Sejumlah penelitian dalam jurnal menunjukkan bahwa kurikulum pendidikan
Islam yang mengintegrasikan perspektif multikultural mampu membentuk sikap
keagamaan yang moderat dan inklusif. Kurikulum semacam ini tidak melemahkan
identitas keislaman peserta didik, tetapi justru memperkaya pemahaman mereka
terhadap Islam sebagai agama yang menjunjung tinggi nilai keadilan dan

| | Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin | | Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

perdamaian. Dengan demikian, kurikulum menjadi sarana efektif internalisasi nilai
multikulturalisme dalam pendidikan Islam.

b. Integrasi dalam Proses Pembelajaran

Selain kurikulum, proses pembelajaran merupakan ruang paling strategis
dalam mengaktualisasikan nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam.
Pembelajaran yang berorientasi multikultural menuntut pendekatan pedagogis
yang dialogis, partisipatif, dan humanis. Guru tidak lagi berperan sebagai otoritas
tunggal penyampai kebenaran, melainkan sebagai fasilitator yang membuka ruang
diskusi, refleksi, dan pertukaran pandangan antar peserta didik.

Pendekatan dialogis dalam pembelajaran pendidikan Islam sejalan dengan
tradisi intelektual Islam yang menghargai perbedaan pendapat (ikhtilaf). Melalui
diskusi dan dialog, peserta didik dilatih untuk memahami perbedaan pandangan
keagamaan dan sosial sebagai bagian dari dinamika kehidupan yang harus disikapi
secara dewasa. Proses ini membantu peserta didik mengembangkan sikap empati,
keterbukaan, dan kemampuan berpikir kritis dalam menghadapi realitas pluralitas.

Hasil penelitian dalam jurnal pendidikan Islam menunjukkan bahwa
pembelajaran yang dialogis dan kolaboratif berkontribusi signifikan dalam
menumbuhkan sikap toleran serta mengurangi kecenderungan eksklusivisme
keagamaan. Peserta didik yang terbiasa berdialog cenderung memiliki pandangan
keagamaan yang lebih moderat dan mampu menghargai perbedaan secara
konstruktif. Oleh karena itu, integrasi nilai multikulturalisme dalam proses
pembelajaran merupakan langkah penting dalam pembentukan karakter peserta
didik.

c. Integrasi dalam Budaya dan Lingkungan Lembaga Pendidikan

Integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam juga harus
diwujudkan dalam budaya dan lingkungan lembaga pendidikan. Sekolah atau
madrasah sebagai institusi sosial memiliki peran penting dalam menciptakan iklim
pendidikan yang adil, inklusif, dan menghargai keberagaman. Nilai-nilai
multikulturalisme akan sulit terinternalisasi secara efektif apabila tidak didukung
oleh budaya kelembagaan yang konsisten dengan prinsip toleransi dan kesetaraan.

Budaya lembaga pendidikan Islam yang multikultural tercermin dalam
kebijakan sekolah, pola interaksi sosial, serta praktik keseharian warga sekolah.
Pengelolaan konflik secara dialogis, penghormatan terhadap perbedaan latar
belakang peserta didik, serta penciptaan ruang partisipasi yang setara merupakan
bentuk konkret integrasi nilai multikulturalisme dalam kehidupan lembaga
pendidikan. Lingkungan pendidikan semacam ini berfungsi sebagai hidden
curriculum yang membentuk sikap dan perilaku peserta didik.

Penelitian dalam jurnal menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam yang
memiliki budaya inklusif lebih berhasil membentuk peserta didik dengan sikap
toleran dan terbuka. Lingkungan pendidikan yang kondusif memperkuat nilai-nilai

| | Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin | | Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

multikulturalisme yang diajarkan dalam kurikulum dan pembelajaran, sehingga
pendidikan Islam mampu berperan sebagai agen pembentukan masyarakat yang
damai, adil, dan berkeadaban.

3. Tantangan dan Peluang Implementasi Integrasi Nilai Multikulturalisme dalam
Pendidikan Islam

Implementasi integrasi nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam
menghadapi beragam tantangan kontekstual dan struktural meskipun secara
normatif Islam memiliki landasan kuat untuk menghargai pluralitas dan
keberagaman. Salah satu kendala utama adalah perbedaan pemahaman terhadap
konsep multikultural itu sendiri, sehingga sebagian pendidik dan lembaga
pendidikan cenderung mempertahankan pendekatan tradisional yang tekstual dan
kurang responsif terhadap realitas sosial yang heterogen. Penelitian menunjukkan
bahwa perbedaan interpretasi, batas-batas toleransi, serta kesiapan sistem
pendidikan masih menjadi hambatan signifikan dalam proses integrasi nilai-nilai
multikultural di kurikulum dan praktik pembelajaran Pendidikan Islam. Selain itu,
kurangnya pelatihan bagi pendidik dan keterbatasan sumber daya bahan ajar yang
berpijak pada konteks multikultural turut memperlemah efektivitas implementasi
nilai tersebut di lapangan.

Tantangan lain yang ditemukan adalah ketidaksinkronan antara dokumen
kurikulum formal dengan praktik pengajaran di kelas, di mana nilai-nilai seperti
toleransi, penghargaan terhadap perbedaan, dan dialog lintas budaya belum secara
optimal diinternalisasikan dalam proses belajar mengajar yang konkret. Studi
empiris menunjukkan bahwa pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang
idealnya inklusif dan adaptif sering menghadapi hambatan karena model
pembelajaran yang kurang mengakomodasi kebutuhan peserta didik dari beragam
latar belakang budaya dan agama. Kesenjangan ini memperlihatkan bahwa
implementasi pendidikan multikultural tidak hanya soal konten kurikulum, tetapi
juga membutuhkan strategi pedagogis yang reflektif, dialogis, dan kontekstual agar
nilai-nilai multikulturalisme tidak sekadar formalitas.

Di sisi lain, terdapat peluang besar untuk memperkuat integrasi nilai-nilai
multikulturalisme dalam pendidikan Islam, terutama karena landasan teologis dan
tilosofis dalam Islam sesungguhnya mendukung nilai toleransi, keadilan, dan
penghormatan terhadap perbedaan. Konsep rahmatan lil ‘alamin dan model
pembelajaran inklusif yang menekankan penghormatan terhadap perbedaan dapat
dijadikan basis kuat untuk merumuskan strategi pendidikan yang kontekstual dan
relevan masa kini. Selain itu, semakin meningkatnya diskursus akademik dan
kebijakan pendidikan tentang moderasi beragama dan multikulturalisme
menciptakan ruang bagi pendidik untuk mengembangkan model pembelajaran
yang lebih adaptif dan kolaboratif. Penelitian juga menunjukkan bahwa penguatan
kapasitas guru, pengembangan kurikulum yang responsif terhadap keberagaman,
dan kolaborasi antara lembaga pendidikan serta komunitas lokal mampu

| | Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin | | Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

menciptakan lingkungan pembelajaran yang inklusif dan mendorong kohesi sosial
di tengah masyarakat yang majemuk.

KESIMPULAN

Integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan Islam merupakan
kebutuhan mendesak dalam merespons realitas masyarakat yang plural dan dinamis.
Pendidikan Islam secara normatif dan filosofis memiliki landasan kuat untuk
mengembangkan nilai toleransi, keadilan, kesetaraan, dialog, dan sikap inklusif, yang
sejalan dengan prinsip-prinsip multikulturalisme. Nilai-nilai tersebut tidak
bertentangan dengan ajaran Islam, melainkan justru menegaskan Islam sebagai agama
yang menjunjung tinggi kemanusiaan dan perdamaian dalam keberagaman.

Hasil kajian ini menunjukkan bahwa integrasi nilai multikulturalisme dalam
pendidikan Islam dapat dilakukan melalui tiga model utama, yaitu integrasi dalam
kurikulum, proses pembelajaran, serta budaya dan lingkungan lembaga pendidikan.
Kurikulum yang kontekstual, pembelajaran yang dialogis dan partisipatif, serta
budaya kelembagaan yang inklusif merupakan prasyarat penting bagi keberhasilan
internalisasi nilai-nilai multikulturalisme. Namun demikian, implementasi model
tersebut masih menghadapi berbagai tantangan, seperti paradigma pendidikan yang
eksklusif, keterbatasan kompetensi pendidik, serta ketidaksinkronan antara kebijakan
dan praktik pendidikan di lapangan.

Meskipun demikian, peluang penguatan pendidikan Islam multikultural tetap
terbuka lebar, terutama dengan adanya landasan teologis Islam yang mendukung
pluralitas serta kebijakan pendidikan yang mendorong moderasi beragama. Oleh
karena itu, pendidikan Islam diharapkan tidak hanya berorientasi pada pembentukan
kesalehan individual, tetapi juga kesalehan sosial yang mampu merawat
keberagaman dan memperkuat kohesi sosial. Integrasi nilai-nilai multikulturalisme
dalam pendidikan Islam pada akhirnya dapat berkontribusi signifikan dalam
membangun masyarakat yang adil, damai, dan berkeadaban.

KESIMPULAN
Ali, Nuraliah, and Syamhudian Noor. “Pendidikan Islam Multikultur: Relevansi,
Tantangan, dan Peluang.” Jurnal Hadratul Madaniyah 6, no. 1 (2019): 1-15.
Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan
Milenium III. Jakarta: Kencana, 2012.
Baidhawy, Zakiyuddin. “Pendidikan Agama dan Multikulturalisme di Indonesia.” In
Pendidikan Islam dan Tantangan Global, 87-104. Jakarta: Kencana, 2010.
Baidhawy, Zakiyuddin. Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural. Jakarta:
Erlangga, 2005.

Banks, James A. An Introduction to Multicultural Education. 5th ed. Boston: Pearson
Education, 2014.

Freire, Paulo. Pedagogy of the Oppressed. Translated by Myra Bergman Ramos. New
York: Continuum, 2005.

| | Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin | | Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1098-1106
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Hidayah, Siti Nurul. “Pengembangan Budaya Sekolah Multikultural.” Jurnal
Edukasia Islamika 4, no. 2 (2019): 195-205.

Lusiana, and Wandi Alif Firdaus. “Tantangan dan Peluang Multikulturalisme dalam
Pendidikan Islam.” Jurnal Ilmiah Multidisiplin 2, no. 2 (2024): 115-128.

Madjid, Nurcholish. Islam, Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 2000.

— — —. Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan, 1998.

Mas’ud, Abdurrahman. Menggagas Pendidikan Islam Humanis. Yogyakarta: Gama
Media, 2007.

Nuryatno, M. Agus. “Islam dan Pendidikan Multikultural.” Cakrawala Pendidikan 34,
no. 3 (2015): 415-427.

Qodir, Zuly. “Pendidikan Islam Multikultural dan Deradikalisasi.” Al-Tahrir: Jurnal
Pemikiran Islam 18, no. 2 (2018): 269-289.

Rosyid, Abdul. Metode Penelitian Kualitatif: Pedoman Praktis Bagi Mahasiswa.
Yogyakarta: Deepublish, 2019.

Yaqin, Ainul. “Pendidikan Multikultural dalam Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan
Islam 6, no. 1 (2017): 15-30.

| | Rizki Arzi Wahyudha & Chanifudin | | Integrasi Nilai-Nilai Multikulturalisme ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

