Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Model-Model Integrasi Ilmu di Perguruan Tinggi Keagamaan di
Indonesia

Aisah Nurkhofifah Lubis!, Azizah Hanum OK?, Zahra Rafia Rani Siregar3,
Suci Rezeki Nasution4, Zaimiri>

12345Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: aisah331254015@uinsu.ac.idl, azizahhanum@uinsu.ac.id?,
zahra331254034@uinsu.ac.id3, suci331254032@uinsu.ac.id4,
zaimiri331254039@uinsu.ac.id?®

ABSTRAK
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan model-model integrasi ilmu
yang dikembangkan di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI) di Indonesia. Penelitian
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan dan analisis
komparatif, dengan menelaah dokumen institusional, buku akademik, dan artikel ilmiah yang
relevan. Kajian ini bersifat deskriptif-analitis untuk mengidentifikasi landasan filosofis,
kerangka epistemologis, simbol keilmuan, serta tantangan implementatif dari integrasi ilmu
di PTKI. Fokus kajian diarahkan pada empat universitas, yaitu UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta dengan model integrasi dialogis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dengan paradigma
integratif-interkonektif yang disimbolkan melalui jaring laba-laba keilmuan, UIN Maulana
Malik Ibrahim Malang dengan metafora pohon ilmu, serta UIN Sumatera Utara dengan
paradigma Wahdatul “Ultim. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun masing-masing
model memiliki kekhasan konseptual dan simbolik, seluruhnya berorientasi pada upaya
mengatasi dikotomi ilmu agama dan ilmu umum. Tantangan utama yang dihadapi terletak
pada aspek operasionalisasi integrasi ilmu dalam kurikulum, pembelajaran, dan riset
interdisipliner. Penelitian ini berkontribusi pada penguatan wacana integrasi keilmuan di
PTKI serta memberikan dasar konseptual bagi pengembangan kebijakan akademik yang lebih
implementatif.
Kata kunci: Integrasi Ilmu, PTKI, Epistemologi Islam

ABSTRACT

This study aims to analyze and compare models of knowledge integration developed at Islamic Religious
Higher Education Institutions (PTKI) in Indonesia. This research uses a qualitative approach with
literature review and comparative analysis methods, examining relevant institutional documents,
academic books, and scientific articles. This descriptive-analytical study aims to identify the
philosophical foundations, epistemological frameworks, scientific symbols, and implementation
challenges of knowledge integration at PTKI. The study focuses on four universities: UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta with its dialogical integration model; UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta with its
integrative-interconnective paradigm symbolized by the spider web of knowledge; UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang with its metaphorical tree of knowledge; and UIN North Sumatra with its Wahdatul
'Uliim paradigm. The results show that although each model has its own conceptual and symbolic
characteristics, all are oriented towards overcoming the dichotomy between religious and general
knowledge. The main challenge faced lies in the operationalization of science integration in the
curriculum, learning, and interdisciplinary research. This research contributes to strengthening the
discourse on science integration in Islamic Higher Education Institutions (PTKI) and provides a
conceptual basis for developing more implementable academic policies.

Keywords: Science Integration, PTKI, Islamic Epistemology

| I Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:aisah331254015@uinsu.ac.id
mailto:azizahhanum@uinsu.ac.id
mailto:zahra331254034@uinsu.ac.id
mailto:suci331254032@uinsu.ac.id
mailto:zaimiri331254039@uinsu.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

PENDAHULUAN

Transformasi Institut Agama Islam Negeri (IAIN) menjadi Universitas Islam
Negeri (UIN) merupakan salah satu kebijakan strategis dalam pengembangan
pendidikan tinggi Islam di Indonesia. Berdasarkan Undang-Undang Republik
Indonesia Nomor 12 Tahun 2012 tentang Pendidikan Tinggi, khususnya Pasal 10 ayat
(1), perguruan tinggi diberikan kewenangan untuk mengembangkan rumpun
keilmuan secara lebih luas, termasuk integrasi antara ilmu keagamaan dan ilmu
pengetahuan umum. Perubahan status kelembagaan ini membuka ruang bagi UIN
untuk menyelenggarakan pendidikan dalam bidang sains dan teknologi, kedokteran,
psikologi, ekonomi, serta ilmu sosial dan humaniora, tanpa meninggalkan identitas
keislamannya (Sumarni et al., 2022).

Transformasi tersebut membawa konsekuensi epistemologis dan akademik
yang signifikan. UIN tidak lagi dapat dipahami semata sebagai lembaga pendidikan
dakwah, tetapi harus berperan sebagai institusi akademik yang menghasilkan ilmu
pengetahuan, riset, dan inovasi yang berkontribusi bagi pembangunan peradaban.
Namun demikian, berbagai kajian menunjukkan bahwa perguruan tinggi keagamaan
Islam secara historis masih menghadapi persoalan dikotomi ilmu, yakni pemisahan
antara ilmu-ilmu agama dan ilmu-ilmu umum (Azra, 2006; Nasir, 2007). Dikotomi ini
tidak hanya berdampak pada struktur kelembagaan, tetapi juga memengaruhi
kurikulum, pendekatan pembelajaran, serta orientasi keilmuan dosen dan mahasiswa.

Azra (2005) mengemukakan bahwa sebagian dosen di lingkungan IAIN masih
memandang ilmu agama dan sains modern sebagai dua wilayah yang terpisah, baik
secara epistemologis maupun aksiologis. Pandangan ini diperkuat oleh temuan
Suprayogo (2008) yang menyatakan bahwa PTKI kerap dipersepsikan lebih
menekankan aspek dakwah daripada pengembangan akademik dan riset ilmiah.
Akibatnya, upaya integrasi ilmu di lingkungan UIN sering kali berhenti pada tataran
konseptual dan simbolik, tanpa diikuti implementasi yang sistematis dalam praktik
pembelajaran dan penelitian.

Dalam konteks global, dikotomi antara agama dan sains telah lama menjadi
perhatian para pemikir pendidikan dan filsafat ilmu. Nasr (1989) menegaskan bahwa
pemisahan tersebut menyebabkan krisis makna dalam ilmu pengetahuan modern,
karena sains kehilangan dimensi etis dan transendennya. Senada dengan itu, Al-Attas
(1978) dan Al-Farugqi (1982) menekankan pentingnya integrasi ilmu berbasis tauhid
sebagai upaya membangun pengetahuan yang holistik, bermakna, dan berorientasi
pada kemaslahatan manusia. Integrasi ilmu bukan sekadar penggabungan mata
kuliah agama dan umum, tetapi menyangkut rekonstruksi epistemologi, tujuan
pendidikan, dan orientasi nilai dalam pengembangan ilmu pengetahuan.

Di Indonesia, gagasan integrasi ilmu di PTKI terus berkembang seiring dengan
transformasi kelembagaan UIN. Berbagai UIN merumuskan model integrasi keilmuan
yang khas, baik dalam bentuk paradigma filosofis, metafora simbolik, maupun
kebijakan akademik. UIN Syarif Hidayatullah Jakarta mengembangkan model
integrasi dialogis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dikenal dengan paradigma
integratif-interkonektif yang disimbolkan melalui jaring laba-laba keilmuan, UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang mengusung metafora pohon ilmu, sementara UIN
Sumatera Utara merumuskan integrasi keilmuan dalam paradigma Wahdatul “Ulam.

| I Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Keberagaman model ini menunjukkan dinamika pemikiran dan upaya serius PTKI
dalam merespons tantangan dikotomi ilmu (Maman et al., 2021; Fuad Raya, 2018).

Meskipun demikian, sejumlah penelitian menunjukkan bahwa tantangan
utama integrasi ilmu di PTKI terletak pada aspek implementasi operasional,
khususnya dalam kurikulum, pembelajaran, dan penelitian lintas disiplin (Thoyib,
2020; Fridiyanto, 2019). Oleh karena itu, kajian komparatif terhadap model-model
integrasi ilmu di PTKI menjadi penting untuk memahami landasan filosofis, kerangka
epistemologis, serta potensi dan keterbatasan masing-masing model. Penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan model-model integrasi ilmu yang
dikembangkan di UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, dan UIN Sumatera Utara, sebagai kontribusi
terhadap penguatan wacana integrasi keilmuan dalam pendidikan tinggi Islam di
Indonesia.

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research) dan analisis komparatif. Pendekatan kualitatif dipilih
karena penelitian berfokus pada penelaahan konseptual dan paradigmatik mengenai
model-model integrasi ilmu di perguruan tinggi keagamaan Islam, bukan pada
pengukuran kuantitatif atau generalisasi statistik (Creswell, 2014).

Metode studi kepustakaan digunakan karena data penelitian berupa gagasan,
konsep, dan model integrasi keilmuan yang terdokumentasi dalam buku, artikel
jurnal ilmiah, serta dokumen akademik resmi. Penelusuran literatur dilakukan secara
sistematis dengan menyeleksi sumber yang relevan dan kredibel sesuai fokus
penelitian (Zed, 2008).

Analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) untuk
mengidentifikasi struktur konseptual, landasan filosofis, dan pola pemikiran dalam
setiap model integrasi ilmu (Krippendorff, 2018). Selanjutnya, digunakan analisis
komparatif untuk membandingkan model-model integrasi berdasarkan aspek
landasan filosofis, kerangka epistemologis, simbol keilmuan, dan arah
implementasinya. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber guna
memastikan konsistensi dan ketepatan interpretasi (Patton, 2015).

Integrasi ilmu didefinisikan sebagai proses menyatukan berbagai disiplin ilmu
dengan prinsip-prinsip Islam, di mana ilmu umum tidak dipisahkan dari worldview
keislaman (Al-Attas, 1978 : 3-4). Konsep ini berasal dari Islamisasi pengetahuan
(Islamization of Knowledge), yang diperkenalkan Ismail Raji al-Faruqi sebagai upaya
mengintegrasikan ilmu sekuler dengan nilai-nilai Islam agar pengetahuan menjadi
sarana ibadah (Al-Farugqi, 1982 : 3). Dalam konteks perguruan tinggi Islam, integrasi
melibatkan pengajaran mata kuliah seperti biologi dengan perspektif bahwa alam
semesta adalah ayat-ayat Allah, sehingga mendorong siswa untuk melihat ilmu
sebagai bagian dari tauhid (Nasr, 1989 : 15).

Integrasi ilmu di Indonesia bermula dari pendidikan pesantren tradisional,
yang mengintegrasikan ilmu agama dengan keterampilan praktis (Kementerian
Agama RI, 2020). Pada 1950-an, pendirian ADIA (Akademi Dinas Ilmu Agama)
menandai awal formalisasi, yang kemudian berkembang menjadi IAIN pada 1960

| I Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

untuk memperluas integrasi dengan ilmu umum (Rakhmat, 2003 : 100). Transformasi
TAIN menjadi UIN pada 2002 merupakan langkah signifikan untuk mengintegrasikan
fakultas agama dengan fakultas sains, teknik, dan kedokteran, sebagai respons
terhadap kebutuhan pendidikan modern (Zuhdi, 2015 : 45).

Integrasi ilmu menghindari dualisme Cartesian dengan mengadopsi
pendekatan tauhidik, di mana sains dan agama saling melengkapi (Rakhmat, 2003).
Misalnya, dalam ilmu sosial, integrasi mengintegrasikan etika Islam untuk mengatasi
isu-isu seperti ketidakadilan sosial, sehingga pengetahuan menjadi holistik dan
bermakna (Zuhdji, 2015 : 50).

Dalam lingkungan perguruan tinggi keagamaan kebijakan terkait integrasi
ilmu sudah diatur dengan jelas dalamn keputusan Jenderal Pendidikan Islam nomor
2498 tahun 2019 tentang pedoman implementasi integrasi ilmu di perguruan tinggi
keagamaan Islam. Dengan adanya peraturan tersebut telah memberikan arah dan
kebijakan tentang konsep integrasi ilmu dalam dunia perguruan tinggi Islam. Dengan
demikian berbagai aktifitas baik yang terkait dengan mengajar, penelitian, dan
pengabdian kepada masyarakat dapat mengacu kepada peraturan tersebut jika
melibatkan integrasi ilmu (Kementerian Agama RI, 2019).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Model Integrasi Dialogis pada UIN Syarif Hidayatullah Jakarta

Menurut kajian tim dosen Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta,
integrasi ilmu dipahami sebagai cara pandang epistemologis yang berupaya
menyatukan berbagai disiplin pengetahuan dalam satu horizon keilmuan yang saling
berinteraksi. Dalam kerangka ini, dirumuskan tiga paradigma utama, yaitu: (a) ilmu
integratif yang memandang seluruh disiplin sebagai bagian dari satu kesatuan
pengetahuan; (b) integrasi ilmu integralistik yang menekankan keterpaduan
antarcabang ilmu secara holistik; dan (c) ilmu dialogis, yakni pendekatan yang
membuka ruang dialog, kerja sama, dan saling koreksi antar-disiplin ilmu. Paradigma
terakhir inilah yang kemudian dikenal sebagai model integrasi ilmu dialogis dan
menjadi ciri khas pengembangan keilmuan UIN Jakarta (Ismail, 2020).

Lahirnya model integrasi dialogis tidak dapat dilepaskan dari transformasi
IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta menjadi UIN pada tahun 2002. Transformasi
kelembagaan ini merupakan respons atas kritik terhadap sistem pendidikan tinggi
Islam yang dinilai masih bersifat dikotomis, memisahkan ilmu agama dan ilmu umum
baik secara struktural maupun epistemologis. Perubahan dari institut menjadi
universitas dimaksudkan untuk memperluas cakupan keilmuan, meningkatkan
kapasitas riset, serta memperkuat peran PTKI sebagai institusi akademik yang sejajar
dengan universitas umum (Maman et al., 2021).

Sebagai tindak lanjut dari transformasi tersebut, UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta menerbitkan buku Integrasi Ilmu Agama dan Ilmu Umum pada tahun 2005, yang
membahas secara sistematis aspek filosofis dan epistemologis integrasi ilmu. Buku ini
menegaskan bahwa pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum bukanlah
keniscayaan epistemologis, melainkan konstruksi historis yang dapat direkonstruksi
melalui pendekatan keilmuan yang lebih dialogis dan reflektif (Maman et al., 2021).
Integrasi ilmu dipahami bukan sebagai subordinasi salah satu disiplin terhadap

| I Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

disiplin lain, melainkan sebagai proses saling memperkaya dalam kerangka pencarian
kebenaran ilmiah.

Gagasan ini semakin dipertegas melalui terbitnya buku Integrasi Keilmuan: UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta Menuju Universitas Riset pada tahun 2006, yang secara
eksplisit memperkenalkan istilah integrasi dialogis. Dalam paradigma ini, ilmu agama
dan ilmu sekuler diposisikan sebagai entitas yang otonom sekaligus terbuka untuk
berdialog secara kritis. Setiap disiplin ilmu diakui memiliki metodologi, objek kajian,
dan validitasnya sendiri, namun tetap berada dalam ruang dialog epistemologis yang
memungkinkan terjadinya koreksi, sintesis, dan pengayaan (Ismail, 2020; Azra, 2006).

Secara epistemologis, model integrasi dialogis mencerminkan pendekatan
keilmuan yang inklusif dan non-reduksionis. Ilmu yang bersumber dari wahyu,
realitas empiris, maupun rasio manusia dipandang memiliki kedudukan yang setara
sepanjang dapat dipertanggungjawabkan secara rasional dan metodologis.
Pendekatan ini sejalan dengan pandangan filsafat ilmu kontemporer yang
menekankan pluralitas epistemik dan dialog antardisiplin sebagai prasyarat
pengembangan ilmu pengetahuan di era modern (Hefner, 2011; Hidayatullah, 2018).

Namun demikian, sejumlah kajian kritis menunjukkan bahwa tantangan utama
model integrasi dialogis terletak pada aspek operasionalisasi, khususnya dalam
kurikulum dan praktik pembelajaran. Tanpa indikator implementatif yang jelas,
paradigma dialogis berpotensi berhenti pada tataran normatif dan wacana konseptual
(Thoyib, 2020). Oleh karena itu, keberhasilan model ini sangat ditentukan oleh
kemampuan institusi dan dosen dalam menerjemahkan dialog epistemologis ke
dalam desain kurikulum, metode pembelajaran interdisipliner, dan agenda riset
kolaboratif lintas keilmuan.

2. Model Integrasi Ilmu UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (UIN Suka) merupakan Perguruan Tinggi
Keagamaan Islam yang secara konsisten mengembangkan paradigma integrasi ilmu
dalam visi dan misi kelembagaannya, khususnya integrasi antara Islam dan sains.
Landasan pengembangan keilmuannya dirumuskan dalam tiga prinsip utama, yaitu
Integratif-Interkonektif, Dedikatif-Inovatif, dan Inklusif-Continuous Improvement. Di antara
ketiga prinsip tersebut, paradigma integratif-interkonektif menjadi fondasi utama dan
sekaligus ciri khas pengembangan keilmuan UIN Sunan Kalijaga (Khafidz, 2017).

Paradigma integratif-interkonektif dipahami sebagai proses penyatuan ilmu
agama dan ilmu umum —meliputi sains, teknologi, serta sosial-humaniora —dalam
satu kerangka keilmuan yang saling terhubung dan dialogis. Pendekatan ini tidak
dimaksudkan sebagai sekadar penggabungan mata kuliah agama dan umum secara
administratif, melainkan sebagai upaya membangun disiplin keilmuan yang memiliki
dasar epistemologis, metodologis, dan aksiologis yang jelas. Dengan demikian,
integrasi ilmu di UIN Sunan Kalijaga diarahkan untuk menghasilkan pengetahuan
yang utuh, etis, dan kontekstual (Raya, 2016).

Filsafat keilmuan UIN Sunan Kalijjaga secara simbolik diwujudkan melalui
konsep “jaring laba-laba keilmuan” yang dikembangkan oleh Amin Abdullah.
Metafora ini digunakan untuk menggambarkan relasi antardisiplin ilmu yang bersifat
saling terhubung, tidak hierarkis, dan terbuka terhadap dinamika sosial serta

| I Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

perkembangan ilmu pengetahuan. Dalam kerangka ini, ilmu-ilmu keislaman, ilmu
alam, ilmu sosial, dan humaniora tidak berdiri sendiri, melainkan berada dalam satu
jaringan epistemologis yang berpusat pada nilai tauhid dan kemanusiaan (Abdullah,
2010; Raya, 2016).

Untuk memperjelas konstruksi epistemologis tersebut, paradigma integratif-
interkonektif kemudian divisualisasikan dalam bentuk model jaring laba-laba
keilmuan, sebagaimana ditunjukkan pada gambar berikut.

Gambear 1. Struktur Keilmuan UIN Sunan Kalijaga “Jaring Laba-Laba”

Model jaring laba-laba keilmuan tersebut menggambarkan struktur keilmuan
yang bercorak teoantroposentris-integralistik, yakni paradigma yang memandang
wahyu dan realitas empiris sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi. Al-
Qur'an dan Hadis ditempatkan sebagai sumber utama pengembangan ilmu
pengetahuan yang memiliki cakupan kajian sangat luas. Dari kajian Al-Qur’an dan
Hadis lahir berbagai disiplin dasar seperti kalam, tafsir, filsafat, tasawuf, tarikh, fiqih,
dan bahasa. Disiplin-disiplin tersebut kemudian berkembang menjadi cabang ilmu
yang lebih khusus, seperti psikologi, filologi, arkeologi, sosiologi, dan hermeneutik,
hingga melahirkan kajian-kajian kontemporer yang membahas isu lingkungan,
gender, pluralisme, sains dan teknologi, ekonomi, politik, serta humaniora (Raya,
2016).

Secara teoretis, model integratif-interkonektif menawarkan kerangka
epistemologis yang kuat untuk mengatasi fragmentasi ilmu dan mendorong
berkembangnya kajian lintas disiplin di lingkungan perguruan tinggi keagamaan
Islam. Namun demikian, sejumlah penelitian mencatat bahwa tantangan utama model
ini terletak pada aspek implementasi, terutama dalam menyelaraskan paradigma
interkoneksi dengan struktur kurikulum dan praktik pembelajaran yang masih
berbasis disiplin konvensional (Zuhdi, 2015). Oleh karena itu, penguatan integrasi
keilmuan di UIN Sunan Kalijaga menuntut inovasi pedagogis serta keberanian
institusional dalam merancang pembelajaran interdisipliner yang berkelanjutan.

3. Model Integrasi Ilmu di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Secara konseptual, proses pengembangan paradigma integrasi keilmuan yang
dilakukan oleh UIN Malang adalah mengembangkan basis keilmuan dengan metafora
“pohon ilmu”. Artinya, filsafat ilmu dan pondasi keilmuannya adalah digambarkan

1120 'l Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

dengan “Pohon Ilmu”. (Arbi, dkk. 2018: 11). UIN Maliki mengembangkan keilmuan
dengan mengintegrasikan Islam dan sains, berlandaskan universalitas ajaran Islam.
Gambaran yang digunakan adalah pohon yang kokoh dan berbuah lebat karena
memiliki akar yang kuat. Akar ini bukan hanya menopang, tetapijuga memberi nutrisi
bagi pertumbuhan seluruh pohon, seperti halnya dasar-dasar keilmuan yang
memperkuat dan menghidupkan pengembangan ilmu di kampus. Itulah dasar-dasar
umum tentang makna filosofis “pohon ilmu”. Kontruksi pemahaman”pohon”,
sebagaimana yang kita pahami bersama sebagai sebuah pohon pada umumnya. Ada
akar, batang-tubuh, ranting, dan dahan. Masing-masing memiliki fungsi dan cara
kerja yang berbeda-beda, namun memiliki keterkaitan satu sama lain, demi
terwujudnya pohon yang subur dan kokoh. Gambarnya terletak pada lantai 1 UIN
Maliki.

- Al-Qur'an
- As-Sunnah

= Sirah Nabawiyah
= Pemikiran Islam

- Tamaddun Islam

- Pancasila
- Bahasa Arab & Inggris
- Filsafat

= lImu Alamiah Dasar

- IImu Sosial Dasar

Gambar di atas merepresentasikan struktur integrasi keilmuan yang
dikembangkan melalui metafora pohon ilmu, dengan makna sebagai berikut.

Pertama, akar pohon melambangkan ilmu-ilmu dasar yang harus dimiliki oleh
seorang sarjana, seperti kemampuan berbahasa (Indonesia, Arab, dan Inggris), logika,
filsafat ilmu, serta pengetahuan dasar ilmu alam dan sosial. Ilmu-ilmu dasar ini
berfungsi sebagai fondasi epistemologis yang menentukan kekokohan bangunan
keilmuan seseorang. Semakin kuat penguasaan terhadap dasar-dasar tersebut,
semakin besar kemampuan sarjana untuk memahami dan mengembangkan disiplin
keilmuan yang lebih spesifik pada jenjang berikutnya.

Kedua, batang pohon menggambarkan ilmu-ilmu inti dalam studi Islam,
meliputi Al-Qur’an dan Hadis, pemikiran Islam, serta sejarah Nabi dan peradaban
Islam. Batang ini merupakan pusat pertumbuhan keilmuan yang tidak dapat
berkembang secara optimal tanpa dukungan akar yang kuat. Dengan fondasi yang
kokoh, ilmu-ilmu inti tersebut dapat tumbuh secara sehat dan menjadi penopang bagi
pengembangan keilmuan lanjutan.

Ketiga, cabang, ranting, dan daun melambangkan berbagai disiplin ilmu
modern, seperti kedokteran, filsafat, psikologi, ekonomi, sosiologi, teknik, dan bidang-
bidang keilmuan lainnya. Mahasiswa diarahkan untuk mengembangkan kompetensi

| I Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

secara mendalam pada salah satu cabang ilmu tersebut. Tingkat kekuatan dan
kesuburan cabang serta daun mencerminkan keterpaduan dan kekokohan antara ilmu
dasar dan ilmu inti, yang secara keseluruhan membentuk struktur keilmuan yang
utuh dan berkelanjutan (Arbi et al., 2018).

4. Model Integrasi Ilmu di UIN Sumatera Utara

Paradigma integrasi ilmu yang dikembangkan di UIN Sumatera Utara
dirumuskan dalam konsep Wahdatul ‘Ultm, yakni pandangan filosofis yang
menegaskan kesatuan seluruh gugusan ilmu pengetahuan sebagai anugerah yang
bersumber dari Allah Swt. Dalam perspektif ini, manusia dianugerahi potensi akal
dan spiritual untuk mengelola ilmu pengetahuan sebagai bentuk pengabdian kepada
Tuhan. Oleh karena itu, ilmu tidak dipahami sebagai entitas yang terpisah dari nilai-
nilai keislaman, melainkan sebagai sarana untuk mewujudkan kemaslahatan dan
peradaban umat manusia (Fridiyanto, 2019).

Konsep Wahdatul ‘Ultm berangkat dari kritik terhadap dikotomi ilmu—
pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum—yang dinilai telah mendistorsi
hakikat keilmuan dalam tradisi Islam. Integrasi ilmu diposisikan sebagai strategi
untuk mereaktualisasikan kesatuan ilmu tersebut dalam konteks pendidikan tinggi
modern. Dalam kerangka ini, Wahdatul ‘Ulam tidak hanya berfungsi sebagai slogan
normatif, tetapi sebagai landasan filosofis dan paradigma keilmuan yang menjadi ciri
khas serta distingsi akademik UIN Sumatera Utara (Syahrin, 2018).

Sejalan dengan perkembangan UIN Sumatera Utara sebagai universitas Islam
yang mengembangkan ilmu pengetahuan secara komprehensif, integrasi keilmuan
Wahdatul ‘Ulim dirancang untuk menjembatani pengembangan Islamic Studies dan
Islamic Science, serta mengarahkan ilmu tidak semata-mata untuk kepentingan
akademik, tetapi juga untuk pengembangan peradaban. Paradigma ini menegaskan
bahwa pengembangan ilmu—baik dalam bentuk fakultas, program studi, maupun
mata kuliah — tetap berada dalam satu kesatuan visi keilmuan yang berorientasi pada
nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan keberlanjutan sosial (Syahrin, 2018).

Untuk memperjelas struktur konseptual Wahdatul ‘Ultim, paradigma ini
kemudian divisualisasikan dalam bentuk skema integrasi keilmuan sebagaimana
ditunjukkan pada gambar berikut:

| I Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

SEMESTA & \
PROBLEMA |,

UMAT
MANUSIA/ 3

Dalam paradigma Wahdatul ‘Ultim, seluruh bidang ilmu—baik ilmu-ilmu
keislaman, ilmu sosial, humaniora, maupun sains dan teknologi—dipandang
memiliki keterkaitan ontologis, epistemologis, dan aksiologis. Ontologi ilmu berakar
pada keyakinan bahwa seluruh pengetahuan berasal dari Tuhan; epistemologinya
dikembangkan melalui integrasi wahyu, rasio, dan pengalaman empiris; sedangkan
aksiologinya diarahkan untuk pengabdian kepada Tuhan sekaligus kesejahteraan
umat manusia. Dengan demikian, pengembangan keilmuan di UIN Sumatera Utara
tidak hanya berorientasi pada penguasaan disiplin akademik, tetapi juga pada
pembentukan tanggung jawab etis dan peradaban sebagai wujud pengabdian kepada
Tuhan (Syahrin, 2018).

Secara komparatif, keempat model integrasi ilmu di PTKI menunjukkan perbedaan
pendekatan dalam merespons problem dikotomi keilmuan. Model integrasi dialogis di UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta menonjol dalam aspek keterbukaan epistemologis dan dialog
kritis antardisiplin, namun relatif bergantung pada kesiapan aktor akademik dalam
mengimplementasikannya. Paradigma integratif-interkonektif UIN Sunan Kalijaga
menawarkan kerangka epistemologis yang paling sistematis dan reflektif melalui relasi
jaringan antardisiplin, meskipun menghadapi tantangan dalam penerjemahan ke desain
kurikulum yang operasional. Model pohon ilmu di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang
memiliki keunggulan dalam kejelasan struktur dan visualisasi integrasi keilmuan, tetapi
cenderung bersifat normatif jika tidak diikuti inovasi pedagogis berkelanjutan. Sementara itu,
paradigma Wahdatul ‘Ultm di UIN Sumatera Utara menegaskan kesatuan ontologis,
epistemologis, dan aksiologis ilmu berbasis tauhid, namun memerlukan penguatan instrumen
implementatif agar tidak berhenti pada tataran filosofis. Sintesis ini menunjukkan bahwa
keberhasilan integrasi ilmu di PTKI tidak hanya ditentukan oleh kekuatan konseptual
paradigma, tetapi juga oleh kemampuan institusi dalam menerjemahkannya secara
operasional dalam praktik akademik.

KESIMPULAN
Berdasarkan hasil analisis terhadap model-model integrasi ilmu di beberapa
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam, dapat disimpulkan bahwa setiap universitas
mengembangkan paradigma integrasi keilmuan yang khas sesuai dengan visi
akademik dan konteks kelembagaannya. UIN Syarif Hidayatullah Jakarta mengusung

| I Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

model integrasi ilmu dialogis, yang menekankan keterbukaan, kesetaraan, dan dialog
kritis antara ilmu agama dan ilmu umum. Model ini memberikan ruang interaksi
antardisiplin tanpa meniadakan otonomi metodologis masing-masing bidang ilmu.

Sementara itu, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta mengembangkan paradigma
integratif-interkonektif yang secara simbolik direpresentasikan melalui konsep jaring
laba-laba keilmuan. Model ini menegaskan relasi antardisiplin ilmu yang bersifat
saling terhubung, non-hierarkis, dan berorientasi pada nilai tauhid serta kemanusiaan,
sehingga mendorong lahirnya kajian lintas disiplin yang lebih holistik. Adapun UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang membangun integrasi keilmuan melalui metafora
pohon ilmu, yang menekankan pentingnya fondasi ilmu dasar dan ilmu inti keislaman
sebagai prasyarat bagi pengembangan disiplin ilmu modern secara berkelanjutan.

Berbeda dengan ketiga model tersebut, UIN Sumatera Utara merumuskan
integrasi keilmuan dalam paradigma Wahdatul ‘Ultm, yang menegaskan kesatuan
ontologis, epistemologis, dan aksiologis seluruh ilmu pengetahuan sebagai anugerah
Tuhan. Paradigma ini menempatkan pengembangan ilmu tidak hanya sebagai
aktivitas akademik, tetapi juga sebagai bentuk pengabdian kepada Tuhan dan
kontribusi bagi pembangunan peradaban serta kesejahteraan umat manusia.

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun
model integrasi ilmu di PTKI memiliki keragaman pendekatan dan simbolisasi,
seluruhnya berangkat dari tujuan yang sama, yakni mengatasi dikotomi ilmu dan
membangun pengembangan keilmuan yang holistik, bermakna, dan berorientasi pada
nilai-nilai keislaman. Tantangan utama yang masih dihadapi adalah bagaimana
menerjemahkan paradigma integrasi tersebut secara lebih operasional dalam
kurikulum, pembelajaran, dan riset interdisipliner, agar integrasi ilmu tidak berhenti
pada tataran konseptual, tetapi benar-benar terimplementasi dalam praktik akademik.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, S. M. N. (1978). Islam and secularism. Kuala Lumpur: Muslim Youth
Movement of Malaysia (ABIM).

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and work plan.
Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought.

Arbi, M., dkk. (2018). Model pengembangan paradigma integrasi ilmu di Universitas
Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta dan Universitas Islam Negeri Maulana
Malik Ibrahim Malang. Jurnal Studi Islam, 20(1), 1-15.

Azra, A. (2005). Reintegrasi ilmu-ilmu dalam Islam. Dalam Islam reformis: Dinamika
intelektual dan gerakan. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Azra, A. (2006). Islam reformis: Dinamika intelektual dan gerakan. Jakarta: RajaGrafindo
Persada.

Creswell, ]J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Fridiyanto. (2019). Paradigma Wahdatul ‘Ulam Universitas Islam Negeri Sumatera
Utara: Upaya filosofis menghadapi era disrupsi. Analytica Islamica, 21(2), 147-
160.

Fuad Raya, M. (2018). Model pengembangan keilmuan UIN Malang dan UIN
Yogyakarta. Jurnal Al-Falah: Jurnal Studi Keislaman dan Pendidikan, 5(3), 1-15.

| I Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Hefner, R. W. (2011). Shari’a politics: Islamic law and society in the modern world.
Bloomington: Indiana University Press.

Hidayatullah, S. (2018). Epistemologi integratif dalam pendidikan Islam kontemporer.
Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 201-218.

Ismail. (2020). Integrasi ilmu di universitas Islam negeri: Konsep dan implementasinya.
Palembang: CV Amanah.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan
Islam Nomor 2498 Tahun 2019 tentang Pedoman Implementasi Integrasi Ilmu di
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam. Jakarta: Kementerian Agama RI.

Nasir, N. F. (2007). Transformasi IAIN Sunan Gunung Djati menjadi Universitas Islam
Negeri. Bandung: UIN Sunan Gunung Djati Press.

Nasr, S. H. (1989). Knowledge and the sacred. Albany, NY: State University of New York
Press.

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods (4th ed.). Thousand Oaks,
CA: Sage Publications.

Sumarni, S., dkk. (2022). Implementasi integrasi ilmu dalam tridharma perguruan
tinggi keagamaan Islam. Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan,
20(2), 115-130.

Syahrin. (2018). Wahdatul ‘Uliim: Paradigma integrasi keilmuan dan karakter lulusan
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan. Medan: Perdana Publishing.

Thoyib, M. (2020). Manajemen integrasi keilmuan dan keislaman: Pondasi filosofis dan
orientasi futuristik PTKI. ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab, 1(1), 35-48.

Zed, M. (2008). Metode penelitian kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

| I Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. | | Model-Model Integrasi Ilmu ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

