
1115 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

Model-Model Integrasi Ilmu di Perguruan Tinggi Keagamaan di 
Indonesia 

 
Aisah Nurkhofifah Lubis1, Azizah Hanum OK2, Zahra Rafia Rani Siregar3,  

Suci Rezeki Nasution4, Zaimiri5 

 

1,2,3,4,5Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 
 

Email: aisah331254015@uinsu.ac.id1, azizahhanum@uinsu.ac.id2, 
zahra331254034@uinsu.ac.id3, suci331254032@uinsu.ac.id4, 

zaimiri331254039@uinsu.ac.id5  

 
ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan model-model integrasi ilmu 
yang dikembangkan di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI) di Indonesia. Penelitian 
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan dan analisis 
komparatif, dengan menelaah dokumen institusional, buku akademik, dan artikel ilmiah yang 
relevan. Kajian ini bersifat deskriptif-analitis untuk mengidentifikasi landasan filosofis, 
kerangka epistemologis, simbol keilmuan, serta tantangan implementatif dari integrasi ilmu 
di PTKI. Fokus kajian diarahkan pada empat universitas, yaitu UIN Syarif Hidayatullah 
Jakarta dengan model integrasi dialogis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dengan paradigma 
integratif-interkonektif yang disimbolkan melalui jaring laba-laba keilmuan, UIN Maulana 
Malik Ibrahim Malang dengan metafora pohon ilmu, serta UIN Sumatera Utara dengan 
paradigma Wahdatul ‘Ulûm. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun masing-masing 
model memiliki kekhasan konseptual dan simbolik, seluruhnya berorientasi pada upaya 
mengatasi dikotomi ilmu agama dan ilmu umum. Tantangan utama yang dihadapi terletak 
pada aspek operasionalisasi integrasi ilmu dalam kurikulum, pembelajaran, dan riset 
interdisipliner. Penelitian ini berkontribusi pada penguatan wacana integrasi keilmuan di 
PTKI serta memberikan dasar konseptual bagi pengembangan kebijakan akademik yang lebih 
implementatif. 
Kata kunci: Integrasi Ilmu, PTKI, Epistemologi Islam 

 
ABSTRACT 

This study aims to analyze and compare models of knowledge integration developed at Islamic Religious 
Higher Education Institutions (PTKI) in Indonesia. This research uses a qualitative approach with 
literature review and comparative analysis methods, examining relevant institutional documents, 
academic books, and scientific articles. This descriptive-analytical study aims to identify the 
philosophical foundations, epistemological frameworks, scientific symbols, and implementation 
challenges of knowledge integration at PTKI. The study focuses on four universities: UIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta with its dialogical integration model; UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta with its 
integrative-interconnective paradigm symbolized by the spider web of knowledge; UIN Maulana Malik 
Ibrahim Malang with its metaphorical tree of knowledge; and UIN North Sumatra with its Wahdatul 
'Ulûm paradigm. The results show that although each model has its own conceptual and symbolic 
characteristics, all are oriented towards overcoming the dichotomy between religious and general 
knowledge. The main challenge faced lies in the operationalization of science integration in the 
curriculum, learning, and interdisciplinary research. This research contributes to strengthening the 
discourse on science integration in Islamic Higher Education Institutions (PTKI) and provides a 
conceptual basis for developing more implementable academic policies. 
Keywords: Science Integration, PTKI, Islamic Epistemology 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:aisah331254015@uinsu.ac.id
mailto:azizahhanum@uinsu.ac.id
mailto:zahra331254034@uinsu.ac.id
mailto:suci331254032@uinsu.ac.id
mailto:zaimiri331254039@uinsu.ac.id


1116 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

PENDAHULUAN 
Transformasi Institut Agama Islam Negeri (IAIN) menjadi Universitas Islam 

Negeri (UIN) merupakan salah satu kebijakan strategis dalam pengembangan 
pendidikan tinggi Islam di Indonesia. Berdasarkan Undang-Undang Republik 
Indonesia Nomor 12 Tahun 2012 tentang Pendidikan Tinggi, khususnya Pasal 10 ayat 
(1), perguruan tinggi diberikan kewenangan untuk mengembangkan rumpun 
keilmuan secara lebih luas, termasuk integrasi antara ilmu keagamaan dan ilmu 
pengetahuan umum. Perubahan status kelembagaan ini membuka ruang bagi UIN 
untuk menyelenggarakan pendidikan dalam bidang sains dan teknologi, kedokteran, 
psikologi, ekonomi, serta ilmu sosial dan humaniora, tanpa meninggalkan identitas 
keislamannya (Sumarni et al., 2022). 

Transformasi tersebut membawa konsekuensi epistemologis dan akademik 
yang signifikan. UIN tidak lagi dapat dipahami semata sebagai lembaga pendidikan 
dakwah, tetapi harus berperan sebagai institusi akademik yang menghasilkan ilmu 
pengetahuan, riset, dan inovasi yang berkontribusi bagi pembangunan peradaban. 
Namun demikian, berbagai kajian menunjukkan bahwa perguruan tinggi keagamaan 
Islam secara historis masih menghadapi persoalan dikotomi ilmu, yakni pemisahan 
antara ilmu-ilmu agama dan ilmu-ilmu umum (Azra, 2006; Nasir, 2007). Dikotomi ini 
tidak hanya berdampak pada struktur kelembagaan, tetapi juga memengaruhi 
kurikulum, pendekatan pembelajaran, serta orientasi keilmuan dosen dan mahasiswa. 

Azra (2005) mengemukakan bahwa sebagian dosen di lingkungan IAIN masih 
memandang ilmu agama dan sains modern sebagai dua wilayah yang terpisah, baik 
secara epistemologis maupun aksiologis. Pandangan ini diperkuat oleh temuan 
Suprayogo (2008) yang menyatakan bahwa PTKI kerap dipersepsikan lebih 
menekankan aspek dakwah daripada pengembangan akademik dan riset ilmiah. 
Akibatnya, upaya integrasi ilmu di lingkungan UIN sering kali berhenti pada tataran 
konseptual dan simbolik, tanpa diikuti implementasi yang sistematis dalam praktik 
pembelajaran dan penelitian. 

Dalam konteks global, dikotomi antara agama dan sains telah lama menjadi 
perhatian para pemikir pendidikan dan filsafat ilmu. Nasr (1989) menegaskan bahwa 
pemisahan tersebut menyebabkan krisis makna dalam ilmu pengetahuan modern, 
karena sains kehilangan dimensi etis dan transendennya. Senada dengan itu, Al-Attas 
(1978) dan Al-Faruqi (1982) menekankan pentingnya integrasi ilmu berbasis tauhid 
sebagai upaya membangun pengetahuan yang holistik, bermakna, dan berorientasi 
pada kemaslahatan manusia. Integrasi ilmu bukan sekadar penggabungan mata 
kuliah agama dan umum, tetapi menyangkut rekonstruksi epistemologi, tujuan 
pendidikan, dan orientasi nilai dalam pengembangan ilmu pengetahuan. 

Di Indonesia, gagasan integrasi ilmu di PTKI terus berkembang seiring dengan 
transformasi kelembagaan UIN. Berbagai UIN merumuskan model integrasi keilmuan 
yang khas, baik dalam bentuk paradigma filosofis, metafora simbolik, maupun 
kebijakan akademik. UIN Syarif Hidayatullah Jakarta mengembangkan model 
integrasi dialogis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dikenal dengan paradigma 
integratif-interkonektif yang disimbolkan melalui jaring laba-laba keilmuan, UIN 
Maulana Malik Ibrahim Malang mengusung metafora pohon ilmu, sementara UIN 
Sumatera Utara merumuskan integrasi keilmuan dalam paradigma Wahdatul ‘Ulûm. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1117 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

Keberagaman model ini menunjukkan dinamika pemikiran dan upaya serius PTKI 
dalam merespons tantangan dikotomi ilmu (Maman et al., 2021; Fuad Raya, 2018). 

Meskipun demikian, sejumlah penelitian menunjukkan bahwa tantangan 
utama integrasi ilmu di PTKI terletak pada aspek implementasi operasional, 
khususnya dalam kurikulum, pembelajaran, dan penelitian lintas disiplin (Thoyib, 
2020; Fridiyanto, 2019). Oleh karena itu, kajian komparatif terhadap model-model 
integrasi ilmu di PTKI menjadi penting untuk memahami landasan filosofis, kerangka 
epistemologis, serta potensi dan keterbatasan masing-masing model. Penelitian ini 
bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan model-model integrasi ilmu yang 
dikembangkan di UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, dan UIN Sumatera Utara, sebagai kontribusi 
terhadap penguatan wacana integrasi keilmuan dalam pendidikan tinggi Islam di 
Indonesia. 

 
METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 
kepustakaan (library research) dan analisis komparatif. Pendekatan kualitatif dipilih 
karena penelitian berfokus pada penelaahan konseptual dan paradigmatik mengenai 
model-model integrasi ilmu di perguruan tinggi keagamaan Islam, bukan pada 
pengukuran kuantitatif atau generalisasi statistik (Creswell, 2014). 

Metode studi kepustakaan digunakan karena data penelitian berupa gagasan, 
konsep, dan model integrasi keilmuan yang terdokumentasi dalam buku, artikel 
jurnal ilmiah, serta dokumen akademik resmi. Penelusuran literatur dilakukan secara 
sistematis dengan menyeleksi sumber yang relevan dan kredibel sesuai fokus 
penelitian (Zed, 2008). 

Analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) untuk 
mengidentifikasi struktur konseptual, landasan filosofis, dan pola pemikiran dalam 
setiap model integrasi ilmu (Krippendorff, 2018). Selanjutnya, digunakan analisis 
komparatif untuk membandingkan model-model integrasi berdasarkan aspek 
landasan filosofis, kerangka epistemologis, simbol keilmuan, dan arah 
implementasinya. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber guna 
memastikan konsistensi dan ketepatan interpretasi (Patton, 2015). 

Integrasi ilmu didefinisikan sebagai proses menyatukan berbagai disiplin ilmu 
dengan prinsip-prinsip Islam, di mana ilmu umum tidak dipisahkan dari worldview 
keislaman (Al-Attas, 1978 : 3-4). Konsep ini berasal dari Islamisasi pengetahuan 
(Islamization of Knowledge), yang diperkenalkan Ismail Raji al-Faruqi sebagai upaya 
mengintegrasikan ilmu sekuler dengan nilai-nilai Islam agar pengetahuan menjadi 
sarana ibadah (Al-Faruqi, 1982 : 3). Dalam konteks perguruan tinggi Islam, integrasi 
melibatkan pengajaran mata kuliah seperti biologi dengan perspektif bahwa alam 
semesta adalah ayat-ayat Allah, sehingga mendorong siswa untuk melihat ilmu 
sebagai bagian dari tauhid (Nasr, 1989 : 15). 

Integrasi ilmu di Indonesia bermula dari pendidikan pesantren tradisional, 
yang mengintegrasikan ilmu agama dengan keterampilan praktis (Kementerian 
Agama RI, 2020). Pada 1950-an, pendirian ADIA (Akademi Dinas Ilmu Agama) 
menandai awal formalisasi, yang kemudian berkembang menjadi IAIN pada 1960 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1118 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

untuk memperluas integrasi dengan ilmu umum (Rakhmat, 2003 : 100). Transformasi 
IAIN menjadi UIN pada 2002 merupakan langkah signifikan untuk mengintegrasikan 
fakultas agama dengan fakultas sains, teknik, dan kedokteran, sebagai respons 
terhadap kebutuhan pendidikan modern (Zuhdi, 2015 : 45). 

Integrasi ilmu menghindari dualisme Cartesian dengan mengadopsi 
pendekatan tauhidik, di mana sains dan agama saling melengkapi (Rakhmat, 2003). 
Misalnya, dalam ilmu sosial, integrasi mengintegrasikan etika Islam untuk mengatasi 
isu-isu seperti ketidakadilan sosial, sehingga pengetahuan menjadi holistik dan 
bermakna (Zuhdi, 2015 : 50). 

Dalam lingkungan perguruan tinggi keagamaan kebijakan terkait integrasi 
ilmu sudah diatur dengan jelas dalamn keputusan Jenderal Pendidikan Islam nomor 
2498 tahun 2019 tentang pedoman implementasi integrasi ilmu di perguruan tinggi 
keagamaan Islam. Dengan adanya peraturan tersebut telah memberikan arah dan 
kebijakan tentang konsep integrasi ilmu dalam dunia perguruan tinggi Islam. Dengan 
demikian berbagai aktifitas baik yang terkait dengan mengajar, penelitian, dan 
pengabdian kepada masyarakat dapat mengacu kepada peraturan tersebut jika 
melibatkan integrasi ilmu (Kementerian Agama RI, 2019). 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Model Integrasi Dialogis pada UIN Syarif Hidayatullah Jakarta  
Menurut kajian tim dosen Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 

integrasi ilmu dipahami sebagai cara pandang epistemologis yang berupaya 
menyatukan berbagai disiplin pengetahuan dalam satu horizon keilmuan yang saling 
berinteraksi. Dalam kerangka ini, dirumuskan tiga paradigma utama, yaitu: (a) ilmu 
integratif yang memandang seluruh disiplin sebagai bagian dari satu kesatuan 
pengetahuan; (b) integrasi ilmu integralistik yang menekankan keterpaduan 
antarcabang ilmu secara holistik; dan (c) ilmu dialogis, yakni pendekatan yang 
membuka ruang dialog, kerja sama, dan saling koreksi antar-disiplin ilmu. Paradigma 
terakhir inilah yang kemudian dikenal sebagai model integrasi ilmu dialogis dan 
menjadi ciri khas pengembangan keilmuan UIN Jakarta (Ismail, 2020). 

Lahirnya model integrasi dialogis tidak dapat dilepaskan dari transformasi 
IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta menjadi UIN pada tahun 2002. Transformasi 
kelembagaan ini merupakan respons atas kritik terhadap sistem pendidikan tinggi 
Islam yang dinilai masih bersifat dikotomis, memisahkan ilmu agama dan ilmu umum 
baik secara struktural maupun epistemologis. Perubahan dari institut menjadi 
universitas dimaksudkan untuk memperluas cakupan keilmuan, meningkatkan 
kapasitas riset, serta memperkuat peran PTKI sebagai institusi akademik yang sejajar 
dengan universitas umum (Maman et al., 2021). 

Sebagai tindak lanjut dari transformasi tersebut, UIN Syarif Hidayatullah 
Jakarta menerbitkan buku Integrasi Ilmu Agama dan Ilmu Umum pada tahun 2005, yang 
membahas secara sistematis aspek filosofis dan epistemologis integrasi ilmu. Buku ini 
menegaskan bahwa pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum bukanlah 
keniscayaan epistemologis, melainkan konstruksi historis yang dapat direkonstruksi 
melalui pendekatan keilmuan yang lebih dialogis dan reflektif (Maman et al., 2021). 
Integrasi ilmu dipahami bukan sebagai subordinasi salah satu disiplin terhadap 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1119 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

disiplin lain, melainkan sebagai proses saling memperkaya dalam kerangka pencarian 
kebenaran ilmiah. 

Gagasan ini semakin dipertegas melalui terbitnya buku Integrasi Keilmuan: UIN 
Syarif Hidayatullah Jakarta Menuju Universitas Riset pada tahun 2006, yang secara 
eksplisit memperkenalkan istilah integrasi dialogis. Dalam paradigma ini, ilmu agama 
dan ilmu sekuler diposisikan sebagai entitas yang otonom sekaligus terbuka untuk 
berdialog secara kritis. Setiap disiplin ilmu diakui memiliki metodologi, objek kajian, 
dan validitasnya sendiri, namun tetap berada dalam ruang dialog epistemologis yang 
memungkinkan terjadinya koreksi, sintesis, dan pengayaan (Ismail, 2020; Azra, 2006). 

Secara epistemologis, model integrasi dialogis mencerminkan pendekatan 
keilmuan yang inklusif dan non-reduksionis. Ilmu yang bersumber dari wahyu, 
realitas empiris, maupun rasio manusia dipandang memiliki kedudukan yang setara 
sepanjang dapat dipertanggungjawabkan secara rasional dan metodologis. 
Pendekatan ini sejalan dengan pandangan filsafat ilmu kontemporer yang 
menekankan pluralitas epistemik dan dialog antardisiplin sebagai prasyarat 
pengembangan ilmu pengetahuan di era modern (Hefner, 2011; Hidayatullah, 2018). 

Namun demikian, sejumlah kajian kritis menunjukkan bahwa tantangan utama 
model integrasi dialogis terletak pada aspek operasionalisasi, khususnya dalam 
kurikulum dan praktik pembelajaran. Tanpa indikator implementatif yang jelas, 
paradigma dialogis berpotensi berhenti pada tataran normatif dan wacana konseptual 
(Thoyib, 2020). Oleh karena itu, keberhasilan model ini sangat ditentukan oleh 
kemampuan institusi dan dosen dalam menerjemahkan dialog epistemologis ke 
dalam desain kurikulum, metode pembelajaran interdisipliner, dan agenda riset 
kolaboratif lintas keilmuan. 
 
2. Model Integrasi Ilmu UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta  

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (UIN Suka) merupakan Perguruan Tinggi 
Keagamaan Islam yang secara konsisten mengembangkan paradigma integrasi ilmu 
dalam visi dan misi kelembagaannya, khususnya integrasi antara Islam dan sains. 
Landasan pengembangan keilmuannya dirumuskan dalam tiga prinsip utama, yaitu 
Integratif-Interkonektif, Dedikatif-Inovatif, dan Inklusif–Continuous Improvement. Di antara 
ketiga prinsip tersebut, paradigma integratif-interkonektif menjadi fondasi utama dan 
sekaligus ciri khas pengembangan keilmuan UIN Sunan Kalijaga (Khafidz, 2017). 

Paradigma integratif-interkonektif dipahami sebagai proses penyatuan ilmu 
agama dan ilmu umum—meliputi sains, teknologi, serta sosial-humaniora—dalam 
satu kerangka keilmuan yang saling terhubung dan dialogis. Pendekatan ini tidak 
dimaksudkan sebagai sekadar penggabungan mata kuliah agama dan umum secara 
administratif, melainkan sebagai upaya membangun disiplin keilmuan yang memiliki 
dasar epistemologis, metodologis, dan aksiologis yang jelas. Dengan demikian, 
integrasi ilmu di UIN Sunan Kalijaga diarahkan untuk menghasilkan pengetahuan 
yang utuh, etis, dan kontekstual (Raya, 2016). 

Filsafat keilmuan UIN Sunan Kalijaga secara simbolik diwujudkan melalui 
konsep “jaring laba-laba keilmuan” yang dikembangkan oleh Amin Abdullah. 
Metafora ini digunakan untuk menggambarkan relasi antardisiplin ilmu yang bersifat 
saling terhubung, tidak hierarkis, dan terbuka terhadap dinamika sosial serta 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1120 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

perkembangan ilmu pengetahuan. Dalam kerangka ini, ilmu-ilmu keislaman, ilmu 
alam, ilmu sosial, dan humaniora tidak berdiri sendiri, melainkan berada dalam satu 
jaringan epistemologis yang berpusat pada nilai tauhid dan kemanusiaan (Abdullah, 
2010; Raya, 2016). 

Untuk memperjelas konstruksi epistemologis tersebut, paradigma integratif-
interkonektif kemudian divisualisasikan dalam bentuk model jaring laba-laba 
keilmuan, sebagaimana ditunjukkan pada gambar berikut. 

 
Gambar 1. Struktur Keilmuan UIN Sunan Kalijaga “Jaring Laba-Laba” 

 
Model jaring laba-laba keilmuan tersebut menggambarkan struktur keilmuan 

yang bercorak teoantroposentris-integralistik, yakni paradigma yang memandang 
wahyu dan realitas empiris sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi. Al-
Qur’an dan Hadis ditempatkan sebagai sumber utama pengembangan ilmu 
pengetahuan yang memiliki cakupan kajian sangat luas. Dari kajian Al-Qur’an dan 
Hadis lahir berbagai disiplin dasar seperti kalam, tafsir, filsafat, tasawuf, tarikh, fiqih, 
dan bahasa. Disiplin-disiplin tersebut kemudian berkembang menjadi cabang ilmu 
yang lebih khusus, seperti psikologi, filologi, arkeologi, sosiologi, dan hermeneutik, 
hingga melahirkan kajian-kajian kontemporer yang membahas isu lingkungan, 
gender, pluralisme, sains dan teknologi, ekonomi, politik, serta humaniora (Raya, 
2016). 

Secara teoretis, model integratif-interkonektif menawarkan kerangka 
epistemologis yang kuat untuk mengatasi fragmentasi ilmu dan mendorong 
berkembangnya kajian lintas disiplin di lingkungan perguruan tinggi keagamaan 
Islam. Namun demikian, sejumlah penelitian mencatat bahwa tantangan utama model 
ini terletak pada aspek implementasi, terutama dalam menyelaraskan paradigma 
interkoneksi dengan struktur kurikulum dan praktik pembelajaran yang masih 
berbasis disiplin konvensional (Zuhdi, 2015). Oleh karena itu, penguatan integrasi 
keilmuan di UIN Sunan Kalijaga menuntut inovasi pedagogis serta keberanian 
institusional dalam merancang pembelajaran interdisipliner yang berkelanjutan. 
 
3. Model Integrasi Ilmu di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang  

Secara konseptual, proses pengembangan paradigma integrasi keilmuan yang 
dilakukan oleh UIN Malang adalah mengembangkan basis keilmuan dengan metafora 
“pohon ilmu”. Artinya, filsafat ilmu dan pondasi keilmuannya adalah digambarkan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1121 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

dengan “Pohon Ilmu”. (Arbi, dkk. 2018: 11). UIN Maliki mengembangkan keilmuan 
dengan mengintegrasikan Islam dan sains, berlandaskan universalitas ajaran Islam. 
Gambaran yang digunakan adalah pohon yang kokoh dan berbuah lebat karena 
memiliki akar yang kuat. Akar ini bukan hanya menopang, tetapi juga memberi nutrisi 
bagi pertumbuhan seluruh pohon, seperti halnya dasar-dasar keilmuan yang 
memperkuat dan menghidupkan pengembangan ilmu di kampus. Itulah dasar-dasar 
umum tentang makna filosofis “pohon ilmu”. Kontruksi pemahaman“pohon”, 
sebagaimana yang kita pahami bersama sebagai sebuah pohon pada umumnya. Ada 
akar, batang-tubuh, ranting, dan dahan. Masing-masing memiliki fungsi dan cara 
kerja yang berbeda-beda, namun memiliki keterkaitan satu sama lain, demi 
terwujudnya pohon yang subur dan kokoh. Gambarnya terletak pada lantai 1 UIN 
Maliki. 

 
Gambar di atas merepresentasikan struktur integrasi keilmuan yang 

dikembangkan melalui metafora pohon ilmu, dengan makna sebagai berikut. 
Pertama, akar pohon melambangkan ilmu-ilmu dasar yang harus dimiliki oleh 

seorang sarjana, seperti kemampuan berbahasa (Indonesia, Arab, dan Inggris), logika, 
filsafat ilmu, serta pengetahuan dasar ilmu alam dan sosial. Ilmu-ilmu dasar ini 
berfungsi sebagai fondasi epistemologis yang menentukan kekokohan bangunan 
keilmuan seseorang. Semakin kuat penguasaan terhadap dasar-dasar tersebut, 
semakin besar kemampuan sarjana untuk memahami dan mengembangkan disiplin 
keilmuan yang lebih spesifik pada jenjang berikutnya. 

Kedua, batang pohon menggambarkan ilmu-ilmu inti dalam studi Islam, 
meliputi Al-Qur’an dan Hadis, pemikiran Islam, serta sejarah Nabi dan peradaban 
Islam. Batang ini merupakan pusat pertumbuhan keilmuan yang tidak dapat 
berkembang secara optimal tanpa dukungan akar yang kuat. Dengan fondasi yang 
kokoh, ilmu-ilmu inti tersebut dapat tumbuh secara sehat dan menjadi penopang bagi 
pengembangan keilmuan lanjutan. 

Ketiga, cabang, ranting, dan daun melambangkan berbagai disiplin ilmu 
modern, seperti kedokteran, filsafat, psikologi, ekonomi, sosiologi, teknik, dan bidang-
bidang keilmuan lainnya. Mahasiswa diarahkan untuk mengembangkan kompetensi 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1122 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

secara mendalam pada salah satu cabang ilmu tersebut. Tingkat kekuatan dan 
kesuburan cabang serta daun mencerminkan keterpaduan dan kekokohan antara ilmu 
dasar dan ilmu inti, yang secara keseluruhan membentuk struktur keilmuan yang 
utuh dan berkelanjutan (Arbi et al., 2018). 
 
 
4. Model Integrasi Ilmu di UIN Sumatera Utara 

Paradigma integrasi ilmu yang dikembangkan di UIN Sumatera Utara 
dirumuskan dalam konsep Wahdatul ‘Ulûm, yakni pandangan filosofis yang 
menegaskan kesatuan seluruh gugusan ilmu pengetahuan sebagai anugerah yang 
bersumber dari Allah Swt. Dalam perspektif ini, manusia dianugerahi potensi akal 
dan spiritual untuk mengelola ilmu pengetahuan sebagai bentuk pengabdian kepada 
Tuhan. Oleh karena itu, ilmu tidak dipahami sebagai entitas yang terpisah dari nilai-
nilai keislaman, melainkan sebagai sarana untuk mewujudkan kemaslahatan dan 
peradaban umat manusia (Fridiyanto, 2019). 

Konsep Wahdatul ‘Ulûm berangkat dari kritik terhadap dikotomi ilmu—
pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum—yang dinilai telah mendistorsi 
hakikat keilmuan dalam tradisi Islam. Integrasi ilmu diposisikan sebagai strategi 
untuk mereaktualisasikan kesatuan ilmu tersebut dalam konteks pendidikan tinggi 
modern. Dalam kerangka ini, Wahdatul ‘Ulûm tidak hanya berfungsi sebagai slogan 
normatif, tetapi sebagai landasan filosofis dan paradigma keilmuan yang menjadi ciri 
khas serta distingsi akademik UIN Sumatera Utara (Syahrin, 2018). 

Sejalan dengan perkembangan UIN Sumatera Utara sebagai universitas Islam 
yang mengembangkan ilmu pengetahuan secara komprehensif, integrasi keilmuan 
Wahdatul ‘Ulûm dirancang untuk menjembatani pengembangan Islamic Studies dan 
Islamic Science, serta mengarahkan ilmu tidak semata-mata untuk kepentingan 
akademik, tetapi juga untuk pengembangan peradaban. Paradigma ini menegaskan 
bahwa pengembangan ilmu—baik dalam bentuk fakultas, program studi, maupun 
mata kuliah—tetap berada dalam satu kesatuan visi keilmuan yang berorientasi pada 
nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan keberlanjutan sosial (Syahrin, 2018). 

Untuk memperjelas struktur konseptual Wahdatul ‘Ulûm, paradigma ini 
kemudian divisualisasikan dalam bentuk skema integrasi keilmuan sebagaimana 
ditunjukkan pada gambar berikut: 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1123 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

 
Dalam paradigma Wahdatul ‘Ulûm, seluruh bidang ilmu—baik ilmu-ilmu 

keislaman, ilmu sosial, humaniora, maupun sains dan teknologi—dipandang 
memiliki keterkaitan ontologis, epistemologis, dan aksiologis. Ontologi ilmu berakar 
pada keyakinan bahwa seluruh pengetahuan berasal dari Tuhan; epistemologinya 
dikembangkan melalui integrasi wahyu, rasio, dan pengalaman empiris; sedangkan 
aksiologinya diarahkan untuk pengabdian kepada Tuhan sekaligus kesejahteraan 
umat manusia. Dengan demikian, pengembangan keilmuan di UIN Sumatera Utara 
tidak hanya berorientasi pada penguasaan disiplin akademik, tetapi juga pada 
pembentukan tanggung jawab etis dan peradaban sebagai wujud pengabdian kepada 
Tuhan (Syahrin, 2018). 

Secara komparatif, keempat model integrasi ilmu di PTKI menunjukkan perbedaan 
pendekatan dalam merespons problem dikotomi keilmuan. Model integrasi dialogis di UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta menonjol dalam aspek keterbukaan epistemologis dan dialog 

kritis antardisiplin, namun relatif bergantung pada kesiapan aktor akademik dalam 
mengimplementasikannya. Paradigma integratif-interkonektif UIN Sunan Kalijaga 
menawarkan kerangka epistemologis yang paling sistematis dan reflektif melalui relasi 
jaringan antardisiplin, meskipun menghadapi tantangan dalam penerjemahan ke desain 
kurikulum yang operasional. Model pohon ilmu di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 
memiliki keunggulan dalam kejelasan struktur dan visualisasi integrasi keilmuan, tetapi 
cenderung bersifat normatif jika tidak diikuti inovasi pedagogis berkelanjutan. Sementara itu, 
paradigma Wahdatul ‘Ulûm di UIN Sumatera Utara menegaskan kesatuan ontologis, 
epistemologis, dan aksiologis ilmu berbasis tauhid, namun memerlukan penguatan instrumen 
implementatif agar tidak berhenti pada tataran filosofis. Sintesis ini menunjukkan bahwa 
keberhasilan integrasi ilmu di PTKI tidak hanya ditentukan oleh kekuatan konseptual 
paradigma, tetapi juga oleh kemampuan institusi dalam menerjemahkannya secara 
operasional dalam praktik akademik. 

 
KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil analisis terhadap model-model integrasi ilmu di beberapa 
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam, dapat disimpulkan bahwa setiap universitas 
mengembangkan paradigma integrasi keilmuan yang khas sesuai dengan visi 
akademik dan konteks kelembagaannya. UIN Syarif Hidayatullah Jakarta mengusung 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1124 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

model integrasi ilmu dialogis, yang menekankan keterbukaan, kesetaraan, dan dialog 
kritis antara ilmu agama dan ilmu umum. Model ini memberikan ruang interaksi 
antardisiplin tanpa meniadakan otonomi metodologis masing-masing bidang ilmu. 

Sementara itu, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta mengembangkan paradigma 
integratif-interkonektif yang secara simbolik direpresentasikan melalui konsep jaring 
laba-laba keilmuan. Model ini menegaskan relasi antardisiplin ilmu yang bersifat 
saling terhubung, non-hierarkis, dan berorientasi pada nilai tauhid serta kemanusiaan, 
sehingga mendorong lahirnya kajian lintas disiplin yang lebih holistik. Adapun UIN 
Maulana Malik Ibrahim Malang membangun integrasi keilmuan melalui metafora 
pohon ilmu, yang menekankan pentingnya fondasi ilmu dasar dan ilmu inti keislaman 
sebagai prasyarat bagi pengembangan disiplin ilmu modern secara berkelanjutan. 

Berbeda dengan ketiga model tersebut, UIN Sumatera Utara merumuskan 
integrasi keilmuan dalam paradigma Wahdatul ‘Ulûm, yang menegaskan kesatuan 
ontologis, epistemologis, dan aksiologis seluruh ilmu pengetahuan sebagai anugerah 
Tuhan. Paradigma ini menempatkan pengembangan ilmu tidak hanya sebagai 
aktivitas akademik, tetapi juga sebagai bentuk pengabdian kepada Tuhan dan 
kontribusi bagi pembangunan peradaban serta kesejahteraan umat manusia. 

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun 
model integrasi ilmu di PTKI memiliki keragaman pendekatan dan simbolisasi, 
seluruhnya berangkat dari tujuan yang sama, yakni mengatasi dikotomi ilmu dan 
membangun pengembangan keilmuan yang holistik, bermakna, dan berorientasi pada 
nilai-nilai keislaman. Tantangan utama yang masih dihadapi adalah bagaimana 
menerjemahkan paradigma integrasi tersebut secara lebih operasional dalam 
kurikulum, pembelajaran, dan riset interdisipliner, agar integrasi ilmu tidak berhenti 
pada tataran konseptual, tetapi benar-benar terimplementasi dalam praktik akademik. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Attas, S. M. N. (1978). Islam and secularism. Kuala Lumpur: Muslim Youth 

Movement of Malaysia (ABIM). 
Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and work plan. 

Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought. 
Arbi, M., dkk. (2018). Model pengembangan paradigma integrasi ilmu di Universitas 

Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta dan Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik Ibrahim Malang. Jurnal Studi Islam, 20(1), 1–15. 

Azra, A. (2005). Reintegrasi ilmu-ilmu dalam Islam. Dalam Islam reformis: Dinamika 
intelektual dan gerakan. Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Azra, A. (2006). Islam reformis: Dinamika intelektual dan gerakan. Jakarta: RajaGrafindo 
Persada. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 
approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Fridiyanto. (2019). Paradigma Wahdatul ‘Ulûm Universitas Islam Negeri Sumatera 
Utara: Upaya filosofis menghadapi era disrupsi. Analytica Islamica, 21(2), 147–
160. 

Fuad Raya, M. (2018). Model pengembangan keilmuan UIN Malang dan UIN 
Yogyakarta. Jurnal Al-Falah: Jurnal Studi Keislaman dan Pendidikan, 5(3), 1–15. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1125 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1115-1125 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Aisah Nurkhofifah Lubis, et. al. || Model-Model Integrasi Ilmu … 

Hefner, R. W. (2011). Shari’a politics: Islamic law and society in the modern world. 
Bloomington: Indiana University Press. 

Hidayatullah, S. (2018). Epistemologi integratif dalam pendidikan Islam kontemporer. 
Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 201–218. 

Ismail. (2020). Integrasi ilmu di universitas Islam negeri: Konsep dan implementasinya. 
Palembang: CV Amanah. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan 
Islam Nomor 2498 Tahun 2019 tentang Pedoman Implementasi Integrasi Ilmu di 
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam. Jakarta: Kementerian Agama RI. 

Nasir, N. F. (2007). Transformasi IAIN Sunan Gunung Djati menjadi Universitas Islam 
Negeri. Bandung: UIN Sunan Gunung Djati Press. 

Nasr, S. H. (1989). Knowledge and the sacred. Albany, NY: State University of New York 
Press. 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods (4th ed.). Thousand Oaks, 
CA: Sage Publications. 

Sumarni, S., dkk. (2022). Implementasi integrasi ilmu dalam tridharma perguruan 
tinggi keagamaan Islam. Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan, 
20(2), 115–130. 

Syahrin. (2018). Wahdatul ‘Ulûm: Paradigma integrasi keilmuan dan karakter lulusan 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan. Medan: Perdana Publishing. 

Thoyib, M. (2020). Manajemen integrasi keilmuan dan keislaman: Pondasi filosofis dan 
orientasi futuristik PTKI. ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab, 1(1), 35–48. 

Zed, M. (2008). Metode penelitian kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 
 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

