
Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Yuli Safitri, et.al. || Operasionalisasi Moderasi Beragama…. 1500 

Operasionalisasi Moderasi Beragama dalam Penanggulangan Bencana: 

Analisis Berbasis Skenario untuk Aceh dan Sumatera pada November 

2025 
 

Yuli Safitri1, Wirman2, Katimin3 
1,2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: yuli4003243003@uinsu.ac.id 1, wirman@uinsu.ac.id 2, katimin@uinsu.ac.id 3 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji peran moderasi beragama dalam praktik penanggulangan bencana 

sebagai sumber dukungan psikospiritual dan fasilitator kerja sama lintas agama. Tujuan 

penelitian adalah menganalisis moderasi beragama sebagai “infrastruktur makna” dalam 

membangun ketahanan psikososial serta membandingkan pola implementasinya pada 

masyarakat religius homogen dan plural. Penelitian menggunakan studi kasus kualitatif 

multi-lokasi di Kabupaten Langkat dan Kabupaten Aceh Tamiang melalui wawancara, 

observasi, dan studi dokumen yang dianalisis secara tematik komparatif. Temuan 

menunjukkan bahwa moderasi beragama berfungsi sebagai modal sosial adaptif yang 

memperkuat pemulihan trauma, membangun kepercayaan antar kelompok, dan melengkapi 

pendekatan teknokratis kebencanaan. Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan 

kerangka ketahanan bencana berbasis komunitas dengan menegaskan pentingnya integrasi 

nilai sosial-keagamaan lokal dalam tata kelola bencana yang inklusif dan berkelanjutan. 

Kata Kunci: Kerjasama Lintas Agama, Ketahanan Bencana, Modal Sosial, Moderasi 

Beragama, Psikososial. 
 

Operationalization of Religious Moderation in Disaster Response: A 

Scenario-Based Analysis for Aceh and Sumatra in November 2025 
 

Abstract 

This study examines the role of religious moderation in disaster management practices as a source of 

psychospiritual support and a facilitator of interfaith cooperation. The aim of the study is to analyze 

religious moderation as an "infrastructure of meaning" in building psychosocial resilience and to 

compare its implementation patterns in homogeneous and pluralistic religious communities. The 

study uses a multi-site qualitative case study in Langkat Regency and Aceh Tamiang Regency 

through interviews, observations, and document studies analyzed thematically. Findings indicate that 

religious moderation functions as adaptive social capital that strengthens trauma recovery, builds 

trust between groups, and complements technocratic disaster approaches. This study contributes to 

the development of a community-based disaster resilience framework by emphasizing the importance of 

integrating local socio-religious values into inclusive and sustainable disaster governance. 

Keywords: Interfaith Cooperation, Disaster Resilience, Social Capital, Religious 

Moderation, Psychosocial. 

 

 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:yuli4003243003@uinsu.ac.id
mailto:wirman@uinsu.ac.id
mailto:katimin@uinsu.ac.id


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Yuli Safitri, et.al. || Operasionalisasi Moderasi Beragama…. 1501 

PENDAHULUAN 

Indonesia merupakan negara yang sangat kaya akan keberagaman suku, budaya, 

dan agama, dengan enam agama resmi yang diakui negara serta berbagai kepercayaan lokal. 

Keberagaman ini seringkali menjadi kekuatan sosial-politik, namun sekaligus menghadirkan 

tantangan serius dalam menjaga harmoni sosial di tengah rentannya potensi konflik antar-

komunitas agama (Ridho, 2023). Moderasi beragama, yang menekankan sikap toleransi, 

inklusivitas, dan penalaran seimbang antar-pemeluk agama, telah diposisikan sebagai 

strategi kebijakan utama dalam upaya mempertahankan stabilitas sosial serta mencegah 

kekerasan berbasis agama di Indonesia (Muslich et al., 2024). Moderasi beragama pada 

tingkat makro juga telah diadopsi sebagai program prioritas Kementerian Agama RI yang 

tercantum dalam RPJMN 2020–2024 sebagai respons terhadap meningkatnya intoleransi dan 

ekstremisme (Correia, 2024). 

Indonesia merupakan salah satu negara yang paling rawan bencana di dunia yang 

terletak di “cincin api Pasifik”, menghadapi ancaman gempa bumi, tsunami, banjir, tanah 

longsor, dan erupsi gunung berapi secara berkala (Ha, 2025). BNPB mencatat tren 

peningkatan kejadian bencana hidrometeorologis dalam dekade terakhir, yang diperkirakan 

akan semakin intensif akibat dinamika iklim global (Data BNPB 2024). Dalam konteks ini, 

respons terhadap bencana alam telah menjadi agenda penting tidak hanya bagi aparat 

negara tetapi juga komunitas masyarakat sipil, termasuk komunitas keagamaan (Hidayah et 

al., 2024). 

Namun demikian, penelitian kontemporer mengenai hubungan antara moderasi 

beragama dan mekanisme tanggap bencana di Indonesia masih sangat terbatas. Paradigma 

penanggulangan bencana nasional umumnya mengadopsi pendekatan teknokratis yang 

menekankan mekanisme administratif dan teknis, seringkali mengabaikan dimensi sosial-

budaya dan religius yang berperan penting dalam kapasitas komunitas untuk bertahan dan 

membangun resiliensi pascabencana. Studi (Millah & Nasution, 2024) menunjukkan bahwa 

praktik keagamaan dan keterlibatan komunitas agama memiliki peranan signifikan dalam 

membentuk ketahanan individu dan komunitas pascabencana. 

Urgensi penelitian ini terletak pada kesenjangan antara kebijakan moderasi beragama 

sebagai instrumen harmoni sosial dan praktek konkret keterlibatan nilai-nilai moderat dalam 

konteks tanggap bencana. Secara khusus, penelitian ini berupaya memahami sejauh mana 

moderasi beragama dapat menjadi modal sosial dalam memperkuat mekanisme tanggap 

bencana yang inklusif, toleran, dan kolaboratif di masyarakat plural. Kesenjangan ini 

penting karena meskipun kebijakan moderasi beragama telah berkembang, integrasi prinsip 

moderasi ke dalam tata kelola bencana nasional belum tervalidasi secara empiris dalam 

literatur ilmiah Indonesia. 

Penelitian ini mengkaji bagaimana moderasi beragama dioperasionalisasikan dalam 

praktik tanggap bencana sebagai sumber dukungan psikospiritual, penguatan ketahanan 

mental, dan fasilitator kerja sama lintas agama. Fokus penelitian diarahkan pada pemaknaan 

dan praktik moderasi beragama oleh aktor keagamaan dalam konteks masyarakat religius 

homogen di Aceh Tamiang dan masyarakat plural di Langkat, serta perannya dalam 

pemulihan trauma, konstruksi makna bencana, dan pola kolaborasi antarumat beragama. 

Penelitian ini bertujuan menganalisis moderasi beragama sebagai “infrastruktur 

makna” dalam membangun ketahanan psikospiritual korban bencana, mengidentifikasi 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Yuli Safitri, et.al. || Operasionalisasi Moderasi Beragama…. 1502 

perbedaan pola implementasi pada konteks sosial yang berbeda, menjelaskan mekanisme 

kerja sama lintas iman dalam situasi krisis, serta merumuskan implikasi konseptual dan 

rekomendasi kebijakan bagi penguatan tata kelola bencana yang inklusif, berkelanjutan, dan 

berbasis nilai sosial-keagamaan lokal. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan desain studi kasus kualitatif multi-lokasi dengan 

pendekatan eksploratif dan komparatif yang dilaksanakan di Kabupaten Langkat, Sumatera 

Utara, dan Kabupaten Aceh Tamiang, Aceh. Kedua lokasi dipilih secara purposif untuk 

merepresentasikan perbedaan konteks sosio-religius, yakni masyarakat plural dengan 

keragaman agama dan etnis di Langkat serta masyarakat homogen-religius di Aceh Tamiang 

yang menerapkan Syariat Islam dalam kerangka Otonomi Khusus. Desain ini 

memungkinkan pendalaman konteks praktik moderasi beragama dalam penanggulangan 

bencana sekaligus perbandingan antarwilayah. 

Unit analisis penelitian difokuskan pada proses dan praktik sosial moderasi 

beragama dalam seluruh siklus penanggulangan bencana, meliputi tahap pra-bencana, 

tanggap darurat, dan pascabencana. Analisis mencakup peran aktor, institusi, serta narasi 

dan diskursus keagamaan yang berkembang di ruang publik, sehingga dapat diidentifikasi 

pola, mekanisme, tantangan, serta prinsip moderasi beragama yang bersifat universal 

maupun kontekstual. 

Pengumpulan data dilakukan melalui triangulasi metode, yaitu wawancara 

mendalam semi-terstruktur, diskusi kelompok terfokus, observasi partisipan dan non-

partisipan, serta studi dokumen dan analisis tekstual (Assingkily, 2021). Data dianalisis 

menggunakan analisis tematik komparatif melalui tahapan transkripsi, koding, 

pengembangan tema, serta analisis intra dan antar kasus yang diverifikasi melalui member 

checking. Penelitian ini menjunjung tinggi prinsip etika penelitian dan menyadari 

keterbatasan metodologis, dengan harapan menghasilkan pemahaman yang mendalam dan 

relevan bagi perumusan kebijakan penguatan moderasi beragama dalam penanggulangan 

bencana. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Dukungan Psikospiritual Berbasis Nilai Moderasi: Mereframing Trauma dan Membangun 

Ketahanan Mental 

Temuan utama penelitian ini menunjukkan bahwa moderasi beragama berperan 

signifikan sebagai sumber dukungan psikospiritual dalam pemulihan trauma dan 

penguatan ketahanan mental korban bencana. Ketika layanan psikososial formal sulit 

diakses atau mengalami stigma, praktik keagamaan yang moderat menjadi alternatif yang 

diterima secara kultural dan emosional oleh masyarakat terdampak. 

Wilayah Aceh Tamiang, dukungan psikospiritual diorganisasikan secara terstruktur 

melalui jaringan dayah dan tokoh agama lokal. Pemulihan trauma dilakukan dengan 

memadukan ritual kolektif dan tafsir keagamaan yang moderat. Setelah fase tanggap 

darurat, pengajian tasawuf dan zikir pascabencana diselenggarakan secara rutin sebagai 

ruang terapi komunal. Ritual ini tidak hanya berfungsi sebagai aktivitas ibadah, tetapi juga 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Yuli Safitri, et.al. || Operasionalisasi Moderasi Beragama…. 1503 

sebagai wadah aman untuk mengekspresikan kesedihan, kehilangan, dan kecemasan secara 

kolektif. Korban didorong untuk mengungkapkan emosi dalam suasana religius yang 

tenang dan suportif, sehingga proses pemulihan berlangsung tanpa tekanan atau stigma. 

Peneliti menemukan praktik konsisten penggeseran narasi keagamaan dari 

pemaknaan bencana sebagai ‘azāb (hukuman) menuju ibtilā’ (ujian). Para tokoh agama secara 

sadar menekankan bahwa bencana merupakan ujian kesabaran dan solidaritas bersama, 

bukan hukuman individual. Narasi ini diterima luas oleh masyarakat dan berperan dalam 

mengurangi rasa bersalah, stigma, serta kecenderungan menyalahkan korban. 

Pendampingan psikospiritual juga dilakukan melalui pendekatan silaturahmi, di mana 

santri dayah mengunjungi rumah-rumah korban secara rutin dengan pola komunikasi 

informal, seperti mengaji bersama atau sekadar menanyakan kabar. Pendekatan ini 

menciptakan ruang dialog yang lebih cair dan tidak menakutkan bagi korban trauma. 

Wilayah Langkat, dukungan psikospiritual berkembang dalam konteks masyarakat 

yang plural secara agama. Praktik moderasi beragama diwujudkan melalui pendekatan 

lintas iman dengan menggunakan bahasa universal yang menekankan harapan, ketahanan, 

dan penemuan makna hidup. FKUB memfasilitasi pembentukan kelompok konseling peer-

to-peer lintas agama yang terdiri dari relawan muda berbagai latar belakang keagamaan. 

Relawan ini dilatih dasar-dasar trauma healing dan berperan sebagai pendengar sebaya bagi 

korban. 

Selain konseling, ditemukan pula pemanfaatan seni dan ibadah sebagai media 

ekspresi psikologis. Gereja menyelenggarakan kegiatan melukis dan menulis bagi anak-

anak, sementara masjid mengadakan kegiatan religius yang bersifat membangun semangat 

dan rasa aman. Sesi penemuan makna bersama yang melibatkan pembacaan teks keagamaan 

dari berbagai tradisi menjadi ruang refleksi kolektif yang menegaskan ketabahan dan 

pengharapan sebagai nilai bersama lintas iman. 

 

Kerja Sama Lintas Agama dan Keyakinan: Dari Ko-eksistensi ke Ko-operasi Aktif 

Temuan penelitian menunjukkan adanya transformasi signifikan dalam relasi 

antarumat beragama, khususnya di Langkat, dari ko-eksistensi pasif menjadi ko-operasi 

aktif selama fase tanggap bencana. Bencana menjadi konteks yang mendorong aktor-aktor 

keagamaan untuk melampaui batas identitas dan bekerja sama secara fungsional. 

FKUB berperan sentral sebagai simpul koordinasi lapangan. Forum ini tidak hanya 

menjalankan fungsi simbolik atau dialog rutin, tetapi berkembang menjadi ruang 

pengambilan keputusan praktis terkait distribusi bantuan, pendataan korban, dan 

pengelolaan relawan. Pembagian peran dilakukan berdasarkan kapabilitas dan sumber daya 

masing-masing lembaga keagamaan. Gereja Katolik menyediakan gedung dan sistem 

pendataan korban, masjid menjadi pusat logistik dan dapur umum, vihara menyediakan 

tenaga kesehatan dan obat-obatan, sementara gereja Protestan mengelola layanan konseling 

dan pendampingan anak. 

Praktik inklusivitas simbolik ditemukan menjadi elemen penting dalam membangun 

kepercayaan. Di posko yang berada di lingkungan gereja disediakan ruang shalat dengan 

arah kiblat yang jelas, sementara bantuan dari masjid dipilah dan diberi label khusus untuk 

menghormati kebutuhan non-Muslim. Komunikasi publik terkait informasi darurat 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Yuli Safitri, et.al. || Operasionalisasi Moderasi Beragama…. 1504 

disampaikan secara bersama oleh para pemuka agama lintas iman, sehingga pesan memiliki 

legitimasi yang lebih luas dan mengurangi potensi kecurigaan. 

Tantangan Implementasi: Jurang antara Ideal Moderasi dan Realitas di Lapangan 

Meskipun praktik moderasi beragama menunjukkan potensi besar, penelitian ini 

menemukan berbagai tantangan struktural dan kultural dalam implementasinya. Tantangan 

pertama adalah fragmentasi internal dan kompetisi antar lembaga keagamaan. Di Aceh 

Tamiang, terdapat persaingan terselubung antara dayah tradisional dan majelis taklim 

modern dalam menunjukkan peran dan kinerja bantuan. Di Langkat, beberapa gereja kecil 

merasa kurang terlibat secara proporsional dibanding gereja yang lebih besar. 

Tantangan kedua adalah ketergantungan yang tinggi pada figur tokoh agama. 

Efektivitas praktik moderasi sangat bergantung pada kharisma, komitmen, dan jejaring 

personal tokoh kunci. Ketika figur ini tidak aktif atau berpindah peran, koordinasi dan 

semangat kolaborasi berpotensi melemah karena belum didukung oleh sistem kelembagaan 

yang mapan. 

Tantangan lainnya muncul dalam pengelolaan bantuan eksternal. Bantuan dari 

organisasi keagamaan luar daerah atau internasional sering membawa nilai, simbol, dan 

prosedur sendiri yang tidak selalu sejalan dengan prinsip lokal yang telah disepakati. Situasi 

ini berpotensi memicu ketegangan dan kecurigaan di tingkat komunitas. Selain itu, relawan 

dan tokoh agama juga menghadapi kelelahan fisik dan emosional akibat keterlibatan jangka 

panjang, sementara dukungan psikologis bagi para penolong ini relatif minim. 

Dilema otoritas ganda juga menjadi kendala, khususnya di Aceh Tamiang, ketika 

relawan dayah harus merespons arahan dari pimpinan keagamaan dan aparat pemerintahan 

secara bersamaan. Perbedaan instruksi kerap menimbulkan kebingungan dan inefisiensi 

dalam pelaksanaan tanggap bencana. 
 

Pembahasan 

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa moderasi beragama berfungsi sebagai 

infrastructure of meaning yang memungkinkan korban bencana mereframing pengalaman 

traumatis dalam kerangka makna religius dan sosial yang konstruktif. Hal ini sejalan dengan 

temuan Feener et al. (2011) yang menunjukkan peran sentral otoritas dan jaringan 

keagamaan dalam pemulihan sosial Aceh pascatsunami, di mana agama menjadi sumber 

legitimasi, solidaritas, dan ketahanan komunitas. 

Pendekatan psikospiritual berbasis ritual kolektif dan narasi ibtilā’ di Aceh Tamiang 

memperkuat argumen Koenig (2020) bahwa religiositas yang adaptif dan tidak menghakimi 

berkontribusi signifikan terhadap pemulihan kesehatan mental pascatrauma. Sementara itu, 

praktik lintas iman di Langkat mengonfirmasi analisis Gaillard dan Texier (2010) yang 

menekankan pentingnya modal sosial dan kerja sama berbasis nilai lokal dalam 

meningkatkan efektivitas respons bencana di masyarakat plural. 

Transformasi dari ko-eksistensi menuju ko-operasi aktif menunjukkan bahwa 

bencana berfungsi sebagai katalis pembentukan expanded moral community, di mana batas 

identitas keagamaan melunak demi tujuan kemanusiaan bersama. Namun, ketergantungan 

pada figur dan lemahnya pelembagaan mengindikasikan bahwa moderasi beragama belum 

sepenuhnya terinstitusionalisasi, sebagaimana dikritisi Gaillard bahwa keberlanjutan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Yuli Safitri, et.al. || Operasionalisasi Moderasi Beragama…. 1505 

resiliensi berbasis komunitas memerlukan integrasi antara aktor lokal dan sistem kebijakan 

formal. 

Dengan demikian, hasil penelitian ini memperluas literatur dengan menunjukkan 

bahwa moderasi beragama bukan sekadar norma etis, tetapi praktik sosial yang berdaya 

guna dalam penanggulangan bencana, meskipun masih menghadapi tantangan struktural 

dan kelembagaan dalam keberlanjutannya. 

 

SIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa moderasi beragama berfungsi sebagai mekanisme 

sosial-kultural yang operasional dalam penanggulangan bencana, khususnya dalam 

memperkuat ketahanan psikososial, membangun kepercayaan lintas kelompok, dan 

memfasilitasi kerja sama komunitas pada situasi krisis. Temuan empiris menunjukkan 

bahwa nilai dan praktik moderasi beragama berperan sebagai modal sosial adaptif yang 

melengkapi pendekatan teknokratis kebencanaan, sehingga memberikan kontribusi teoretis 

bagi kajian ketahanan bencana berbasis komunitas melalui integrasi perspektif sosiologi 

agama dan disaster studies. Dengan demikian, ketahanan bencana di Indonesia tidak dapat 

bertumpu pada adopsi model global semata, tetapi memerlukan penguatan model lokal 

yang berakar pada struktur sosial dan praktik keagamaan masyarakat. 

Implikasi penelitian ini menunjukkan perlunya integrasi aktor dan nilai moderasi 

beragama ke dalam tata kelola penanggulangan bencana melalui penguatan peran 

kelembagaan keagamaan dan koordinasinya dengan otoritas formal. Namun, penelitian ini 

memiliki keterbatasan pada cakupan lokasi dan fase bencana yang diteliti, serta pada 

ketergantungan praktik moderasi terhadap figur tokoh agama, sehingga generalisasi temuan 

masih bersifat kontekstual. Oleh karena itu, penelitian lanjutan diperlukan untuk mengkaji 

pelembagaan moderasi beragama dalam sistem kebencanaan formal dan keberlanjutannya 

dalam fase rehabilitasi dan rekonstruksi jangka panjang. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Appleby, R. S. (2000). The ambivalence of the sacred: Religion, violence, and reconciliation. 

Rowman & Littlefield. 

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan 

Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 

Bankoff, G. (2019). Remaking the world in our own image: Vulnerability, resilience, and 

adaptation as historical discourses. Disasters, 43(2), 221–247. 

Benthall, J. (2016). Islamic charities and disaster relief. In The Routledge handbook of religions 

and global development (pp. 301–314). Routledge. 

Berger, P. L. (2014). The many altars of modernity: Toward a paradigm for religion in a pluralist age. 

De Gruyter. 

Bradley, T. (2015). A feminist theoretical approach to the study of religion and disaster. In 

Religion and disaster (pp. 27–40). Palgrave Macmillan. 

Chester, D. K., & Duncan, A. M. (2010). The Bible, theodicy, and volcanoes: A historical 

analysis of the interaction between theology, science, and risk perception in the 

Mediterranean. In Living under the shadow (pp. 11–38). Routledge. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Yuli Safitri, et.al. || Operasionalisasi Moderasi Beragama…. 1506 

Clarke, M., & Tittensor, D. (Eds.). (2014). Islam and development: Exploring the invisible aid 

economy. Routledge. 

Correia, S. (2024). Kebijakan Kementerian Agama tentang Penguatan Moderasi Beragama. 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen, 1(2). 

https://jurnalbenoalekot.com/index.php/ben/article/download/3/12 

De Cordier, B. (2009). The ‘humanitarian frontline’, development and relief, and religion: 

What context, which threats and which opportunities? Third World Quarterly, 30(4), 

663–684. 

Feener, R. M., Daly, P., & Reid, A. (Eds.). (2011). Mapping the Acehnese past. KITLV Press. 

Gaillard, J. C., & Texier, P. (2010). Religions, natural hazards, and disasters: A review. 

International Journal of Mass Emergencies and Disasters, 28(1), 5–33. 

Ha, K. (2025). Including Faith Communities in Disaster Recovery Phase via Religious 

Diversity : Qualitative Descriptive Analysis. Millah: Journal of Religious Studies, 24(1), 

105–136. https://doi.org/10.20885/millah.vol24.iss1.art4 

Hasyim, S. (2021). Religious diversity and state–religion relations in Indonesia. Palgrave 

Macmillan. 

Hidayah, A., Islam, U., Raden, N., Said, M., Fauziyah, N. R., Islam, U., Indonesia, I., Wibowo, 

W., Islam, U., & Indonesia, I. (2024). The Role of the State in Fostering Religious 

Harmony in Indonesia: a Historical Review, Challenges and Policy Towards 

Moderation. Academic Journal of Islamic Principles and Philosophy, 7170, 1–36. 

https://doi.org/10.22515/ajipp.v5i1.9181 

Millah, C. U., & Nasution, E. M. (2024). Moderasi Beragama di Indonesia : Konsep Dasar dan 

Pengaruhnya. Moderation : Journal of Religious Harmony, 1(1), 19–24. 

https://doi.org/10.47766/moderation.v1i1.2707 

Muslich, A., Maulana, R., & Nikmah, D. D. (2024). Disasters and Religious Resilience in 

Indonesia : A Review. JSA : Jurnal Studi Agama, 8(1), 21–35. 

https://doi.org/10.19109/jsa.v8i1.21900 

Koenig, H. G. (2018). Religion and mental health: Research and clinical applications. Academic 

Press. 

Nawawi, N., & Jamil, M. (2023). Moderasi beragama dalam praktik: Studi tentang Majelis 

Permusyawaratan Ulama (MPU) Aceh dalam penanganan bencana banjir. Jurnal Studi 

Agama dan Masyarakat, 19(2), 112–130. 

Ridho, M. (2023). Social Construction of Religious Attitude towards Disaster among Victims 

of Natural Disasters in Palu and Lombok. Lentera: Jurnal Ilmu Dakwah Dan Komunikasi, 

VII(1), 17–39. https://doi.org/10.21093lentera 

Sakai, A., & Fauzia, A. (2020). Cultural and religious practices in disaster risk reduction: Case 

studies from West Sumatra and Yogyakarta. In Routledge handbook of religion and 

disasters (pp. 215–230). Routledge. 

Schlehe, J. (2010). Anthropology of religion: Disasters and the representations of tradition 

and modernity. Religion, 40(2), 112–120. 

Titon, H. (2022). The role of dayah in post-tsunami Aceh: Religious education and social 

reconstruction. Journal of Southeast Asian Studies, 53(1), 45–67. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://doi.org/10.22515/ajipp.v5i1.9181

