Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Operasionalisasi Moderasi Beragama dalam Penanggulangan Bencana:
Analisis Berbasis Skenario untuk Aceh dan Sumatera pada November
2025

Yuli Safitril, Wirman2, Katimin?
123 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: vuli4003243003@uinsu.ac.id !, wirman@uinsu.ac.id 2, katimin@uinsu.ac.id 3

Abstrak

Penelitian ini mengkaji peran moderasi beragama dalam praktik penanggulangan bencana
sebagai sumber dukungan psikospiritual dan fasilitator kerja sama lintas agama. Tujuan
penelitian adalah menganalisis moderasi beragama sebagai “infrastruktur makna” dalam
membangun ketahanan psikososial serta membandingkan pola implementasinya pada
masyarakat religius homogen dan plural. Penelitian menggunakan studi kasus kualitatif
multi-lokasi di Kabupaten Langkat dan Kabupaten Aceh Tamiang melalui wawancara,
observasi, dan studi dokumen yang dianalisis secara tematik komparatif. Temuan
menunjukkan bahwa moderasi beragama berfungsi sebagai modal sosial adaptif yang
memperkuat pemulihan trauma, membangun kepercayaan antar kelompok, dan melengkapi
pendekatan teknokratis kebencanaan. Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan
kerangka ketahanan bencana berbasis komunitas dengan menegaskan pentingnya integrasi
nilai sosial-keagamaan lokal dalam tata kelola bencana yang inklusif dan berkelanjutan.

Kata Kunci: Kerjasama Lintas Agama, Ketahanan Bencana, Modal Sosial, Moderasi
Beragama, Psikososial.

Operationalization of Religious Moderation in Disaster Response: A
Scenario-Based Analysis for Aceh and Sumatra in November 2025

Abstract

This study examines the role of religious moderation in disaster management practices as a source of
psychospiritual support and a facilitator of interfaith cooperation. The aim of the study is to analyze
religious moderation as an "infrastructure of meaning” in building psychosocial resilience and to
compare its implementation patterns in homogeneous and pluralistic religious communities. The
study uses a multi-site qualitative case study in Langkat Regency and Aceh Tamiang Regency
through interviews, observations, and document studies analyzed thematically. Findings indicate that
religious moderation functions as adaptive social capital that strengthens trauma recovery, builds
trust between groups, and complements technocratic disaster approaches. This study contributes to
the development of a community-based disaster resilience framework by emphasizing the importance of
integrating local socio-religious values into inclusive and sustainable disaster governance.

Keywords: Interfaith Cooperation, Disaster Resilience, Social Capital, Religious
Moderation, Psychosocial.

500" 11 'Yuli Safitri, et.al. | | Operasionalisasi Moderasi Beragama....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:yuli4003243003@uinsu.ac.id
mailto:wirman@uinsu.ac.id
mailto:katimin@uinsu.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara yang sangat kaya akan keberagaman suku, budaya,
dan agama, dengan enam agama resmi yang diakui negara serta berbagai kepercayaan lokal.
Keberagaman ini seringkali menjadi kekuatan sosial-politik, namun sekaligus menghadirkan
tantangan serius dalam menjaga harmoni sosial di tengah rentannya potensi konflik antar-
komunitas agama (Ridho, 2023). Moderasi beragama, yang menekankan sikap toleransi,
inklusivitas, dan penalaran seimbang antar-pemeluk agama, telah diposisikan sebagai
strategi kebijakan utama dalam upaya mempertahankan stabilitas sosial serta mencegah
kekerasan berbasis agama di Indonesia (Muslich et al., 2024). Moderasi beragama pada
tingkat makro juga telah diadopsi sebagai program prioritas Kementerian Agama RI yang
tercantum dalam RPJMN 2020-2024 sebagai respons terhadap meningkatnya intoleransi dan
ekstremisme (Correia, 2024).

Indonesia merupakan salah satu negara yang paling rawan bencana di dunia yang
terletak di “cincin api Pasifik”, menghadapi ancaman gempa bumi, tsunami, banjir, tanah
longsor, dan erupsi gunung berapi secara berkala (Ha, 2025). BNPB mencatat tren
peningkatan kejadian bencana hidrometeorologis dalam dekade terakhir, yang diperkirakan
akan semakin intensif akibat dinamika iklim global (Data BNPB 2024). Dalam konteks ini,
respons terhadap bencana alam telah menjadi agenda penting tidak hanya bagi aparat
negara tetapi juga komunitas masyarakat sipil, termasuk komunitas keagamaan (Hidayah et
al., 2024).

Namun demikian, penelitian kontemporer mengenai hubungan antara moderasi
beragama dan mekanisme tanggap bencana di Indonesia masih sangat terbatas. Paradigma
penanggulangan bencana nasional umumnya mengadopsi pendekatan teknokratis yang
menekankan mekanisme administratif dan teknis, seringkali mengabaikan dimensi sosial-
budaya dan religius yang berperan penting dalam kapasitas komunitas untuk bertahan dan
membangun resiliensi pascabencana. Studi (Millah & Nasution, 2024) menunjukkan bahwa
praktik keagamaan dan keterlibatan komunitas agama memiliki peranan signifikan dalam
membentuk ketahanan individu dan komunitas pascabencana.

Urgensi penelitian ini terletak pada kesenjangan antara kebijakan moderasi beragama
sebagai instrumen harmoni sosial dan praktek konkret keterlibatan nilai-nilai moderat dalam
konteks tanggap bencana. Secara khusus, penelitian ini berupaya memahami sejauh mana
moderasi beragama dapat menjadi modal sosial dalam memperkuat mekanisme tanggap
bencana yang inklusif, toleran, dan kolaboratif di masyarakat plural. Kesenjangan ini
penting karena meskipun kebijakan moderasi beragama telah berkembang, integrasi prinsip
moderasi ke dalam tata kelola bencana nasional belum tervalidasi secara empiris dalam
literatur ilmiah Indonesia.

Penelitian ini mengkaji bagaimana moderasi beragama dioperasionalisasikan dalam
praktik tanggap bencana sebagai sumber dukungan psikospiritual, penguatan ketahanan
mental, dan fasilitator kerja sama lintas agama. Fokus penelitian diarahkan pada pemaknaan
dan praktik moderasi beragama oleh aktor keagamaan dalam konteks masyarakat religius
homogen di Aceh Tamiang dan masyarakat plural di Langkat, serta perannya dalam
pemulihan trauma, konstruksi makna bencana, dan pola kolaborasi antarumat beragama.

Penelitian ini bertujuan menganalisis moderasi beragama sebagai “infrastruktur
makna” dalam membangun ketahanan psikospiritual korban bencana, mengidentifikasi

50T 1| 'Yuli Safitri, et.al. | | Operasionalisasi Moderasi Beragama....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

perbedaan pola implementasi pada konteks sosial yang berbeda, menjelaskan mekanisme
kerja sama lintas iman dalam situasi krisis, serta merumuskan implikasi konseptual dan
rekomendasi kebijakan bagi penguatan tata kelola bencana yang inklusif, berkelanjutan, dan
berbasis nilai sosial-keagamaan lokal.

METODE

Penelitian ini menggunakan desain studi kasus kualitatif multi-lokasi dengan
pendekatan eksploratif dan komparatif yang dilaksanakan di Kabupaten Langkat, Sumatera
Utara, dan Kabupaten Aceh Tamiang, Aceh. Kedua lokasi dipilih secara purposif untuk
merepresentasikan perbedaan konteks sosio-religius, yakni masyarakat plural dengan
keragaman agama dan etnis di Langkat serta masyarakat homogen-religius di Aceh Tamiang
yang menerapkan Syariat Islam dalam kerangka Otonomi Khusus. Desain ini
memungkinkan pendalaman konteks praktik moderasi beragama dalam penanggulangan
bencana sekaligus perbandingan antarwilayah.

Unit analisis penelitian difokuskan pada proses dan praktik sosial moderasi
beragama dalam seluruh siklus penanggulangan bencana, meliputi tahap pra-bencana,
tanggap darurat, dan pascabencana. Analisis mencakup peran aktor, institusi, serta narasi
dan diskursus keagamaan yang berkembang di ruang publik, sehingga dapat diidentifikasi
pola, mekanisme, tantangan, serta prinsip moderasi beragama yang bersifat universal
maupun kontekstual.

Pengumpulan data dilakukan melalui triangulasi metode, yaitu wawancara
mendalam semi-terstruktur, diskusi kelompok terfokus, observasi partisipan dan non-
partisipan, serta studi dokumen dan analisis tekstual (Assingkily, 2021). Data dianalisis
menggunakan analisis tematik komparatif melalui tahapan transkripsi, koding,
pengembangan tema, serta analisis intra dan antar kasus yang diverifikasi melalui member
checking. Penelitian ini menjunjung tinggi prinsip etika penelitian dan menyadari
keterbatasan metodologis, dengan harapan menghasilkan pemahaman yang mendalam dan
relevan bagi perumusan kebijakan penguatan moderasi beragama dalam penanggulangan
bencana.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil

Dukungan Psikospiritual Berbasis Nilai Moderasi: Mereframing Trauma dan Membangun
Ketahanan Mental

Temuan utama penelitian ini menunjukkan bahwa moderasi beragama berperan
signifikan sebagai sumber dukungan psikospiritual dalam pemulihan trauma dan
penguatan ketahanan mental korban bencana. Ketika layanan psikososial formal sulit
diakses atau mengalami stigma, praktik keagamaan yang moderat menjadi alternatif yang
diterima secara kultural dan emosional oleh masyarakat terdampak.

Wilayah Aceh Tamiang, dukungan psikospiritual diorganisasikan secara terstruktur
melalui jaringan dayah dan tokoh agama lokal. Pemulihan trauma dilakukan dengan
memadukan ritual kolektif dan tafsir keagamaan yang moderat. Setelah fase tanggap
darurat, pengajian tasawuf dan zikir pascabencana diselenggarakan secara rutin sebagai
ruang terapi komunal. Ritual ini tidak hanya berfungsi sebagai aktivitas ibadah, tetapi juga

502" || 'Yuli Safitri, et.al. | | Operasionalisasi Moderasi Beragama....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

sebagai wadah aman untuk mengekspresikan kesedihan, kehilangan, dan kecemasan secara
kolektif. Korban didorong untuk mengungkapkan emosi dalam suasana religius yang
tenang dan suportif, sehingga proses pemulihan berlangsung tanpa tekanan atau stigma.

Peneliti menemukan praktik konsisten penggeseran narasi keagamaan dari
pemaknaan bencana sebagai ‘azab (hukuman) menuju ibtild’ (ujian). Para tokoh agama secara
sadar menekankan bahwa bencana merupakan ujian kesabaran dan solidaritas bersama,
bukan hukuman individual. Narasi ini diterima luas oleh masyarakat dan berperan dalam
mengurangi rasa bersalah, stigma, serta kecenderungan menyalahkan korban.
Pendampingan psikospiritual juga dilakukan melalui pendekatan silaturahmi, di mana
santri dayah mengunjungi rumah-rumah korban secara rutin dengan pola komunikasi
informal, seperti mengaji bersama atau sekadar menanyakan kabar. Pendekatan ini
menciptakan ruang dialog yang lebih cair dan tidak menakutkan bagi korban trauma.

Wilayah Langkat, dukungan psikospiritual berkembang dalam konteks masyarakat
yang plural secara agama. Praktik moderasi beragama diwujudkan melalui pendekatan
lintas iman dengan menggunakan bahasa universal yang menekankan harapan, ketahanan,
dan penemuan makna hidup. FKUB memfasilitasi pembentukan kelompok konseling peer-
to-peer lintas agama yang terdiri dari relawan muda berbagai latar belakang keagamaan.
Relawan ini dilatih dasar-dasar trauma healing dan berperan sebagai pendengar sebaya bagi
korban.

Selain konseling, ditemukan pula pemanfaatan seni dan ibadah sebagai media
ekspresi psikologis. Gereja menyelenggarakan kegiatan melukis dan menulis bagi anak-
anak, sementara masjid mengadakan kegiatan religius yang bersifat membangun semangat
dan rasa aman. Sesi penemuan makna bersama yang melibatkan pembacaan teks keagamaan
dari berbagai tradisi menjadi ruang refleksi kolektif yang menegaskan ketabahan dan
pengharapan sebagai nilai bersama lintas iman.

Kerja Sama Lintas Agama dan Keyakinan: Dari Ko-eksistensi ke Ko-operasi Aktif

Temuan penelitian menunjukkan adanya transformasi signifikan dalam relasi
antarumat beragama, khususnya di Langkat, dari ko-eksistensi pasif menjadi ko-operasi
aktif selama fase tanggap bencana. Bencana menjadi konteks yang mendorong aktor-aktor
keagamaan untuk melampaui batas identitas dan bekerja sama secara fungsional.

FKUB berperan sentral sebagai simpul koordinasi lapangan. Forum ini tidak hanya
menjalankan fungsi simbolik atau dialog rutin, tetapi berkembang menjadi ruang
pengambilan keputusan praktis terkait distribusi bantuan, pendataan korban, dan
pengelolaan relawan. Pembagian peran dilakukan berdasarkan kapabilitas dan sumber daya
masing-masing lembaga keagamaan. Gereja Katolik menyediakan gedung dan sistem
pendataan korban, masjid menjadi pusat logistik dan dapur umum, vihara menyediakan
tenaga kesehatan dan obat-obatan, sementara gereja Protestan mengelola layanan konseling
dan pendampingan anak.

Praktik inklusivitas simbolik ditemukan menjadi elemen penting dalam membangun
kepercayaan. Di posko yang berada di lingkungan gereja disediakan ruang shalat dengan
arah kiblat yang jelas, sementara bantuan dari masjid dipilah dan diberi label khusus untuk
menghormati kebutuhan non-Muslim. Komunikasi publik terkait informasi darurat

I503 || 'Yuli Safitri, et.al. | | Operasionalisasi Moderasi Beragama....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

disampaikan secara bersama oleh para pemuka agama lintas iman, sehingga pesan memiliki
legitimasi yang lebih luas dan mengurangi potensi kecurigaan.
Tantangan Implementasi: Jurang antara Ideal Moderasi dan Realitas di Lapangan

Meskipun praktik moderasi beragama menunjukkan potensi besar, penelitian ini
menemukan berbagai tantangan struktural dan kultural dalam implementasinya. Tantangan
pertama adalah fragmentasi internal dan kompetisi antar lembaga keagamaan. Di Aceh
Tamiang, terdapat persaingan terselubung antara dayah tradisional dan majelis taklim
modern dalam menunjukkan peran dan kinerja bantuan. Di Langkat, beberapa gereja kecil
merasa kurang terlibat secara proporsional dibanding gereja yang lebih besar.

Tantangan kedua adalah ketergantungan yang tinggi pada figur tokoh agama.
Efektivitas praktik moderasi sangat bergantung pada kharisma, komitmen, dan jejaring
personal tokoh kunci. Ketika figur ini tidak aktif atau berpindah peran, koordinasi dan
semangat kolaborasi berpotensi melemah karena belum didukung oleh sistem kelembagaan
yang mapan.

Tantangan lainnya muncul dalam pengelolaan bantuan eksternal. Bantuan dari
organisasi keagamaan luar daerah atau internasional sering membawa nilai, simbol, dan
prosedur sendiri yang tidak selalu sejalan dengan prinsip lokal yang telah disepakati. Situasi
ini berpotensi memicu ketegangan dan kecurigaan di tingkat komunitas. Selain itu, relawan
dan tokoh agama juga menghadapi kelelahan fisik dan emosional akibat keterlibatan jangka
panjang, sementara dukungan psikologis bagi para penolong ini relatif minim.

Dilema otoritas ganda juga menjadi kendala, khususnya di Aceh Tamiang, ketika
relawan dayah harus merespons arahan dari pimpinan keagamaan dan aparat pemerintahan
secara bersamaan. Perbedaan instruksi kerap menimbulkan kebingungan dan inefisiensi
dalam pelaksanaan tanggap bencana.

Pembahasan

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa moderasi beragama berfungsi sebagai
infrastructure of meaning yang memungkinkan korban bencana mereframing pengalaman
traumatis dalam kerangka makna religius dan sosial yang konstruktif. Hal ini sejalan dengan
temuan Feener et al. (2011) yang menunjukkan peran sentral otoritas dan jaringan
keagamaan dalam pemulihan sosial Aceh pascatsunami, di mana agama menjadi sumber
legitimasi, solidaritas, dan ketahanan komunitas.

Pendekatan psikospiritual berbasis ritual kolektif dan narasi ibtila’ di Aceh Tamiang
memperkuat argumen Koenig (2020) bahwa religiositas yang adaptif dan tidak menghakimi
berkontribusi signifikan terhadap pemulihan kesehatan mental pascatrauma. Sementara itu,
praktik lintas iman di Langkat mengonfirmasi analisis Gaillard dan Texier (2010) yang
menekankan pentingnya modal sosial dan kerja sama berbasis nilai lokal dalam
meningkatkan efektivitas respons bencana di masyarakat plural.

Transformasi dari ko-eksistensi menuju ko-operasi aktif menunjukkan bahwa
bencana berfungsi sebagai katalis pembentukan expanded moral community, di mana batas
identitas keagamaan melunak demi tujuan kemanusiaan bersama. Namun, ketergantungan
pada figur dan lemahnya pelembagaan mengindikasikan bahwa moderasi beragama belum
sepenuhnya terinstitusionalisasi, sebagaimana dikritisi Gaillard bahwa keberlanjutan

1504 || 'Yuli Safitri, et.al. | | Operasionalisasi Moderasi Beragama....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

resiliensi berbasis komunitas memerlukan integrasi antara aktor lokal dan sistem kebijakan
formal.

Dengan demikian, hasil penelitian ini memperluas literatur dengan menunjukkan
bahwa moderasi beragama bukan sekadar norma etis, tetapi praktik sosial yang berdaya
guna dalam penanggulangan bencana, meskipun masih menghadapi tantangan struktural
dan kelembagaan dalam keberlanjutannya.

SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa moderasi beragama berfungsi sebagai mekanisme
sosial-kultural yang operasional dalam penanggulangan bencana, khususnya dalam
memperkuat ketahanan psikososial, membangun kepercayaan lintas kelompok, dan
memfasilitasi kerja sama komunitas pada situasi krisis. Temuan empiris menunjukkan
bahwa nilai dan praktik moderasi beragama berperan sebagai modal sosial adaptif yang
melengkapi pendekatan teknokratis kebencanaan, sehingga memberikan kontribusi teoretis
bagi kajian ketahanan bencana berbasis komunitas melalui integrasi perspektif sosiologi
agama dan disaster studies. Dengan demikian, ketahanan bencana di Indonesia tidak dapat
bertumpu pada adopsi model global semata, tetapi memerlukan penguatan model lokal
yang berakar pada struktur sosial dan praktik keagamaan masyarakat.

Implikasi penelitian ini menunjukkan perlunya integrasi aktor dan nilai moderasi
beragama ke dalam tata kelola penanggulangan bencana melalui penguatan peran
kelembagaan keagamaan dan koordinasinya dengan otoritas formal. Namun, penelitian ini
memiliki keterbatasan pada cakupan lokasi dan fase bencana yang diteliti, serta pada
ketergantungan praktik moderasi terhadap figur tokoh agama, sehingga generalisasi temuan
masih bersifat kontekstual. Oleh karena itu, penelitian lanjutan diperlukan untuk mengkaji
pelembagaan moderasi beragama dalam sistem kebencanaan formal dan keberlanjutannya
dalam fase rehabilitasi dan rekonstruksi jangka panjang.

DAFTAR PUSTAKA

Appleby, R. S. (2000). The ambivalence of the sacred: Religion, violence, and reconciliation.
Rowman & Littlefield.

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan
Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Bankoff, G. (2019). Remaking the world in our own image: Vulnerability, resilience, and
adaptation as historical discourses. Disasters, 43(2), 221-247.

Benthall, J. (2016). Islamic charities and disaster relief. In The Routledge handbook of religions
and global development (pp. 301-314). Routledge.

Berger, P. L. (2014). The many altars of modernity: Toward a paradigm for religion in a pluralist age.
De Gruyter.

Bradley, T. (2015). A feminist theoretical approach to the study of religion and disaster. In
Religion and disaster (pp. 27-40). Palgrave Macmillan.

Chester, D. K., & Duncan, A. M. (2010). The Bible, theodicy, and volcanoes: A historical
analysis of the interaction between theology, science, and risk perception in the
Mediterranean. In Living under the shadow (pp. 11-38). Routledge.

I505 || Yuli Safitri, et.al. | | Operasionalisasi Moderasi Beragama....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1500-1506
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Clarke, M., & Tittensor, D. (Eds.). (2014). Islam and development: Exploring the invisible aid
economy. Routledge.

Correia, S. (2024). Kebijakan Kementerian Agama tentang Penguatan Moderasi Beragama.
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen, 1(2).
https://jurnalbenoalekot.com/index.php/ben/article/download/3/12

De Cordier, B. (2009). The ‘humanitarian frontline’, development and relief, and religion:
What context, which threats and which opportunities? Third World Quarterly, 30(4),
663-684.

Feener, R. M., Daly, P., & Reid, A. (Eds.). (2011). Mapping the Acehnese past. KITLV Press.

Gaillard, J. C.,, & Texier, P. (2010). Religions, natural hazards, and disasters: A review.
International Journal of Mass Emergencies and Disasters, 28(1), 5-33.

Ha, K. (2025). Including Faith Communities in Disaster Recovery Phase via Religious
Diversity : Qualitative Descriptive Analysis. Millah: Journal of Religious Studies, 24(1),
105-136. https://doi.org/10.20885/millah.vol24.iss1.art4

Hasyim, S. (2021). Religious diversity and state—religion relations in Indonesia. Palgrave
Macmillan.

Hidayah, A., Islam, U., Raden, N., Said, M., Fauziyah, N. R, Islam, U., Indonesia, 1., Wibowo,
W., Islam, U., & Indonesia, I. (2024). The Role of the State in Fostering Religious
Harmony in Indonesia: a Historical Review, Challenges and Policy Towards
Moderation. Academic Journal of Islamic Principles and Philosophy, 7170, 1-36.
https://doi.org/10.22515/ajipp.v5i1.9181

Millah, C. U., & Nasution, E. M. (2024). Moderasi Beragama di Indonesia : Konsep Dasar dan
Pengaruhnya.  Moderation:  Journal — of  Religious  Harmony, 1(1), 19-24.
https://doi.org/10.47766/moderation.v1i1.2707

Muslich, A., Maulana, R., & Nikmah, D. D. (2024). Disasters and Religious Resilience in
Indonesia : A Review. JSA: Jurnal Studi ~ Agama, 8(1), 21-35.
https://doi.org/10.19109/jsa.v8i1.21900

Koenig, H. G. (2018). Religion and mental health: Research and clinical applications. Academic
Press.

Nawawi, N., & Jamil, M. (2023). Moderasi beragama dalam praktik: Studi tentang Majelis
Permusyawaratan Ulama (MPU) Aceh dalam penanganan bencana banjir. Jurnal Studi
Agama dan Masyarakat, 19(2), 112-130.

Ridho, M. (2023). Social Construction of Religious Attitude towards Disaster among Victims
of Natural Disasters in Palu and Lombok. Lentera: Jurnal llmu Dakwah Dan Komunikasi,
VII(1), 17-39. https://doi.org/10.21093lentera

Sakai, A., & Fauzia, A. (2020). Cultural and religious practices in disaster risk reduction: Case
studies from West Sumatra and Yogyakarta. In Routledge handbook of religion and
disasters (pp. 215-230). Routledge.

Schlehe, J. (2010). Anthropology of religion: Disasters and the representations of tradition
and modernity. Religion, 40(2), 112-120.

Titon, H. (2022). The role of dayah in post-tsunami Aceh: Religious education and social
reconstruction. Journal of Southeast Asian Studies, 53(1), 45-67.

I506 || Yuli Safitri, et.al. | | Operasionalisasi Moderasi Beragama....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://doi.org/10.22515/ajipp.v5i1.9181

