
1221 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql 
 

 

Dipa Apriza1, Khairun Nisa Sitorus2, Rizka Amanah Buaya3, Lukmanul Hakim4, 

Muhammad Husaini5, Ramadan Lubis6 

 
1,2,3,4,5,6Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

 

Email: dipaapriza08@gmail.com1, khoirunnisa001122@gmail.com2, 

rizkaby.060224@gmail.com3, lukmahakim00001@gmail.com4, 

mhdhusaini15@gmail.com5, ramadanlubis@uinsu.ac.id6 

 

 
ABSTRAK 

Artikel ini membahas konsep al-qalb dan al-‘aql dalam perspektif psikologi agama Islam. Al-

qalb dipahami sebagai pusat spiritual dan moral manusia yang menentukan kualitas perilaku, 

ketenangan batin, serta kemampuan merespons petunjuk Ilahi. Sementara itu, al-‘aql berfungsi 

sebagai kemampuan kognitif dan pengendali yang membantu manusia memahami wahyu, 

menimbang pilihan moral, serta mengarahkan diri pada kebaikan. Pembahasan meliputi 

pengertian, kedudukan, fungsi, macam-macam keadaan qalb, proses penyucian, contoh nyata 

pengalaman batin, serta implementasi keduanya dalam kehidupan. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa hubungan harmonis antara qalb dan aql menjadi fondasi terbentuknya pribadi beriman, 

berakhlak, dan mampu menjalani kehidupan secara seimbang. Keduanya bekerja sinergis, 

akal memandu proses berpikir, sementara qalb memurnikan niat dan meluruskan tujuan 

hidup. Dengan demikian, pengoptimalan qalb dan akal menjadi kunci pembangunan karakter 

dan kesehatan spiritual dalam Islam. 

Kata Kunci: Al-qalb, Al-aql.  
 

 

ABSTRACT 

This article discusses the concepts of the heart and mind from the perspective of Islamic psychology. The heart is 

understood as the spiritual and moral center of humans, determining the quality of behavior, inner peace, and the 

ability to respond to Divine guidance. Meanwhile, the mind functions as a cognitive and controlling faculty that 

helps humans understand revelation, weigh moral choices, and guide themselves toward goodness. The discussion 

includes the definition, position, function, various states of the heart, the purification process, real-life examples of 

inner experiences, and the implementation of both in life. The study's findings indicate that the harmonious 

relationship between the heart and mind forms the foundation for the formation of a person who is faithful, moral, 

and able to live a balanced life. The two work synergistically: the mind guides the thought process, while the heart 

purifies intentions and aligns life's goals. Thus, optimizing the heart and mind is key to character development 

and spiritual health. in Islam 

Keywords: Al-qalb, Al-aql. 

 

 

 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:dipaapriza08@gmail.com1
mailto:khoirunnisa001122@gmail.com2
mailto:rizkaby.060224@gmail.com3
mailto:lukmahakim00001@gmail.com4
mailto:mhdhusaini15@gmail.com5
mailto:ramadanlubis@uinsu.ac.id6


1222 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

PENDAHULUAN  

Dalam perspektif Islam, manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki 

potensi dasar (fitrah) yang mengarah kepada kebenaran, kebaikan, serta pengenalan 

terhadap Tuhan. Abudin Nata, melalui interpretasi hadis Nabi yang dikutip Arham 

Junaidi Firman, menjelaskan bahwa fitrah manusia berkaitan dengan kecenderungan 

beragama, dan dalam konteks ini agama yang diridai Allah adalah Islam. Faktor 

lingkungan, termasuk agama orang tua, turut memengaruhi kecenderungan 

keagamaan seorang anak (Firman, 2017: 123-143). 

Dua aspek utama yang menjadi inti dari fitrah tersebut adalah al-qalb (hati) dan 

al-‘aql (akal). Keduanya bukan sekadar bagian dari struktur kejiwaan, tetapi 

merupakan pusat kesadaran spiritual dan intelektual yang membentuk keyakinan, 

perilaku, serta hubungan manusia dengan Allah. Pada hakikatnya, al-qalb dan al-‘aql 

tidak berdiri sendiri, melainkan keduanya saling melengkapi dan bekerja secara 

harmonis. Al-Qur’an memberikan penekanan kuat pada kejernihan hati sebagai syarat 

optimalnya fungsi akal dalam memahami tanda-tanda kebesaran-Nya. Hati yang 

dipenuhi penyakit spiritual seperti kesombongan, iri, dan ketamakan akan 

melemahkan kemampuan akal untuk menangkap kebenaran. Sebaliknya, akal yang 

jernih dapat menjaga kemurnian hati melalui pertimbangan rasional dan etis. 

Ketidakharmonisan antara fungsi hati dan akal menjadi fenomena yang 

semakin sering dijumpai dalam masyarakat modern. Arus globalisasi, perubahan 

sosial, dan tekanan hidup sering menyebabkan gangguan keseimbangan antara 

keduanya. Ketidakseimbangan ini dapat memunculkan masalah psikologis seperti 

depresi, kelelahan emosional, hingga krisis identitas. Karena itu, integrasi antara al-

qalb dan al-‘aql menjadi sangat penting sebagai upaya membangun kesadaran yang 

utuh, yakni perpaduan antara nalar, emosi, dan spiritualitas. 

Dalam kajian psikologi agama, pembahasan tentang al-qalb dan al-‘aql menjadi 

relevan karena keduanya menjelaskan bagaimana manusia memahami pengalaman 

religius, mengolah emosi spiritual, serta mengambil keputusan moral. Pemahaman 

yang utuh mengenai kedua konsep ini juga membantu manusia menyeimbangkan 

aspek kognitif dan afektif dalam menghadapi persoalan hidup, termasuk tekanan 

psikologis, dilema moral, dan pencarian makna hidup. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode library research atau penelitian 

kepustakaan, yaitu metode yang dilakukan dengan mengumpulkan, membaca, serta 

menganalisis berbagai sumber tertulis yang relevan. Zed Mestika menyatakan bahwa 

penelitian pustaka merupakan rangkaian kegiatan yang berkaitan dengan 

pengumpulan data, pencatatan, dan pengolahan bahan-bahan pustaka tanpa 

memerlukan riset lapangan (Mestika, 2004: 3). Proses penelitian ini sepenuhnya 

berfokus pada penelusuran literatur guna memperoleh pemahaman konseptual dan 

teoritis tentang al-qalb dan al-‘aql. Sumber data diperoleh dari buku, jurnal ilmiah, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1223 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

artikel akademik, laporan penelitian, serta dokumen lain yang relevan. Seluruh 

sumber dianalisis secara kritis untuk menemukan gagasan, teori, dan temuan yang 

mendukung pembahasan penelitian. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, yaitu pendekatan 

yang bertujuan memahami fenomena secara mendalam melalui analisis kata, konsep, 

dan makna sehingga menghasilkan data yang bersifat deskriptif (Waruwu, 2023: 

2898). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Konsep al-Qalb 

 Secara etimologis, kata qalb merupakan masdar dari qalaba yang bermakna 

“berubah”, “berbalik”, atau “berpindah”. Istilah ini mencerminkan kondisi batin 

manusia yang mudah berubah, kadang bahagia lalu sedih, menerima kemudian 

menolak. Sifat labil tersebut menunjukkan bahwa hati (qalb) memiliki kecenderungan 

untuk “berbolak-balik” (Amda, 2020: 195).  

Dalam perspektif psikologi sufi, qalb dipahami sebagai pusat kearifan dan 

kecerdasan terdalam manusia; sumber inner knowledge yang membuat seseorang 

mampu melihat realitas bukan hanya secara lahiriah, tetapi juga makna batinnya. 

Ketika “mata hati” terbuka, seseorang dapat menangkap hakikat di balik peristiwa. 

Begitu pula “telinga hati” memungkinkan seseorang memahami kebenaran yang 

tersirat dalam setiap ucapan. Pada tingkat psikologis, qalb memiliki berbagai daya: 

daya kognisi yang melahirkan emosi dan daya cipta, yang kemudian menurunkan 

daya konasi, rasa, dan karsa. Dalam struktur kejiwaan manusia, daya-daya tersebut 

beroperasi dalam tiga aspek dasar manusia yaitu jismiyyah (fisik), nafsiyyah 

(psikologis), dan rūḥāniyyah (spiritual). 

Secara jasmani, qalb merujuk pada organ fisik berupa daging di rongga dada 

kiri, menyerupai jantung pisang dan berisi darah pekat. Pengertian ini relevan dalam 

bidang kedokteran dan terdapat pada manusia maupun hewan. Namun dalam 

perspektif spiritual, qalb bermakna entitas halus yang bersifat rabbani dan ruhani, 

pusat pengetahuan dan kehendak, serta locus bagi perintah dan larangan Allah. 

Jumlah kata qalb yang terdapat di dalam Al-Qur‟an berjumlah sekitar 168 kata. 

Kata qalb ini muncul dalam berbagai bentuk derivasi, baik sebagai maf’ūl, fā’il (baik 

bentuk jamak maupun mufrad), maupun dalam bentuk maṣdar. Adapun kata qalb 

dalam bentuk fa’il muncul dalam fi’il muḍāri’ dan fi’il māḍī’ baik mabnī ma’lūm maupun 

mabnī majhūl. 

Hati (qalb) memiliki peran penting dalam membentuk keimanan dan perilaku 

manusia. Dalam islam, qalb tidak selalu berada dalam kondisi yang sama, melainkan 

memiliki berbagai keadaan yang mencerminkan kualitas spiritual seseorang. Para 

ulama seperti Ahmad Farid dan Daulay membagi kondisi hati ke dalam tiga kategori: 

qalbun ṣaḥīḥ (hati yang sehat), qalbun marīḍ (hati yang sakit), dan qalbun mayyit (hati 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1224 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

yang mati). Ketiga jenis hati ini menunjukkan dinamika spiritual dan psikologis 

manusia dalam menjalani kehidupan. 

1. Qalbu yang sehat (Qalbun Shahih) 

 Qalbun ṣaḥīḥ adalah hati yang bersih dari penyakit batin dan senantiasa berada 

di bawah bimbingan cahaya Allah. Hati yang sehat mampu menundukkan hawa 

nafsu serta mengarahkan seluruh perilaku kepada keridaan-Nya. Ahmad Farid 

menjelaskan bahwa hati yang sehat selalu menjadikan Allah sebagai tujuan utama 

dalam segala bentuk penghambaan baik berupa cinta, takut, harap, tawakal, 

ketulusan, maupun penyerahan diri. Segala aktivitas pemilik hati ini berporos pada 

Allah, sehingga ia mencintai, memberi, dan menahan diri semata-mata karena-Nya. 

Tanda-tanda hati yang sehat antara lain: mudah bertaubat, takut kepada Allah, 

zuhud, syukur, ikhlas, tawakal, ridha, mengingat kematian, tawadhu‟, berbaik 

sangka, dan dermawan. Hati yang seperti ini senantiasa hidup dan peka terhadap 

kebenaran. Contoh nyatanya, seseorang yang memiliki kesempatan untuk mencontek 

ketika ujian namun tetap memilih jujur karena merasa diawasi Allah, menunjukkan 

hati yang bersih. Demikian pula seseorang yang tersentuh hingga menangis ketika 

mendengar ayat Al-Qur‟an atau ceramah, lalu memperbaiki ibadahnya. Kepekaan 

spiritual seperti ini mencerminkan qalbu yang hidup dan sehat. 

2. Qalbu yang sakit (Qalbun Marid) 

 Qalbun marīḍ adalah hati yang tidak mati, tetapi sedang mengalami gangguan 

karena bercampurnya unsur iman dan penyakit batin. Di satu sisi, hati ini masih 

memiliki kecintaan kepada Allah. Namun di sisi lain, ia dikuasai oleh hawa nafsu, 

kesombongan, ambisi dunia, dan sifat-sifat tercela lainnya. Kondisi hati seperti ini 

ibarat tubuh yang sedang sakit masih hidup, tetapi melemah. Penyakit hati muncul 

ketika sifat buruk seperti riya, takabbur, tamak, hasad, dan suka menuruti syahwat 

lebih dominan daripada nilai-nilai iman. Jika tidak diobati melalui taubat, tazkiyah, 

dan mujahadah, hati akan melemah hingga berpotensi berubah menjadi hati yang 

mati. 

Tanda-tanda hati yang sakit antara lain: ringan melakukan maksiat, enggan 

mengisi hati dengan hal yang bermanfaat, serta lebih cenderung kepada hal-hal yang 

merusak jiwa. Cirinya dapat berupa riya, sombong, munafik, ghibah, suka mencari 

kesalahan orang lain, dengki, pendendam, hingga mudah marah. 

Contoh nyatanya, seseorang rajin shalat tetapi tetap suka bergosip atau iri 

dengan pencapaian orang lain. Ia mengetahui perbuatannya buruk, tetapi tidak 

mampu menahan diri. Ini menunjukkan hati masih hidup, namun sakit. Contoh lain 

adalah seseorang yang bersedekah dengan niat ingin dipuji. Kebaikannya bercampur 

motif duniawi, menandakan adanya penyakit spiritual di dalam hati. 

3. Qalbu yang mati (Qalbun mayyit) 

 Qalbun mayyit adalah kondisi paling buruk dari hati, yaitu ketika hati tidak lagi 

mengenal Tuhannya dan tidak memiliki ketundukan terhadap perintah maupun 

larangan Allah. Hati yang mati tidak merasakan dosa, tidak tersentuh oleh peringatan, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1225 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

dan tidak mampu menerima petunjuk. Allah menggambarkan kondisi ini dalam QS. 

Al-Baqarah: 7 sebagai hati yang telah dikunci; dan pada QS. Al-Baqarah: 10 sebagai 

hati yang semakin parah penyakitnya karena kedustaan mereka.  

Dalam QS. Al-Baqarah: 11-20 dijelaskan bahwa pemilik hati yang mati 

menunjukkan ciri-ciri seperti: membuat kerusakan di bumi, meremehkan orang 

beriman, menjadi munafik, menampakkan iman tetapi memihak pada kekafiran, 

hidup dalam kegelapan batin, serta tuli, bisu, dan buta secara spiritual walaupun 

indra fisiknya berfungsi. 

Menurut Daulay, kondisi ini mencerminkan hilangnya kehidupan spiritual 

secara total. Penyakit-penyakit hati yang dibiarkan akan mematikan potensi ruhani 

sehingga hati benar-benar terputus dari cahaya iman. Contoh nyatanya, seseorang 

yang mengejek orang yang menjaga shalat atau menutup aurat, bahkan 

menganggapnya perbuatan sia-sia. Atau seseorang yang terbiasa menipu, menyakiti 

orang lain, dan melakukan maksiat terang-terangan tanpa sedikit pun rasa bersalah. 

Secara lahiriah ia tampak baik-baik saja, namun batinnya gelap dan mati dari cahaya 

petunjuk (Lubis, 2019: 162-164).  

Qalb memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan manusia, baik dari 

sisi spiritual, emosional, maupun moral. Dalam dimensi kognitif-rūḥani, qalb tidak 

hanya berfungsi sebagai pusat perasaan, tetapi juga sebagai sarana memahami 

kebenaran melalui cahaya batin (basīrah), sebagaimana dijelaskan oleh Ibn al-Qayyim. 

Melalui basīrah, hati mampu menangkap kebenaran dan makna spiritual yang tidak 

selalu dapat dijangkau oleh akal rasional, seperti merasakan kebenaran ayat-ayat Al-

Qur’an meskipun tanpa analisis logis yang mendalam. Selain itu, qalb berfungsi 

sebagai pusat pengelolaan emosi, seperti rasa takut (khauf), harapan (rajā’), cinta 

(maḥabbah), dan ketenteraman batin. Ketenteraman hati ini ditegaskan dalam QS. ar-

Ra‘d/13:28 bahwa hati menjadi tenang dengan mengingat Allah, menunjukkan bahwa 

kedamaian sejati bersumber dari dimensi spiritual, bukan dari pencapaian duniawi. 

Qalb juga berperan sebagai pusat kemauan (irādah) dan pengendalian diri, di 

mana hati yang kuat dan jernih mampu mengendalikan hawa nafsu serta mendorong 

seseorang untuk memilih perbuatan yang diridhai Allah, sebagaimana dikemukakan 

oleh Al-Ghazālī. Lebih jauh, qalb menjadi tempat berlangsungnya proses pemurnian 

dan penyucian diri (tazkiyah al-nafs), yang menentukan kualitas kepribadian 

seseorang. Hati yang bersih akan melahirkan perilaku terpuji, sedangkan hati yang 

kotor akan memunculkan sifat-sifat tercela, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Asy-

Syams/91:9–10. Dengan demikian, qalb merupakan pusat transformasi kepribadian 

manusia dalam perspektif psikologi agama (Lailah, 2021: 32-36). 

 

 

 

B. Konsep al-Aql 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1226 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

 Secara etimologis, kata al-‘aql berasal dari akar kata “aqala–yaqilu–aqlan” yang 

memiliki makna dasar “mengikat, menahan, atau mencegah”. Makna ini 

mengisyaratkan bahwa akal berfungsi sebagai kemampuan internal manusia yang 

mengendalikan dirinya dari tindakan yang keliru. Dari pengertian bahasa ini, tampak 

bahwa akal bukan sekadar alat berpikir, tetapi juga mekanisme moral yang menahan 

seseorang dari perbuatan buruk. 

Dalam pengertian terminologis, al-‘aql dipahami sebagai kemampuan mental 

intelektual yang memungkinkan manusia berpikir secara rasional, memahami realitas, 

menganalisis informasi, membedakan antara yang benar dan salah, serta mengambil 

keputusan berdasarkan pertimbangan logis. Karena itulah akal menjadi ciri utama 

kemanusiaan, suatu potensi yang membedakan manusia dari makhluk lain. 

Menurut Abu Al-Huzail akal adalah daya untuk memeroleh ilmu pengetahuan, 

dan juga daya yang membuat seseorang dapat membedakan antara dirinya dan benda 

lain dan antara benda-benda yang satu dengan yang lain. Akal memiliki daya untuk 

mengabstrakkan benda-benda yangh ditangkap oleh indera. Di samping untuk 

memeroleh pengetahuan, akal juga memiliki daya untuk membedakan kebaikan dan 

kejahatan. Bagi kaum Mu’tazilah akal adalah “Petunjuk jalan bagi manusia dan yang 

membuat manusia menjadi pencipta perbuatannya”, karenanya jika manusia lalai 

dalam perbuatannya, maka manusia wajib diberi ganjaran (Nasution, 1986: 496).  

Sementara dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), akal memiliki empat 

pengertian penting, yaitu:  

1. Daya pikir untuk memahami, memikirkan, dan mengingat. 
2. Cara atau ikhtiar dalam melakukan sesuatu.  
3. Muslihat atau kecerdikan, yang menunjukkan kreativitas berpikir.  
4. Kemampuan memahami lingkungan, baik fisik maupun sosial.  
 Kata al-‘aql (akal) dalam al-Qur'ān disebut sebanyak 49 kali, sekali dalam 

bentuk kata kerja lampau, dan 48 kali dalam bentuk kata kerja sekarang. Salah satunya 

adalah: "Sesungguhnya seburuk-buruk makhluk melata di sisi Allah adalah mereka 

(manusia) yang tuli dan bisu, yang tidak menggunakan akalnya (Q.S.Al-anfal: 22). 

Kata fikr (pikiran) disebut sebanyak 18 kali dalam al-Qur'ān, sekali dalam 

bentuk kata kerja lampau dan 17 kali dalam bentuk kata kerja sekarang. Salah satunya 

adalah; “…mereka yang selalu mengingat Allah pada saat berdiri, duduk maupun berbaring, 

serta memikirkan kejadian langit dan bumi”. Tentang posisi ilmuwan, al-Qur'ān 

menyebutkan: “Allah akan meninggikan derajat orang-orang beriman dan berilmu 

beberapa derajat” (Q.S. Al-Mujadalah : 11) 

Semua bentuk-bentuk kata yang terdapat dalam al- Qur’ān mengandung 

anjuran, dorongan, bahkan perintah agar manusia banyak berpikir dan 

memergunakan akalnya. Berpikir dan memergunakan akalnya adalah ajaran yang 

jelas dan tegas dalam al-Qur'ān; sebagai sumber utama ajaran-ajaran Islām.  

Al-Ghazālī melihat akal sebagai jiwa rasional, yang mempunyai dua daya: Jika 

jiwa tumbuhan dan jiwa binatang memiliki lebih dari satu daya, maka jiwa manusia 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1227 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

hanya memiliki daya berpikir yakni akal (Nasution, 1980: 10). Adapun akal terdiri dari 

2 tingkatan sebagai berikut: 

1) Akal praktis (‘āmilah), menangkap arti-arti yang berasal dari materi melalui 

indera pengingat, memusatkan perhatian kepada alam materi, menangkap 

kekhususan (juz’iyāt). 

2) Akal teoritis (‘ālimah) yang menangkap arti murni yang tak pernah ada dalam 

materi bersifat metafisis, memusatkan perhatian kepada dunia immateri dan 

menangkap keumuman (kulliyāt).  

Dalam perspektif psikologi Islam, akal memegang beberapa fungsi pokok:  

1) Sebagai penuntun moral, akal bertugas membedakan antara yang baik dan 

yang buruk, antara kebenaran dan kebatilan. Dengan akal, manusia dapat 

memahami dan mengamalkan syariat. 

2) Sebagai pengendali diri, akal bertanggung jawab untuk mengendalikan hawa 

nafsu (nafs al-ammarah). Ketika nafs ingin berbuat maksiat, akal akan 

mengingatkan akan konsekuensi dan perintah agama.  

3) Sebagai jembatan psikologis, akal menjadi jembatan antara hati dan dunia luar. 

Ia memproses informasi dari indra dan menyampaikannya ke hati untuk 

diproses lebih lanjut (Winda et al., 2025: 509).   

Akal berfungsi sebagai potensi dinamis yang mendorong manusia untuk 

berpikir rasional, memperoleh pengetahuan, serta mengembangkan peradaban dan 

kualitas hidup. Melalui akal, manusia mampu memahami petunjuk wahyu, 

menafsirkan makna Al-Qur’an dan Sunnah, serta menangkap prinsip-prinsip moral, 

hukum, dan tujuan penciptaan (Nasution, 1996: 199). Dalam kehidupan sehari-hari, 

akal berperan menimbang peristiwa, mengambil hikmah, serta membedakan antara 

benar dan salah, manfaat dan mudarat, sehingga menjadi pengendali moral dalam 

menentukan perilaku yang sesuai dengan nilai etis. Selain itu, akal juga memiliki 

fungsi spiritual, yakni sebagai sarana untuk mengenal kebesaran Allah melalui 

penalaran terhadap ayat-ayat kauniyah dan ayat-ayat qauliyah. Dengan demikian, 

akal menjalankan peran yang terpadu pada dimensi rasional, moral, dan spiritual 

sebagai landasan kehidupan manusia yang beriman dan bertanggung jawab. 

 
C. Kedudukan Al-Qalb dan Al-Aql dalam Islam  

 Dalam perspektif Islam, al-qalb dan al-‘aql menempati kedudukan yang sangat 

fundamental dalam struktur kejiwaan dan spiritual manusia. Keduanya merupakan 

potensi fitrah yang dianugerahkan Allah sebagai sarana manusia untuk memahami 

kehidupan, menerima petunjuk Ilahi, serta membentuk perilaku yang selaras dengan 

nilai-nilai agama. Al-Qur’an dan para ulama menegaskan bahwa keberhasilan 

manusia dalam menjalani kehidupan dunia dan akhirat sangat bergantung pada 

optimalisasi fungsi akal dan kebersihan hati. 

Al-‘aql memiliki kedudukan sebagai instrumen berpikir dan memahami 

kebenaran secara rasional. Dengan akal, manusia mampu menimbang realitas, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1228 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

mengolah pengetahuan, serta membedakan antara yang benar dan yang salah. Akal 

menjadi syarat utama diberlakukannya taklif (pembebanan hukum syariat), karena 

hanya manusia yang berakal yang mampu memahami perintah dan larangan Allah. 

Oleh sebab itu, akal diposisikan sebagai alat untuk memahami wahyu, menalar 

hukum-hukum syariat, serta mengarahkan manusia dalam mengambil keputusan 

moral dan sosial. Namun, meskipun memiliki peran penting, akal memiliki 

keterbatasan karena hanya mampu menjangkau aspek rasional dan empiris. 

Sementara itu, al-Qalb menempati kedudukan yang lebih dalam sebagai pusat 

spiritual, moral, dan kesadaran batin manusia. Qalb menjadi tempat bersemayamnya 

iman, sumber ketenangan jiwa, serta wadah turunnya petunjuk Ilahi, sebagaimana 

ditegaskan dalam QS. At-Taghābun/64:11 bahwa Allah memberi petunjuk kepada hati 

orang-orang yang beriman. Dalam Islam, qalb dipahami sebagai pusat sensitivitas 

moral yang menentukan kualitas perilaku manusia. Hati yang bersih (qalbun salīm) 

akan melahirkan akhlak mulia dan menjadi syarat keselamatan spiritual, sedangkan 

hati yang kotor atau sakit akan melemahkan kemampuan manusia dalam menerima 

kebenaran QS. Asy-Syu‘arā’/26:89. Qalb juga memiliki kemampuan kognitif-rūḥani 

melalui basīrah, yaitu pemahaman intuitif terhadap kebenaran yang tidak selalu dapat 

dicapai oleh akal rasional. Hal ini menunjukkan bahwa kedudukan hati menjadi 

indikator utama keberhasilan perjalanan spiritual manusia, bukan semata-mata 

banyaknya ibadah lahiriah.  

Kedudukan al-qalb dan al-‘aql dalam Islam tidak bersifat dikotomis, melainkan 

saling melengkapi dan bekerja secara harmonis. Akal berfungsi sebagai pengarah 

berpikir dan penimbang tindakan serta dasar diberlakukannya taklīf dan pemahaman 

wahyu (Ali, 1998: 384).  Sedangkan qalb berperan dalam memurnikan niat dan 

meluruskan orientasi hidup. Ketika qalb bersih, akal akan bekerja secara jernih dan 

objektif; sebaliknya, hati yang dipenuhi penyakit spiritual dapat menyesatkan fungsi 

akal. Al-Ghazālī menegaskan bahwa kondisi hati menentukan baik dan buruknya 

perilaku manusia (Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn). Oleh karena itu, pengembangan akal dan 

penyucian hati menjadi landasan penting bagi kehidupan yang beriman dan 

berakhlak. 

 

D. Hakikat Al-Qalb Sebagai Pusat Kesadaran Spiritual 

 Peran al-Qalb dalam islam memiliki tujuan yang sangat mendalam dalam 

membentuk kehidupan manusia yang harmonis, baik spiritual, emosional maupun 

sosial. Qalb diposisikan sebagai pusat keimanan yang berfungsi untuk mendekatkan 

manusia kepada Allah, sehingga hati menjadi wadah keimanan yang kokoh dan 

sarana untuk merasakan kehadiran-Nya dalam setiap aspek kehidupan serta 

memahamai hikmah dari segaala ketentuan-Nya.  

Selain itu al-Qalb berperan dalam menumbuhkan kesadaran spiritual yang 

mendalam, dimana hati yang sehat mampu merenungi ciptaan Allah, menghayati 

kebesarannya serta membedakan antara yang hak dan bathil, sehingga kehidupan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1229 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

dijalani berdasarkan nilai-nilai ilahi. Sebagai pusat emosi, qalb juga berfungsi 

mengelola perasaan dan membentuk akhlak, dengan membersihkan hati dari sifat-

sifat tercela seperti iri, dendam, dan sombong serta menumbuhkan sikap sabar, kasih 

sayang dan akhlak mulia. Lebih jauh, al-Qalb juga menentukan keselamatan seseorang 

di akhirat.  

Dalam QS. Asy Syu’arā/26: 89 menegaskan bahwa hanya orang yang datang 

kepada Allah dengan qalbun salīm hati yang bersih dari syirik, iri, dengki, dan 

penyakit spiritual yang akan meraih keselamatan. Hal ini menunjukkan bahwa 

kedudukan hati menjadi indikator utama keberhasilan perjalanan spiritual manusia, 

bukan semata-mata banyaknya ibadah lahiriah (Mansyur, 2020: 47).  

 

E. Hakikat Al-Aql Sebagai Instrument Rasionalitas 

 Akal merupakan kemampuan berpikir yang memungkinkan manusia 

menggunakan nalarnya untuk memahami sesuatu serta memecahkan berbagai 

permasalahan dalam proses kehidupan. Akal memiliki kedudukan yang khas, bersifat 

utuh, unik, dan menarik untuk dipelajari, namun karena bersifat ghaib, 

keberadaannya tidak dapat dipahami secara langsung, melainkan hanya dikenali 

melalui gejala atau aktivitas penggunaannya. Tingginya potensi akal menjadikannya 

objek kajian penting, khususnya dalam upaya pembinaan, pembimbingan, dan 

pemanfaatan potensi akal manusia, sehingga akal perlu mendapatkan pendidikan 

agar dapat berkembang secara optimal. Dengan akal, manusia mampu memahami 

dan menemukan kebenaran secara mandiri. Al-Rāghib al-Aṣfahānī menjelaskan bahwa 

akal merupakan wadah yang menghimpun kekuatan untuk menerima dan mengolah 

ilmu pengetahuan (Al-ashfahani, 1971: 382). Akal juga dapat dipahami sebagai suatu 

sistem yang berdiri sendiri namun terintegrasi dengan seluruh tubuh manusia, 

berfungsi sebagai sumber kreativitas, penggerak, sekaligus pengendali yang 

mengatur seluruh aktivitas tubuh, termasuk dalam memberikan arahan mengenai 

perbuatan baik dan buruk yang harus ditaati. Oleh karena itu, akal dapat dimaknai 

sebagai cahaya hati yang berperan membedakan kebaikan dan keburukan, serta 

menjadi garda terdepan dalam menentukan arah kehidupan manusia, sehingga 

pendidikan akal menjadi syarat utama agar manusia mampu memahami wahyu 

sebagai dasar syariat. 
Teuku Safir Iskandar dalam Al Razi merumuskan kategori kemampuan akal 

kepaada beberapa tingkatan sebagai berikut : 
1) Al-Uqul Al-Hayyulaniyyah (akal material). Akal semacam ini belum terisi oleh 

pengalaman dan pengetahuan. Dia punya kemampuan untuk memperoleh 

pengetahuan dan pengalaman. Akal ini baru dimiliki oleh anak-anak dan ada 

pada tingkat yang paling bawah. 

2) Al-Uqul bi Al-Malakah (akal dalam kapasitas). Dia bukan hanya sebagai akal 

material, tetapi telah mempunyai kapasitas dan kemampuan untuk menangkap 

pengalaman dan pengetahuan awal (al-ulum al-badihiyyah). Melalui pengetahuan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1230 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

awal, akal mencoba menyusunnya dalam suatu bentuk rumusan. Rumusan yang 

disusun berbeda diantara setiap orang. Perbedaannya adalah didasarkan kepada 

sedikit pengalaman atau pengetahuan dasar, disamping banyaknya kapasitas 

penggunaan pengalaman dan pengetahuan awal dalam membentuk rumusan-

rumusan pengetahuan yang terorganisasi. 

3) Al-Uqul bi Al-fi’l (akal dalam aktualitas). Akal itu bukan saja material dan 

kapasitas, namun dia telah mempunyai kemampuan dalam menangkap 

pengetahuan (al-ulum al-kasbiyyah)’, dan juga telah mempunyai kemampuan 

untuk mereproduksi pengetahuan yang diperoleh dengan tidak menggunakan 

ekstra perhatian dan kemampuan.  

4) Al-‘Aql Al-Mustafad, Akal ini mampu mengungkap pengetahuan tanpa melalui 

tangkapan inderawi dan dapat mengaktualisasikan pengetahuan secara jelas dan 

tepat. Inilah derajat akal tertinggi dan dikatakan sederajat dengan malaikat 

(Iskandar, 2003: 69). 

Manusia dapat dikatakan manusia apabila memiliki akal dan memanfaatnya 

sebagaimana mestinya. Apabila manusia menggunakan akalnya dengan baik dan 

benar maka, manusia dapat meningkatkan taraf kehidupannya dari kehidupan yang 

masih tradisional (tertinggal) menuju kehidupan yang lebih modern (maju) seperti 

zaman sekarang ini. Dengan adanya kemajuan tersebut, maka dapat membawa 

dampak positif dan dampak negatif. Untuk mengurangi dampak negatif, maka 

manusia memerlukan akalnya untuk berpikir secara logis, kritis, dan sistematis, 

sehingga dampak negatif tersebut dapat berkurang. Handayani dan Suyadi 

menjelaskan bahwa seseorang yang berakal mampu menahan dan mengendalikan 

dirinya dari hawa nafsu yang bersifat tercela atau dilarang oleh agama serta bersikap 

bijaksana dalam mengambil suatu keputusan untuk menghadapi dan menyelesaikan 

suatu permasalahannya. Sikap ini terbanding kebalik dengan seseorang yang tidak 

berakal. Seseorang yang tidak berakal biasanya akan tergesa gesa, cepat dalam 

mengambil suatu keputusan dan menghalalkan segala carauntuk mengatasi dan 

menyelesaikan suatu permasalahannya tanpa berfikir panjang dan menghiraukan 

akibatnya dari suatu keputusan tersebut. 

 

F. Hubungan Al-Qalb Dan Al-Aql Dalam Persferktif Psikologi Agama  

 Dalam kajian psikologi agama, al-qalb (hati) dan al-‘aql (akal) dipahami sebagai 

dua dimensi batin manusia yang tidak dapat dipisahkan. Keduanya bekerja secara 

komplementer dalam membentuk kepribadian, perilaku, dan kualitas spiritual 

seseorang. Al-qalb dipandang sebagai pusat rasa, intuisi moral, dan kecenderungan 

ruhaniah; sedangkan al-‘aql berperan sebagai kapasitas berpikir, menimbang, dan 

mengarahkan tindakan secara rasional. Ketika keduanya berjalan selaras, manusia 

mampu mencapai kematangan psikologis maupun spiritual. Namun dalam realitas 

kehidupan, hati manusia tidak selalu berada dalam kondisi bersih. Pengaruh unsur 

materi dalam diri manusia seperti dorongan keduniaan, kecintaan pada harta, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1231 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

kekuasaan, serta sifat-sifat tercela seperti sombong, egois, dan tamak dapat menutupi 

kejernihan al-qalb. Dalam perspektif psikologi agama, kondisi hati yang “tertutup” 

atau “terkotori” ini akan memengaruhi cara kerja akal. Akal menjadi sulit 

membedakan mana dorongan nafsu dan mana tuntunan moral, sehingga keputusan 

yang dihasilkan mudah menyimpang dari nilai kebenaran. 

Karena itu, hubungan antara al-qalb dan al-aql sangat dipengaruhi oleh proses 

pembersihan hati (tazkiyatun nafs). Ketika hati dibersihkan dari kecenderungan 

negatif, akal menjadi lebih objektif dan mampu melihat realitas dengan kejernihan 

spiritual. Proses penyucian hati inilah yang kemudian menjadi jembatan penting 

dalam integrasi fungsi qalb dan aql. 

Dalam materi sebelumnya dijelaskan beberapa usaha untuk membersihkan 

hati, dan upaya-upaya tersebut dalam perspektif psikologi agama juga berfungsi 

sebagai mekanisme regulasi diri. Misalnya, menahan hawa nafsu bukan sekadar 

tindakan moral, tetapi bentuk self-control yang menyeimbangkan impuls emosional 

agar tidak mendominasi akal. Begitu pula pelaksanaan ibadah seperti shalat, puasa, 

zakat, atau haji, berfungsi sebagai latihan psikologis untuk membentuk disiplin diri, 

kestabilan emosi, dan kedekatan dengan nilai-nilai transendental. Ibadah seperti 

berbuat baik kepada sesama menjadi sarana memperkuat empati dan kepekaan sosial 

dua aspek penting dalam kesehatan mental spiritual.  

Aktivitas zikir, membaca Al-Qur’an, memberi nasihat, dan saling menguatkan 

juga berperan sebagai spiritual coping, yaitu strategi psikologis untuk meredakan 

tekanan batin dan mengembalikan hati kepada ketenangan. Sementara itu, kepedulian 

sosial berupa sedekah, hadiah, atau bantuan lain kepada orang lain merupakan bentuk 

aktualisasi kebeningan hati yang mampu memperkuat hubungan sosial dan 

menumbuhkan rasa kebermaknaan hidup. 

Ketika rangkaian aktivitas tersebut dilakukan, hati berangsur menjadi lebih 

tenang, bersih, dan peka terhadap nilai-nilai kebenaran. Kejernihan inilah yang 

kemudian memengaruhi akal dalam mengambil keputusan. Akal tidak lagi hanya 

bekerja secara logis, tetapi memperoleh arah dari nilai-nilai spiritual yang tertanam 

dalam hati. Dalam kondisi ideal, al-qalb memberikan orientasi moral-spiritual, 

sedangkan al-‘aql mengatur cara terbaik untuk mewujudkannya dalam tindakan 

nyata. Dengan demikian, hubungan al-qalb dan al-‘aql menjadi hubungan saling 

menguatkan dimana, hati membersihkan motivasi, akal mengatur tindakan. 

Dalam perspektif psikologi agama, integrasi keduanya menghasilkan pribadi 

yang matang secara psikologis (memiliki kontrol diri, stabilitas emosi, dan perilaku 

rasional) sekaligus matang secara spiritual (mengutamakan nilai-nilai ilahiah dan 

kehidupan akhirat). Inilah gambaran manusia yang seimbang antara kebutuhan 

duniawi dan tuntunan ruhaniah (Hodri, 2013: 19-22).  

 

KESIMPULAN 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1232 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aql … 

Al-qalb dan al-‘aql merupakan dua unsur penting dalam diri manusia yang 

berfungsi saling melengkapi. Qalb menjadi sumber spiritualitas dan moralitas, sedangkan 

akal berperan dalam proses berpikir dan pengambilan keputusan rasional. Hati yang 

bersih melahirkan perilaku mulia dan ketenangan batin, sementara akal yang sehat 

mendorong manusia memahami wahyu, menimbang pilihan, dan menata hidup dengan 

bijaksana. Dalam praktik kehidupan, keduanya berpengaruh terhadap karakter pribadi, 

hubungan sosial, kualitas ibadah, serta kemampuan menyelesaikan persoalan. Islam 

menekankan pentingnya penyucian hati (tazkiyah) dan pengoptimalan akal agar manusia 

dapat menjalani kehidupan secara seimbang, beradab, dan sesuai tuntunan Ilahi. Sinergi 

antara qalb dan akal menjadikan manusia mampu mencapai kebahagiaan dunia dan 

keselamatan akhirat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-ashfahani, A. R. (1971). Mu’jam mufrodat Al - faadhi Alqur’an. Lebanon: Daarul Kutub 

Al-Ilmiyah. 

Ali, M. D. (1998). Pendidikan Agama Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada. 

Amda, A. D. (2020). Makna Semantik Qalbu dalam Al-Qur’an. Syaikhuna, 11(2). Retrieved 

from https://share.google/kZaR6tzg14ZxyRbOK 

Firman, A. J. (2017). Paradigma Hasan Langgulung Tentang Konsep Fitrah Dalam 

Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2). 

Hodri. (2013). Penafsiran Akal Dalam Al-Qur’an. Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis, 3(1). 

Iskandar, T. safir. (2003). Falsafah kalam kajian teodisi, filsafat teologis fakhir Al-din Al razi. 

Lhokseumawe Nanggroe Aceh Darussalam: Nadia foundation. 

Lailah, S. (2021). Qalb dalam Perspektif Al-Qur’an (Kajian Tafsir Al-Azhar) “skripsi.” Jakarta: 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

Lubis, R. (2019). Psikologi Agama (H. Purba, Ed.). Meda: Perdana Publishing. 

Mansyur. (2020). Al-Qalb dalam Perspektif Al-Qur’an. Jakarta: Perdana Publishing. 

Mestika, Z. (2004). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta. 

Nasution, H. (1980). Akal dan Wahyu dalam Islam. jakarta: UI Press. 

Nasution, H. (1986). Teologi Islam, aliran-aliran sejarah, analisa, perbandingan. jakarta: UI 

Press. 

Nasution, H. (1996). Islam Rasional; Gagasan dan Pemikiran Prof. Dr. Harun Nasution. 

Bandung: Mizan. 

Waruwu, M. (2023). Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, 

Metode Penelitian Kuantitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method). 

Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1). 

Winda, A., Ramadhani, U., Horta, S., Wira, Y., Nugraha, C., & Lubis, R. (2025). Konsep Al-

Qalb dan Al-Aql. Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamanaa, 2(3). 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

