Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Konsep Al-Qalb dan Al-“Aql

Dipa Apriza?!, Khairun Nisa Sitorus?, Rizka Amanah Buaya?, Lukmanul Hakim?*,
Muhammad Husaini’>, Ramadan Lubis®

123456Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia
Email: dipaapriza08@gmail.com!, khoirunnisa001122@gmail.com?,

rizkaby.060224@¢mail.com?, lukmahakim(00001@gmail.com?,
mhdhusainil5@gmail.com?® ramadanlubis@uinsu.ac.id®

ABSTRAK

Artikel ini membahas konsep al-galb dan al-‘agl dalam perspektif psikologi agama Islam. Al-
galb dipahami sebagai pusat spiritual dan moral manusia yang menentukan kualitas perilaku,
ketenangan batin, serta kemampuan merespons petunjuk Ilahi. Sementara itu, al-‘agl berfungsi
sebagai kemampuan kognitif dan pengendali yang membantu manusia memahami wahyu,
menimbang pilihan moral, serta mengarahkan diri pada kebaikan. Pembahasan meliputi
pengertian, kedudukan, fungsi, macam-macam keadaan galb, proses penyucian, contoh nyata
pengalaman batin, serta implementasi keduanya dalam kehidupan. Hasil kajian menunjukkan
bahwa hubungan harmonis antara galb dan agl menjadi fondasi terbentuknya pribadi beriman,
berakhlak, dan mampu menjalani kehidupan secara seimbang. Keduanya bekerja sinergis,
akal memandu proses berpikir, sementara galb memurnikan niat dan meluruskan tujuan
hidup. Dengan demikian, pengoptimalan qalb dan akal menjadi kunci pembangunan karakter
dan kesehatan spiritual dalam Islam.

Kata Kunci: Al-qalb, Al-aql.

ABSTRACT

This article discusses the concepts of the heart and mind from the perspective of Islamic psychology. The heart is
understood as the spiritual and moral center of humans, determining the quality of behavior, inner peace, and the
ability to respond to Divine guidance. Meanwhile, the mind functions as a cognitive and controlling faculty that
helps humans understand revelation, weigh moral choices, and guide themselves toward goodness. The discussion
includes the definition, position, function, various states of the heart, the purification process, real-life examples of
inner experiences, and the implementation of both in life. The study’s findings indicate that the harmonious
relationship between the heart and mind forms the foundation for the formation of a person who is faithful, moral,
and able to live a balanced life. The two work synergistically: the mind guides the thought process, while the heart
purifies intentions and aligns life’s goals. Thus, optimizing the heart and mind is key to character development
and spiritual health. in Islam

Keywords: Al-qalb, Al-aql.

I'l Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-‘Aq]l ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:dipaapriza08@gmail.com1
mailto:khoirunnisa001122@gmail.com2
mailto:rizkaby.060224@gmail.com3
mailto:lukmahakim00001@gmail.com4
mailto:mhdhusaini15@gmail.com5
mailto:ramadanlubis@uinsu.ac.id6

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

PENDAHULUAN

Dalam perspektif Islam, manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki
potensi dasar (fitrah) yang mengarah kepada kebenaran, kebaikan, serta pengenalan
terhadap Tuhan. Abudin Nata, melalui interpretasi hadis Nabi yang dikutip Arham
Junaidi Firman, menjelaskan bahwa fitrah manusia berkaitan dengan kecenderungan
beragama, dan dalam konteks ini agama yang diridai Allah adalah Islam. Faktor
lingkungan, termasuk agama orang tua, turut memengaruhi kecenderungan
keagamaan seorang anak (Firman, 2017: 123-143).

Dua aspek utama yang menjadi inti dari fitrah tersebut adalah al-galb (hati) dan
al-‘agl (akal). Keduanya bukan sekadar bagian dari struktur kejiwaan, tetapi
merupakan pusat kesadaran spiritual dan intelektual yang membentuk keyakinan,
perilaku, serta hubungan manusia dengan Allah. Pada hakikatnya, al-galb dan al-"agl
tidak berdiri sendiri, melainkan keduanya saling melengkapi dan bekerja secara
harmonis. Al-Qur’an memberikan penekanan kuat pada kejernihan hati sebagai syarat
optimalnya fungsi akal dalam memahami tanda-tanda kebesaran-Nya. Hati yang
dipenuhi penyakit spiritual seperti kesombongan, iri, dan ketamakan akan
melemahkan kemampuan akal untuk menangkap kebenaran. Sebaliknya, akal yang
jernih dapat menjaga kemurnian hati melalui pertimbangan rasional dan etis.

Ketidakharmonisan antara fungsi hati dan akal menjadi fenomena yang
semakin sering dijumpai dalam masyarakat modern. Arus globalisasi, perubahan
sosial, dan tekanan hidup sering menyebabkan gangguan keseimbangan antara
keduanya. Ketidakseimbangan ini dapat memunculkan masalah psikologis seperti
depresi, kelelahan emosional, hingga krisis identitas. Karena itu, integrasi antara al-
galb dan al-‘aql menjadi sangat penting sebagai upaya membangun kesadaran yang
utuh, yakni perpaduan antara nalar, emosi, dan spiritualitas.

Dalam kajian psikologi agama, pembahasan tentang al-galb dan al-‘aql menjadi
relevan karena keduanya menjelaskan bagaimana manusia memahami pengalaman
religius, mengolah emosi spiritual, serta mengambil keputusan moral. Pemahaman
yang utuh mengenai kedua konsep ini juga membantu manusia menyeimbangkan
aspek kognitif dan afektif dalam menghadapi persoalan hidup, termasuk tekanan
psikologis, dilema moral, dan pencarian makna hidup.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode [library research atau penelitian
kepustakaan, yaitu metode yang dilakukan dengan mengumpulkan, membaca, serta
menganalisis berbagai sumber tertulis yang relevan. Zed Mestika menyatakan bahwa
penelitian pustaka merupakan rangkaian kegiatan yang berkaitan dengan
pengumpulan data, pencatatan, dan pengolahan bahan-bahan pustaka tanpa
memerlukan riset lapangan (Mestika, 2004: 3). Proses penelitian ini sepenuhnya
berfokus pada penelusuran literatur guna memperoleh pemahaman konseptual dan
teoritis tentang al-qalb dan al-‘aql. Sumber data diperoleh dari buku, jurnal ilmiah,

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

artikel akademik, laporan penelitian, serta dokumen lain yang relevan. Seluruh
sumber dianalisis secara kritis untuk menemukan gagasan, teori, dan temuan yang
mendukung pembahasan penelitian.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, yaitu pendekatan
yang bertujuan memahami fenomena secara mendalam melalui analisis kata, konsep,
dan makna sehingga menghasilkan data yang bersifat deskriptif (Waruwu, 2023:
2898).

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Konsep al-Qalb

Secara etimologis, kata qalb merupakan masdar dari galaba yang bermakna
“berubah”, “berbalik”, atau “berpindah”. Istilah ini mencerminkan kondisi batin
manusia yang mudah berubah, kadang bahagia lalu sedih, menerima kemudian
menolak. Sifat labil tersebut menunjukkan bahwa hati (galb) memiliki kecenderungan
untuk “berbolak-balik” (Amda, 2020: 195).

Dalam perspektif psikologi sufi, galb dipahami sebagai pusat kearifan dan
kecerdasan terdalam manusia; sumber inner knowledge yang membuat seseorang
mampu melihat realitas bukan hanya secara lahiriah, tetapi juga makna batinnya.
Ketika “mata hati” terbuka, seseorang dapat menangkap hakikat di balik peristiwa.
Begitu pula “telinga hati” memungkinkan seseorang memahami kebenaran yang
tersirat dalam setiap ucapan. Pada tingkat psikologis, galb memiliki berbagai daya:
daya kognisi yang melahirkan emosi dan daya cipta, yang kemudian menurunkan
daya konasi, rasa, dan karsa. Dalam struktur kejiwaan manusia, daya-daya tersebut
beroperasi dalam tiga aspek dasar manusia yaitu jismiyyah (fisik), nafsiyyah
(psikologis), dan rithaniyyah (spiritual).

Secara jasmani, galb merujuk pada organ fisik berupa daging di rongga dada
kiri, menyerupai jantung pisang dan berisi darah pekat. Pengertian ini relevan dalam
bidang kedokteran dan terdapat pada manusia maupun hewan. Namun dalam
perspektif spiritual, galb bermakna entitas halus yang bersifat rabbani dan ruhani,
pusat pengetahuan dan kehendak, serta locus bagi perintah dan larangan Allah.

Jumlah kata galb yang terdapat di dalam Al-Qur*“an berjumlah sekitar 168 kata.
Kata galb ini muncul dalam berbagai bentuk derivasi, baik sebagai maf’il, fa’il (baik
bentuk jamak maupun mufrad), maupun dalam bentuk masdar. Adapun kata qalb
dalam bentuk fa'il muncul dalam fi"il mudari’ dan fi’il madi’ baik mabni ma’liim maupun
mabni majhiil.

Hati (galb) memiliki peran penting dalam membentuk keimanan dan perilaku
manusia. Dalam islam, galb tidak selalu berada dalam kondisi yang sama, melainkan
memiliki berbagai keadaan yang mencerminkan kualitas spiritual seseorang. Para
ulama seperti Ahmad Farid dan Daulay membagi kondisi hati ke dalam tiga kategori:
galbun sahih (hati yang sehat), galbun marid (hati yang sakit), dan galbun mayyit (hati

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

yang mati). Ketiga jenis hati ini menunjukkan dinamika spiritual dan psikologis
manusia dalam menjalani kehidupan.
1. Qalbu yang sehat (Qalbun Shahih)

Qalbun sahth adalah hati yang bersih dari penyakit batin dan senantiasa berada
di bawah bimbingan cahaya Allah. Hati yang sehat mampu menundukkan hawa
nafsu serta mengarahkan seluruh perilaku kepada keridaan-Nya. Ahmad Farid
menjelaskan bahwa hati yang sehat selalu menjadikan Allah sebagai tujuan utama
dalam segala bentuk penghambaan baik berupa cinta, takut, harap, tawakal,
ketulusan, maupun penyerahan diri. Segala aktivitas pemilik hati ini berporos pada
Allah, sehingga ia mencintai, memberi, dan menahan diri semata-mata karena-Nya.

Tanda-tanda hati yang sehat antara lain: mudah bertaubat, takut kepada Allah,
zuhud, syukur, ikhlas, tawakal, ridha, mengingat kematian, tawadhu®, berbaik
sangka, dan dermawan. Hati yang seperti ini senantiasa hidup dan peka terhadap
kebenaran. Contoh nyatanya, seseorang yang memiliki kesempatan untuk mencontek
ketika ujian namun tetap memilih jujur karena merasa diawasi Allah, menunjukkan
hati yang bersih. Demikian pula seseorang yang tersentuh hingga menangis ketika
mendengar ayat Al-Qur“an atau ceramah, lalu memperbaiki ibadahnya. Kepekaan
spiritual seperti ini mencerminkan galbu yang hidup dan sehat.

2. Qalbu yang sakit (Qalbun Marid)

Qalbun marid adalah hati yang tidak mati, tetapi sedang mengalami gangguan
karena bercampurnya unsur iman dan penyakit batin. Di satu sisi, hati ini masih
memiliki kecintaan kepada Allah. Namun di sisi lain, ia dikuasai oleh hawa nafsu,
kesombongan, ambisi dunia, dan sifat-sifat tercela lainnya. Kondisi hati seperti ini
ibarat tubuh yang sedang sakit masih hidup, tetapi melemah. Penyakit hati muncul
ketika sifat buruk seperti riya, takabbur, tamak, hasad, dan suka menuruti syahwat
lebih dominan daripada nilai-nilai iman. Jika tidak diobati melalui taubat, tazkiyah,
dan mujahadah, hati akan melemah hingga berpotensi berubah menjadi hati yang
mati.

Tanda-tanda hati yang sakit antara lain: ringan melakukan maksiat, enggan
mengisi hati dengan hal yang bermanfaat, serta lebih cenderung kepada hal-hal yang
merusak jiwa. Cirinya dapat berupa riya, sombong, munafik, ghibah, suka mencari
kesalahan orang lain, dengki, pendendam, hingga mudah marah.

Contoh nyatanya, seseorang rajin shalat tetapi tetap suka bergosip atau iri
dengan pencapaian orang lain. Ia mengetahui perbuatannya buruk, tetapi tidak
mampu menahan diri. Ini menunjukkan hati masih hidup, namun sakit. Contoh lain
adalah seseorang yang bersedekah dengan niat ingin dipuji. Kebaikannya bercampur
motif duniawi, menandakan adanya penyakit spiritual di dalam hati.

3. Qalbu yang mati (Qalbun mayyit)

Qalbun mayyit adalah kondisi paling buruk dari hati, yaitu ketika hati tidak lagi
mengenal Tuhannya dan tidak memiliki ketundukan terhadap perintah maupun
larangan Allah. Hati yang mati tidak merasakan dosa, tidak tersentuh oleh peringatan,

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

dan tidak mampu menerima petunjuk. Allah menggambarkan kondisi ini dalam QS.
Al-Baqarah: 7 sebagai hati yang telah dikunci; dan pada QS. Al-Baqarah: 10 sebagai
hati yang semakin parah penyakitnya karena kedustaan mereka.

Dalam QS. Al-Baqarah: 11-20 dijelaskan bahwa pemilik hati yang mati
menunjukkan ciri-ciri seperti: membuat kerusakan di bumi, meremehkan orang
beriman, menjadi munafik, menampakkan iman tetapi memihak pada kekafiran,
hidup dalam kegelapan batin, serta tuli, bisu, dan buta secara spiritual walaupun
indra fisiknya berfungsi.

Menurut Daulay, kondisi ini mencerminkan hilangnya kehidupan spiritual
secara total. Penyakit-penyakit hati yang dibiarkan akan mematikan potensi ruhani
sehingga hati benar-benar terputus dari cahaya iman. Contoh nyatanya, seseorang
yang mengejek orang yang menjaga shalat atau menutup aurat, bahkan
menganggapnya perbuatan sia-sia. Atau seseorang yang terbiasa menipu, menyakiti
orang lain, dan melakukan maksiat terang-terangan tanpa sedikit pun rasa bersalah.
Secara lahiriah ia tampak baik-baik saja, namun batinnya gelap dan mati dari cahaya
petunjuk (Lubis, 2019: 162-164).

Qalb memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan manusia, baik dari
sisi spiritual, emosional, maupun moral. Dalam dimensi kognitif-ruhani, galb tidak
hanya berfungsi sebagai pusat perasaan, tetapi juga sebagai sarana memahami
kebenaran melalui cahaya batin (basirah), sebagaimana dijelaskan oleh Ibn al-Qayyim.
Melalui basirah, hati mampu menangkap kebenaran dan makna spiritual yang tidak
selalu dapat dijangkau oleh akal rasional, seperti merasakan kebenaran ayat-ayat Al-
Qur’an meskipun tanpa analisis logis yang mendalam. Selain itu, galb berfungsi
sebagai pusat pengelolaan emosi, seperti rasa takut (khauf), harapan (raja’), cinta
(mahabbah), dan ketenteraman batin. Ketenteraman hati ini ditegaskan dalam QS. ar-
Ra’d/13:28 bahwa hati menjadi tenang dengan mengingat Allah, menunjukkan bahwa
kedamaian sejati bersumber dari dimensi spiritual, bukan dari pencapaian duniawi.

Qalb juga berperan sebagai pusat kemauan (irddah) dan pengendalian diri, di
mana hati yang kuat dan jernih mampu mengendalikan hawa nafsu serta mendorong
seseorang untuk memilih perbuatan yang diridhai Allah, sebagaimana dikemukakan
oleh Al-Ghazali. Lebih jauh, qalb menjadi tempat berlangsungnya proses pemurnian
dan penyucian diri (tazkiyah al-nafs), yang menentukan kualitas kepribadian
seseorang. Hati yang bersih akan melahirkan perilaku terpuji, sedangkan hati yang
kotor akan memunculkan sifat-sifat tercela, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Asy-
Syams/91:9-10. Dengan demikian, galb merupakan pusat transformasi kepribadian
manusia dalam perspektif psikologi agama (Lailah, 2021: 32-36).

B. Konsep al-Aql

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Secara etimologis, kata al-‘agl berasal dari akar kata “agala—yaqilu—aqlan” yang
memiliki makna dasar “mengikat, menahan, atau mencegah”. Makna ini
mengisyaratkan bahwa akal berfungsi sebagai kemampuan internal manusia yang
mengendalikan dirinya dari tindakan yang keliru. Dari pengertian bahasa ini, tampak
bahwa akal bukan sekadar alat berpikir, tetapi juga mekanisme moral yang menahan
seseorang dari perbuatan buruk.

Dalam pengertian terminologis, al-‘aql dipahami sebagai kemampuan mental
intelektual yang memungkinkan manusia berpikir secara rasional, memahami realitas,
menganalisis informasi, membedakan antara yang benar dan salah, serta mengambil
keputusan berdasarkan pertimbangan logis. Karena itulah akal menjadi ciri utama
kemanusiaan, suatu potensi yang membedakan manusia dari makhluk lain.

Menurut Abu Al-Huzail akal adalah daya untuk memeroleh ilmu pengetahuan,
dan juga daya yang membuat seseorang dapat membedakan antara dirinya dan benda
lain dan antara benda-benda yang satu dengan yang lain. Akal memiliki daya untuk
mengabstrakkan benda-benda yangh ditangkap oleh indera. Di samping untuk
memeroleh pengetahuan, akal juga memiliki daya untuk membedakan kebaikan dan
kejahatan. Bagi kaum Mu'tazilah akal adalah “Petunjuk jalan bagi manusia dan yang
membuat manusia menjadi pencipta perbuatannya”, karenanya jika manusia lalai
dalam perbuatannya, maka manusia wajib diberi ganjaran (Nasution, 1986: 496).

Sementara dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), akal memiliki empat
pengertian penting, yaitu:

1. Daya pikir untuk memahami, memikirkan, dan mengingat.

2. Cara atau ikhtiar dalam melakukan sesuatu.

3. Muslihat atau kecerdikan, yang menunjukkan kreativitas berpikir.

4. Kemampuan memahami lingkungan, baik fisik maupun sosial.

Kata al-‘agl (akal) dalam al-Qur'an disebut sebanyak 49 kali, sekali dalam
bentuk kata kerja lampau, dan 48 kali dalam bentuk kata kerja sekarang. Salah satunya
adalah: "Sesungguhnya seburuk-buruk makhluk melata di sisi Allah adalah mereka
(manusia) yang tuli dan bisu, yang tidak menggunakan akalnya (Q.S.Al-anfal: 22).

Kata fikr (pikiran) disebut sebanyak 18 kali dalam al-Qur'an, sekali dalam
bentuk kata kerja lampau dan 17 kali dalam bentuk kata kerja sekarang. Salah satunya
adalah; “...mereka yang selalu mengingat Allah pada saat berdiri, duduk maupun berbaring,
serta memikirkan kejadian langit dan bumi”. Tentang posisi ilmuwan, al-Qur'an
menyebutkan: “Allah akan meninggikan derajat orang-orang beriman dan berilmu
beberapa derajat” (Q.S. Al-Mujadalah : 11)

Semua bentuk-bentuk kata yang terdapat dalam al- Qur'an mengandung
anjuran, dorongan, bahkan perintah agar manusia banyak berpikir dan
memergunakan akalnya. Berpikir dan memergunakan akalnya adalah ajaran yang
jelas dan tegas dalam al-Qur'an; sebagai sumber utama ajaran-ajaran Islam.

Al-Ghazali melihat akal sebagai jiwa rasional, yang mempunyai dua daya: Jika
jiwa tumbuhan dan jiwa binatang memiliki lebih dari satu daya, maka jiwa manusia

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

hanya memiliki daya berpikir yakni akal (Nasution, 1980: 10). Adapun akal terdiri dari
2 tingkatan sebagai berikut:

1) Akal praktis (‘amilah), menangkap arti-arti yang berasal dari materi melalui
indera pengingat, memusatkan perhatian kepada alam materi, menangkap
kekhususan (juz'iyat).

2) Akal teoritis (“alimah) yang menangkap arti murni yang tak pernah ada dalam
materi bersifat metafisis, memusatkan perhatian kepada dunia immateri dan
menangkap keumuman (kulliyat).

Dalam perspektif psikologi Islam, akal memegang beberapa fungsi pokok:

1) Sebagai penuntun moral, akal bertugas membedakan antara yang baik dan
yang buruk, antara kebenaran dan kebatilan. Dengan akal, manusia dapat
memahami dan mengamalkan syariat.

2) Sebagai pengendali diri, akal bertanggung jawab untuk mengendalikan hawa
nafsu (nafs al-ammarah). Ketika nafs ingin berbuat maksiat, akal akan
mengingatkan akan konsekuensi dan perintah agama.

3) Sebagai jembatan psikologis, akal menjadi jembatan antara hati dan dunia luar.
[a memproses informasi dari indra dan menyampaikannya ke hati untuk
diproses lebih lanjut (Winda et al., 2025: 509).

Akal berfungsi sebagai potensi dinamis yang mendorong manusia untuk
berpikir rasional, memperoleh pengetahuan, serta mengembangkan peradaban dan
kualitas hidup. Melalui akal, manusia mampu memahami petunjuk wahyu,
menafsirkan makna Al-Qur’an dan Sunnah, serta menangkap prinsip-prinsip moral,
hukum, dan tujuan penciptaan (Nasution, 1996: 199). Dalam kehidupan sehari-hari,
akal berperan menimbang peristiwa, mengambil hikmah, serta membedakan antara
benar dan salah, manfaat dan mudarat, sehingga menjadi pengendali moral dalam
menentukan perilaku yang sesuai dengan nilai etis. Selain itu, akal juga memiliki
fungsi spiritual, yakni sebagai sarana untuk mengenal kebesaran Allah melalui
penalaran terhadap ayat-ayat kauniyah dan ayat-ayat qauliyah. Dengan demikian,
akal menjalankan peran yang terpadu pada dimensi rasional, moral, dan spiritual
sebagai landasan kehidupan manusia yang beriman dan bertanggung jawab.

C. Kedudukan Al-Qalb dan Al-Aql dalam Islam

Dalam perspektif Islam, al-galb dan al-‘aql menempati kedudukan yang sangat
fundamental dalam struktur kejiwaan dan spiritual manusia. Keduanya merupakan
potensi fitrah yang dianugerahkan Allah sebagai sarana manusia untuk memahami
kehidupan, menerima petunjuk Ilahi, serta membentuk perilaku yang selaras dengan
nilai-nilai agama. Al-Qur'an dan para ulama menegaskan bahwa keberhasilan
manusia dalam menjalani kehidupan dunia dan akhirat sangat bergantung pada
optimalisasi fungsi akal dan kebersihan hati.

Al-“agl memiliki kedudukan sebagai instrumen berpikir dan memahami
kebenaran secara rasional. Dengan akal, manusia mampu menimbang realitas,

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

mengolah pengetahuan, serta membedakan antara yang benar dan yang salah. Akal
menjadi syarat utama diberlakukannya taklif (pembebanan hukum syariat), karena
hanya manusia yang berakal yang mampu memahami perintah dan larangan Allah.
Oleh sebab itu, akal diposisikan sebagai alat untuk memahami wahyu, menalar
hukum-hukum syariat, serta mengarahkan manusia dalam mengambil keputusan
moral dan sosial. Namun, meskipun memiliki peran penting, akal memiliki
keterbatasan karena hanya mampu menjangkau aspek rasional dan empiris.

Sementara itu, al-Qalb menempati kedudukan yang lebih dalam sebagai pusat
spiritual, moral, dan kesadaran batin manusia. Qalb menjadi tempat bersemayamnya
iman, sumber ketenangan jiwa, serta wadah turunnya petunjuk Ilahi, sebagaimana
ditegaskan dalam QS. At-Taghabun/64:11 bahwa Allah memberi petunjuk kepada hati
orang-orang yang beriman. Dalam Islam, qalb dipahami sebagai pusat sensitivitas
moral yang menentukan kualitas perilaku manusia. Hati yang bersih (qalbun salim)
akan melahirkan akhlak mulia dan menjadi syarat keselamatan spiritual, sedangkan
hati yang kotor atau sakit akan melemahkan kemampuan manusia dalam menerima
kebenaran QS. Asy-Syu‘ara’/26:89. Qualb juga memiliki kemampuan kognitif-rithani
melalui basirah, yaitu pemahaman intuitif terhadap kebenaran yang tidak selalu dapat
dicapai oleh akal rasional. Hal ini menunjukkan bahwa kedudukan hati menjadi
indikator utama keberhasilan perjalanan spiritual manusia, bukan semata-mata
banyaknya ibadah lahiriah.

Kedudukan al-galb dan al-‘agl dalam Islam tidak bersifat dikotomis, melainkan
saling melengkapi dan bekerja secara harmonis. Akal berfungsi sebagai pengarah
berpikir dan penimbang tindakan serta dasar diberlakukannya taklif dan pemahaman
wahyu (Ali, 1998: 384). Sedangkan galb berperan dalam memurnikan niat dan
meluruskan orientasi hidup. Ketika galb bersih, akal akan bekerja secara jernih dan
objektif; sebaliknya, hati yang dipenuhi penyakit spiritual dapat menyesatkan fungsi
akal. Al-Ghazali menegaskan bahwa kondisi hati menentukan baik dan buruknya
perilaku manusia (lhya” ‘Ulim al-Din). Oleh karena itu, pengembangan akal dan

penyucian hati menjadi landasan penting bagi kehidupan yang beriman dan
berakhlak.

D. Hakikat Al-Qalb Sebagai Pusat Kesadaran Spiritual

Peran al-Qalb dalam islam memiliki tujuan yang sangat mendalam dalam
membentuk kehidupan manusia yang harmonis, baik spiritual, emosional maupun
sosial. Qalb diposisikan sebagai pusat keimanan yang berfungsi untuk mendekatkan
manusia kepada Allah, sehingga hati menjadi wadah keimanan yang kokoh dan
sarana untuk merasakan kehadiran-Nya dalam setiap aspek kehidupan serta
memahamai hikmah dari segaala ketentuan-Nya.

Selain itu al-Qalb berperan dalam menumbuhkan kesadaran spiritual yang
mendalam, dimana hati yang sehat mampu merenungi ciptaan Allah, menghayati
kebesarannya serta membedakan antara yang hak dan bathil, sehingga kehidupan

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

dijalani berdasarkan nilai-nilai ilahi. Sebagai pusat emosi, qalb juga berfungsi
mengelola perasaan dan membentuk akhlak, dengan membersihkan hati dari sifat-
sifat tercela seperti iri, dendam, dan sombong serta menumbuhkan sikap sabar, kasih
sayang dan akhlak mulia. Lebih jauh, al-Qalb juga menentukan keselamatan seseorang
di akhirat.

Dalam QS. Asy Syu’ara/26: 89 menegaskan bahwa hanya orang yang datang
kepada Allah dengan qalbun salim hati yang bersih dari syirik, iri, dengki, dan
penyakit spiritual yang akan meraih keselamatan. Hal ini menunjukkan bahwa
kedudukan hati menjadi indikator utama keberhasilan perjalanan spiritual manusia,
bukan semata-mata banyaknya ibadah lahiriah (Mansyur, 2020: 47).

E. Hakikat Al-Aql Sebagai Instrument Rasionalitas

Akal merupakan kemampuan berpikir yang memungkinkan manusia
menggunakan nalarnya untuk memahami sesuatu serta memecahkan berbagai
permasalahan dalam proses kehidupan. Akal memiliki kedudukan yang khas, bersifat
utuh, unik, dan menarik untuk dipelajari, namun karena bersifat ghaib,
keberadaannya tidak dapat dipahami secara langsung, melainkan hanya dikenali
melalui gejala atau aktivitas penggunaannya. Tingginya potensi akal menjadikannya
objek kajian penting, khususnya dalam upaya pembinaan, pembimbingan, dan
pemanfaatan potensi akal manusia, sehingga akal perlu mendapatkan pendidikan
agar dapat berkembang secara optimal. Dengan akal, manusia mampu memahami
dan menemukan kebenaran secara mandiri. Al-Raghib al-Asfahani menjelaskan bahwa
akal merupakan wadah yang menghimpun kekuatan untuk menerima dan mengolah
ilmu pengetahuan (Al-ashfahani, 1971: 382). Akal juga dapat dipahami sebagai suatu
sistem yang berdiri sendiri namun terintegrasi dengan seluruh tubuh manusia,
berfungsi sebagai sumber kreativitas, penggerak, sekaligus pengendali yang
mengatur seluruh aktivitas tubuh, termasuk dalam memberikan arahan mengenai
perbuatan baik dan buruk yang harus ditaati. Oleh karena itu, akal dapat dimaknai
sebagai cahaya hati yang berperan membedakan kebaikan dan keburukan, serta
menjadi garda terdepan dalam menentukan arah kehidupan manusia, sehingga
pendidikan akal menjadi syarat utama agar manusia mampu memahami wahyu
sebagai dasar syariat.

Teuku Safir Iskandar dalam Al Razi merumuskan kategori kemampuan akal
kepaada beberapa tingkatan sebagai berikut :

1) Al-Uqul Al-Hayyulaniyyah (akal material). Akal semacam ini belum terisi oleh
pengalaman dan pengetahuan. Dia punya kemampuan untuk memperoleh
pengetahuan dan pengalaman. Akal ini baru dimiliki oleh anak-anak dan ada
pada tingkat yang paling bawah.

2) Al-Uqul bi Al-Malakah (akal dalam kapasitas). Dia bukan hanya sebagai akal
material, tetapi telah mempunyai kapasitas dan kemampuan untuk menangkap
pengalaman dan pengetahuan awal (al-ulum al-badihiyyah). Melalui pengetahuan

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

awal, akal mencoba menyusunnya dalam suatu bentuk rumusan. Rumusan yang
disusun berbeda diantara setiap orang. Perbedaannya adalah didasarkan kepada
sedikit pengalaman atau pengetahuan dasar, disamping banyaknya kapasitas
penggunaan pengalaman dan pengetahuan awal dalam membentuk rumusan-
rumusan pengetahuan yang terorganisasi.

3) Al-Uqul bi Al-fi'l (akal dalam aktualitas). Akal itu bukan saja material dan
kapasitas, namun dia telah mempunyai kemampuan dalam menangkap
pengetahuan (al-ulum al-kasbiyyah)’, dan juga telah mempunyai kemampuan
untuk mereproduksi pengetahuan yang diperoleh dengan tidak menggunakan
ekstra perhatian dan kemampuan.

4) Al-"Aql Al-Mustafad, Akal ini mampu mengungkap pengetahuan tanpa melalui
tangkapan inderawi dan dapat mengaktualisasikan pengetahuan secara jelas dan
tepat. Inilah derajat akal tertinggi dan dikatakan sederajat dengan malaikat
(Iskandar, 2003: 69).

Manusia dapat dikatakan manusia apabila memiliki akal dan memanfaatnya
sebagaimana mestinya. Apabila manusia menggunakan akalnya dengan baik dan
benar maka, manusia dapat meningkatkan taraf kehidupannya dari kehidupan yang
masih tradisional (tertinggal) menuju kehidupan yang lebih modern (maju) seperti
zaman sekarang ini. Dengan adanya kemajuan tersebut, maka dapat membawa
dampak positif dan dampak negatif. Untuk mengurangi dampak negatif, maka
manusia memerlukan akalnya untuk berpikir secara logis, kritis, dan sistematis,
sehingga dampak negatif tersebut dapat berkurang. Handayani dan Suyadi
menjelaskan bahwa seseorang yang berakal mampu menahan dan mengendalikan
dirinya dari hawa nafsu yang bersifat tercela atau dilarang oleh agama serta bersikap
bijaksana dalam mengambil suatu keputusan untuk menghadapi dan menyelesaikan
suatu permasalahannya. Sikap ini terbanding kebalik dengan seseorang yang tidak
berakal. Seseorang yang tidak berakal biasanya akan tergesa gesa, cepat dalam
mengambil suatu keputusan dan menghalalkan segala carauntuk mengatasi dan
menyelesaikan suatu permasalahannya tanpa berfikir panjang dan menghiraukan
akibatnya dari suatu keputusan tersebut.

F. Hubungan Al-Qalb Dan Al-Aql Dalam Persferktif Psikologi Agama

Dalam kajian psikologi agama, al-qalb (hati) dan al-‘agl (akal) dipahami sebagai
dua dimensi batin manusia yang tidak dapat dipisahkan. Keduanya bekerja secara
komplementer dalam membentuk kepribadian, perilaku, dan kualitas spiritual
seseorang. Al-galb dipandang sebagai pusat rasa, intuisi moral, dan kecenderungan
ruhaniah; sedangkan al-‘aql berperan sebagai kapasitas berpikir, menimbang, dan
mengarahkan tindakan secara rasional. Ketika keduanya berjalan selaras, manusia
mampu mencapai kematangan psikologis maupun spiritual. Namun dalam realitas
kehidupan, hati manusia tidak selalu berada dalam kondisi bersih. Pengaruh unsur
materi dalam diri manusia seperti dorongan keduniaan, kecintaan pada harta,

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

kekuasaan, serta sifat-sifat tercela seperti sombong, egois, dan tamak dapat menutupi
kejernihan al-qalb. Dalam perspektif psikologi agama, kondisi hati yang “tertutup”
atau “terkotori” ini akan memengaruhi cara kerja akal. Akal menjadi sulit
membedakan mana dorongan nafsu dan mana tuntunan moral, sehingga keputusan
yang dihasilkan mudah menyimpang dari nilai kebenaran.

Karena itu, hubungan antara al-qalb dan al-aql sangat dipengaruhi oleh proses
pembersihan hati (tazkiyatun nafs). Ketika hati dibersihkan dari kecenderungan
negatif, akal menjadi lebih objektif dan mampu melihat realitas dengan kejernihan
spiritual. Proses penyucian hati inilah yang kemudian menjadi jembatan penting
dalam integrasi fungsi galb dan agl.

Dalam materi sebelumnya dijelaskan beberapa usaha untuk membersihkan
hati, dan upaya-upaya tersebut dalam perspektif psikologi agama juga berfungsi
sebagai mekanisme regulasi diri. Misalnya, menahan hawa nafsu bukan sekadar
tindakan moral, tetapi bentuk self-control yang menyeimbangkan impuls emosional
agar tidak mendominasi akal. Begitu pula pelaksanaan ibadah seperti shalat, puasa,
zakat, atau haji, berfungsi sebagai latihan psikologis untuk membentuk disiplin diri,
kestabilan emosi, dan kedekatan dengan nilai-nilai transendental. Ibadah seperti
berbuat baik kepada sesama menjadi sarana memperkuat empati dan kepekaan sosial
dua aspek penting dalam kesehatan mental spiritual.

Aktivitas zikir, membaca Al-Qur’an, memberi nasihat, dan saling menguatkan
juga berperan sebagai spiritual coping, yaitu strategi psikologis untuk meredakan
tekanan batin dan mengembalikan hati kepada ketenangan. Sementara itu, kepedulian
sosial berupa sedekah, hadiah, atau bantuan lain kepada orang lain merupakan bentuk
aktualisasi kebeningan hati yang mampu memperkuat hubungan sosial dan
menumbuhkan rasa kebermaknaan hidup.

Ketika rangkaian aktivitas tersebut dilakukan, hati berangsur menjadi lebih
tenang, bersih, dan peka terhadap nilai-nilai kebenaran. Kejernihan inilah yang
kemudian memengaruhi akal dalam mengambil keputusan. Akal tidak lagi hanya
bekerja secara logis, tetapi memperoleh arah dari nilai-nilai spiritual yang tertanam
dalam hati. Dalam kondisi ideal, al-galb memberikan orientasi moral-spiritual,
sedangkan al-‘agl mengatur cara terbaik untuk mewujudkannya dalam tindakan
nyata. Dengan demikian, hubungan al-qalb dan al-‘agl menjadi hubungan saling
menguatkan dimana, hati membersihkan motivasi, akal mengatur tindakan.

Dalam perspektif psikologi agama, integrasi keduanya menghasilkan pribadi
yang matang secara psikologis (memiliki kontrol diri, stabilitas emosi, dan perilaku
rasional) sekaligus matang secara spiritual (mengutamakan nilai-nilai ilahiah dan
kehidupan akhirat). Inilah gambaran manusia yang seimbang antara kebutuhan
duniawi dan tuntunan ruhaniah (Hodri, 2013: 19-22).

KESIMPULAN

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1221-1232
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Al-galb dan al-‘agl merupakan dua unsur penting dalam diri manusia yang
berfungsi saling melengkapi. Qalb menjadi sumber spiritualitas dan moralitas, sedangkan
akal berperan dalam proses berpikir dan pengambilan keputusan rasional. Hati yang
bersih melahirkan perilaku mulia dan ketenangan batin, sementara akal yang sehat
mendorong manusia memahami wahyu, menimbang pilihan, dan menata hidup dengan
bijaksana. Dalam praktik kehidupan, keduanya berpengaruh terhadap karakter pribadi,
hubungan sosial, kualitas ibadah, serta kemampuan menyelesaikan persoalan. Islam
menekankan pentingnya penyucian hati (tazkiyah) dan pengoptimalan akal agar manusia
dapat menjalani kehidupan secara seimbang, beradab, dan sesuai tuntunan Ilahi. Sinergi
antara galb dan akal menjadikan manusia mampu mencapai kebahagiaan dunia dan
keselamatan akhirat.

DAFTAR PUSTAKA

Al-ashfahani, A. R. (1971). Mu’jam mufrodat Al - faadhi Alqur’an. Lebanon: Daarul Kutub
Al-Ilmiyah.

Ali, M. D. (1998). Pendidikan Agama Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Amda, A. D. (2020). Makna Semantik Qalbu dalam Al-Qur’an. Syaikhuna, 11(2). Retrieved
from https://share.google/kZaR6tzg14ZxyRbOK

Firman, A. J. (2017). Paradigma Hasan Langgulung Tentang Konsep Fitrah Dalam
Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2).

Hodri. (2013). Penafsiran Akal Dalam Al-Qur’an. Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis, 3(1).

Iskandar, T. safir. (2003). Falsafah kalam kajian teodisi, filsafat teologis fakhir Al-din Al razi.
Lhokseumawe Nanggroe Aceh Darussalam: Nadia foundation.

Lailah, S. (2021). Qalb dalam Perspektif Al-Qur’an (Kajian Tafsir Al-Azhar) “skripsi.” Jakarta:
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Lubis, R. (2019). Psikologi Agama (H. Purba, Ed.). Meda: Perdana Publishing.

Mansyur. (2020). Al-Qalb dalam Perspektif AI-Qur’an. Jakarta: Perdana Publishing.

Mestika, Z. (2004). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta.

Nasution, H. (1980). Akal dan Wahyu dalam Islam. jakarta: Ul Press.

Nasution, H. (1986). Teologi Islam, aliran-aliran sejarah, analisa, perbandingan. jakarta: Ul
Press.

Nasution, H. (1996). Islam Rasional; Gagasan dan Pemikiran Prof. Dr. Harun Nasution.
Bandung: Mizan.

Waruwu, M. (2023). Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif,
Metode Penelitian Kuantitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method).
Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1).

Winda, A., Ramadhani, U., Horta, S., Wira, Y., Nugraha, C., & Lubis, R. (2025). Konsep Al-
Qalb dan Al-Aql. Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamanaa, 2(3).

Il Dipa Apriza, et. al. || Konsep Al-Qalb dan Al-Aq] ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

