Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga Menurut Ibn Miskawaih

Mukhlisin?, Ngutsman Mukromin?, Wahyu Maulana Endris?
123 Universitas Nahdlatul Ulama Purwokerto, Indonesia
Email: unumuhlisinl7@gmail.com !, ngutsman@unupurwokerto.ac.id ?,
wahvyu.endris@gmail.com 3

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan konsep pendidikan akhlak anak menurut
Ibnu Miskawaih sebagai refleksi kasus degradasi moral siswa terhadap guru di Indonesia.
Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi kasus dan
studi pustaka (library research) terhadap kitab Tahdzib al-Akhlak wa Tathir Al-’Araq karya Ibnu
Miskawaih. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep pendidikan akhlak Ibnu
Miskawaih menekankan pada pembiasaan (al-adah) dan pembersihan jiwa yang sangat
relevan untuk mengatasi dekadensi moral di lingkungan sekolah. Pendidikan akhlak tidak
hanya menjadi tanggaung jawab sekolah, akan tetapi keluarga memiliki peran utama dalam
pembiasaan akhlak anak. Pendidikan keluarga harus mampu menyeimbangkan tiga
kekuatan jiwa (rasional, emosi, dan nafsu) agar anak memiliki akhlak terpuji.

Kata Kunci: Ibnu Miskawaih, Kekerasan Anak, Keluarga Islam, Pendidikan Akhlak.

Moral Education of Children in Family According to Ibn Miskawaih

Abstract

This study aims to describe the concept of children’s moral education according to Ibn Miskawaih as a
reflection of the case of moral degradation of students towards teachers in Indonesia. The method used
is descriptive qualitative with a case study approach and library research on the book Tahdzib al-
Akhlak wa Tathir Al-"Araq by Ibn Miskawaih. The results of the study show that Ibn Miskawaih’s
concept of moral education emphasizes habituation (al-adah) and purification of the soul, which are
highly relevant to overcoming moral decadence in the school environment. Moral education is not only
the responsibility of schools, but families also play a major role in the habit formation of children’s
morals. Family education must be able to balance the three forces of the soul (rational, emotional, and
lust) so that children have praiseworthy morals.

Keywords: Ibn Miskawaih, Child Violence, Islamic Family, Moral Education.

PENDAHULUAN

Kasus dekadensi moral (kemerosotan moral) siswa terhadap guru yang terjadi di
Indonesia dewasa ini, salah satunya terjadi di Sekolah Menengah Kejuruan (SMK) di Bima,
Nusa Tenggara Barat, merupakan fenomena lawas yang mengundang perhatian masyarakat
dan akademisi. Kasus dekadensi moral yang dimaksud meliputi berbagai fenomena seperti:
tawuran remaja, pergaulan bebas (seks bebas), pemerkosaan yang melibatkan pelajar,
penggunaan narkoba, perundungan (bullying) di sekolah (fisik dan siber), pelecehan seksual,
kekerasan terhadap anak dan wanita, serta tindak pidana korupsi dan gratifikasi. Fenomena
ini sering dikaitkan dengan minimnya pengawasan keluarga, kualitas interaksi yang rendah,
serta paparan media yang tidak terkontrol. Fenomena tersebut tidak hanya menimbulkan
keprihatinan, tetapi juga membuka kembali diskursus mengenai krisis akhlak dalam dunia

1828 || Mukhlisin, et.al. | | Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:unumuhlisin17@gmail.com
mailto:ngutsman@unupurwokerto.ac.id
mailto:wahyu.endris@gmail.com

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

pendidikan. Fenomena ini tidak bisa dipahami secara parsial sebagai kesalahan individu,
melainkan harus dikaji secara mendalam dan menyeluruh.

Pendidikan nasional dewasa ini, berdasarkan petunjuk teknik (juknis) dari
kementerian terkait, menuntut keberhasilan pendidikan diukur melalui capaian akademik
dan kompetensi kognitif semata, sebagai akibatnya, dimensi afektif dan moral cenderung
terpinggirkan. Padahal menurut Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional, disebutkan bahwa pendidikan adalah usaha sadar dan terencana
untuk mengembangkan potensi siswa agar memiliki kekuatan spiritual, pengendalian diri,
kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang dibutuhkan dirinya,
masyarakat, bangsa, dan negara, dengan menjunjung tinggi nilai agama dan persatuan
bangsa. Sementara Azra (1999) menegaskan bahwa pendidikan Islam memiliki misi integral,
yakni membentuk kepribadian manusia yang seimbang antara aspek akal, jiwa, dan
perilaku. Oleh karena itu, kasus kekerasan siswa terhadap guru perlu ditarik ke ranah
pendidikan akhlak sebagai persoalan mendasar.

Merujuk undang-undang yang berlaku, pendidikan akhlak sejatinya tidak dapat
dibebankan sepenuhnya kepada sekolah, karena menurut perspektif Islam, keluarga
merupakan lingkungan pendidikan pertama bagi anak. Nilai-nilai dasar seperti
penghormatan, pengendalian diri, dan etika sosial pertama kali dipelajari anak melalui
interaksi dalam keluarga. Setiap orang tua memiliki peran sebagai suri tauladan akhlak
karimah bagi anak-anaknya. Sebaliknya, lemahnya pendidikan akhlak dalam keluarga
berpotensi melahirkan perilaku agresif dan tidak terkendali ketika anak berada di
lingkungan sekolah.

Salah satu tokoh muslim klasik yang memberikan perhatian besar mengenai
persoalan pendidikan akhlak adalah Ibnu Miskawaih. Melalui karya Tahdzib al-Akhlak wa
Tathir al-A’rag, Ibnu Miskawaih menawarkan konsep pendidikan moral yang berorientasi
pada pembersihan jiwa dan pembiasaan perilaku baik. Pemikirannya relevan untuk
dikontekstualisasikan dengan problem pendidikan kontemporer di negeri ini, khususnya
dalam menanggapi kasus dekadensi moral siswa terhadap guru. Oleh karena itu, penelitian
ini bertujuan mengkaji konsep pendidikan akhlak anak menurut Ibnu Miskawaih dan
relevansinya sebagai refleksi serta solusi preventif terhadap kasus dekadensi moral siswa
terhadap guru.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif-
analitis. Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian bukan untuk menguji hipotesis,
melainkan untuk memahami dan mendeskripsikan konsep pendidikan akhlak anak menurut
Ibnu Miskawaih secara mendalam, serta mengaitkannya dengan fenomena kekerasan siswa
terhadap guru. Metode kualitatif memungkinkan peneliti menggali makna, nilai, dan
gagasan filosofis yang terkandung dalam pemikiran tokoh.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research) dengan
menelaah sumber-sumber primer dan sekunder (Assingkily, 2021). Sumber primer utama
dalam penelitian ini adalah kitab Tahdzib al-Akhlak wa Tathir al-A’raq karya Ibnu Miskawaih.
Sementara itu, sumber sekunder meliputi buku-buku, artikel jurnal, dan hasil penelitian
terdahulu yang relevan dengan pendidikan akhlak, pendidikan Islam, dan pendidikan
karakter. Selain itu, kasus kekerasan siswa terhadap guru di Sekolah Menengah Kejuruan

1829 || Mukhlisin, et.al. | | Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

(SMK) di Bima, Nusa Tenggara Barat, digunakan sebagai konteks reflektif untuk mengaitkan
teori dengan realitas empiris.

Analisis data dilakukan dengan teknik analisis konten (content analysis), yaitu
mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menafsirkan konsep-konsep kunci dalam
pemikiran Ibnu Miskawaih tentang akhlak dan pendidikan jiwa. Data yang telah dianalisis
kemudian dikontekstualisasikan dengan fenomena pendidikan kontemporer untuk
memperoleh pemahaman yang komprehensif. Validitas data dijaga melalui konsistensi
rujukan dan ketepatan interpretasi terhadap teks klasik dan literatur pendukung (Arikunto,
2001).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Fenomena dekadensi moral atas siswa terhadap gurunya, sebetulnya bukan kasus
baru di Indonesia melainkan kasus random yang telah berlangsung lama, terlebih setelah
tumbuhnya media sisial digital dewasa ini, kasus dekadensi moral ini menjadi lebih sering
terjadi. Menurut Devi Barokah et.al (2025), seiring maraknya media sosial, kini siswa dengan
mudah mengekspresikan komplain, kritik hingga hinaan, terhadap guru secara terbuka
tanpa mempertimbangkan norma sopan santun. Rendahnya kesadaran moral siswa
terhadap guru merupakan pertanda buruk bagi kualitas pendidikan di negeri ini. Sekolah
yang berfungsi sebagai benteng terakhir pendidikan, memang memiliki tugas dan peran
penting dalam mencetak siswa menjadi manusia seutuhnya sebagai bekal menjalani
kehidupan dunia dan akhirat.

Namun demikian terjadinya fenomena dekadensi moral siswa terhadap guru, tidak
bisa dibebankan pada sekolah semata, karena dalam perspektif Islam, pendidikan akhlak
bukan melulu tugas sekolah, melainkan tugas utama setiap keluarga.

Definisi Akhlak menurut Ibn Miskawaih
Menurut Ibn Miskawaih dalam Tahdzib (25, 1911), pengertian akhlak ialah sebagai
berikut:
0550 Lo Lain (remnsd J1 o Jndl 009 . B335 558 i (30 Loladl 1 Lg) ey puiild Il 3150
o S OBy Cow 31 (10 gy ual 920 tad (30 aSyz (s QW)’SEWI do! cpo bado
ovzn GUBY dasuwaps (0 ELyp ol danw Gylay Sgue (351 (0 Uoyan Bovo Wonin B (odr il (0
Wiy el (0 03209 ik SUBY dummy e 331 (o Uoyie Binid

Artinya:

“Akhlak adalah keadaan jiwa yang mendorongnya untuk bertindak tanpa berpikir dan tanpa
pertimbangan. Keadaan ini terbagi menjadi dua bagian, yaitu yang bersifat alami dari sifat dasar
seseorang, seperti orang yang mudah marah dan tersinggung karena hal-hal kecil, dan orang yang
mudah takut karena hal-hal kecil, seperti orang yang tertawa berlebihan karena suara kecil yang
didengarnya atau takut karena berita yang didengarnya, dan orang yang tertawa berlebihan
berlebihan dari hal sekecil apa pun yang disukainya, dan seperti orang yang murung dan sedih dari
hal sekecil apa pun yang menimpanya.”

Ibnu Miskawaih menyimpulkan bahwa akhlak sebagai proses pembentukan kondisi
jiwa yang mendorong manusia untuk berperilaku baik secara spontan, keadaan jiwa yang
menimbulkan perbuatan tanpa memerlukan pertimbangan rasional yang panjang. Akhlak
bukan sekadar perilaku lahiriah, tetapi merupakan manifestasi dari kondisi batin yang telah

1830 || Mukhlisin, et.al. | | Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

terbentuk melalui proses pendidikan dan pembiasaan. Menurut Ibnu Miskawaih
selanjutnya, kondisi jiwa manusia tidak bersifat statis. Akhlak dapat bersumber dari sifat
alami, tetapi juga dapat dibentuk melalui kebiasaan dan latihan yang berkelanjutan,
pentingnya pendidikan akhlak sejak dini melalui pendidikan keluarga, karena jiwa anak
masih lentur dan mudah dibentuk. Pembiasaan perilaku baik (al-‘adah) menjadi metode
utama dalam pendidikan akhlak, terutama dalam lingkungan keluarga (25, 1911).

e 5> Y9 Yol dde et @3 Sy dig,0b 0e O Layyg coydidly Balall oliiue 1650 b Lghag
1 grany JBy ABbUIAE (il pols L) pgrany JUES Bl (3 Lol Calis| 1igly Wy 4Ske
da> 48 dabUl Guaill 0450
Artinya

“Dan di antaranya ada yang diperoleh melalui kebiasaan dan latihan, dan mungkin awalnya berasal
dari pengamatan dan pemikiran, lalu terus dilakukan secara bertahap hingga menjadi kebiasaan dan
warisan. Oleh karena itu, para ulama terdahulu berbeda pendapat mengenai akhlak. Sebagian dari
mereka berpendapat bahwa akhlak khusus untuk jiwa yang tidak dapat berpikir, dan sebagian lainnya
berpendapat bahwa jiwa yang dapat berpikir mungkin memiliki bagian di dalamnya.”

Jiwa merupakan faktor utama yang memunculkan tindakan spontanitas manusia,
yang disebut sebagai akhlak. Namun demikian menurut Ibn Miskawaih, jiwa manusia tidak
tunggal, secara umum jiwa dapat dibagi menjadi dua jenis, yakni: jiwa yang tidak dapat
berpikir dan jiwa yang dapat berpikir. Kedua jenis jiwa tersebut merupkan faktor pendorong
munculnya akhlak bagi manusia.

Ibn Miskawaih mengakui bahwa definisi akhlak, kerap menjadi bahan perdebatan
yang melahirkan dua kubu. Kubu pertama yang berpendapat bahwa akhlak merupakan
tindakan spontanitas tanpa pertimbangan pikiran, sementara kubu lainnya berpendapat
bahwa akhlak merupakan tindakan rasional atas keputusan sadar manusia. Selanjutnya, Ibn
Miskawaih menjembatani perbedaan pandangan ini dengan mengemukakan bahwa jiwa
manusia dapat dikenali menjadi beberapa bagian, antara lain: (1) an-nathiqah (jiwa rasional);
(2) al-ghadhabiyyah (jiwa emosional); dan (3) al-syahwaniyyah (jiwa keinginan biologis).
Keseimbangan antara ketiga kekuatan kiwa ini menentukan kualitas akhlak seseorang.
Apabila kekuatan rasional mampu mengendalikan emosi dan nafsu, maka lahir akhlak yang
terpuji (akhlak karimah). Sebaliknya, dominasi salah satu kekuatan, khususnya aspek
emosional, dapat melahirkan perilaku agresif dan destruktif.

Tabel 1. Klasifikasi Jiwa Menurut Ibnu Miskawaih

No. | Kekuatan Jiwa (Al-Quwwah) Sifat Utama
An-Nathigah Rasional / Kebijaksanaan
Al-Ghadhabiyyah Emosional / Keberanian
Al-Syahwaniyyah Biologis / Keinginan

Kasus Dekadensi Moral di Indonesia

Kasus dekadensi moral siswa yang terjadi di SMK di Bima, Nusa Tenggara Barat
merupakan salah satu kasus yang menarik perhatian netizen di media sosial. Kasus-kasus
semacam ini tidak bisa dianggap remeh sebagai kenakalan remaja, akan tetapi harus
dipahami secara komprehensif untuk segera ditindaklanjuti karena kualitas pendidikan
nasional sedang diuji. Rendahnya kesadaran moral siswa, mengutip pendapat Ibn

1831 || Mukhlisin, et.al. | | Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Miskawaih, dapat dipahami sebagai bentuk dominasi al-ghadhabiyyah yang tidak terkendali.
Sementara jika an-nathiqiyah mendominasi, akan mendorong perkataan, perbuatan dan sikap
yang terpuiji.

Dekadensi moral ini menunjukkan kegagalan proses pendidikan akhlak di
lingkungan sekolah dan keluarga. Namun dalam konteks ini, keluarga memiliki peran
sentral sebagai lingkungan pendidikan pertama bagi setiap anak. Keluarga bertanggung
jawab menanamkan kebiasaan moral, seperti kesabaran, sopan santun, dan penghormatan
terhadap orang lain, lebih lagi kepada guru. Pendidikan akhlak dalam keluarga Islam,
menurut Ibnu Miskawaih tidak cukup hanya melalui nasihat verbal, tetapi harus
diwujudkan dalam keteladanan dan pembiasaan nyata. Anak belajar akhlak melalui
pengamatan dan peniruan terhadap perilaku orang tua. Oleh karena itu, kegagalan
pendidikan akhlak dalam keluarga akan berdampak langsung pada perilaku anak di
sekolah. Dengan demikian, penguatan pendidikan akhlak dalam keluarga Islam menjadi
langkah strategis untuk mencegah terjadinya dekadensi moral di lingkungan pendidikan
formal. Keluarga harus menanamkan pembiasaan (al-adah) terpuji, agar anak mampu
mengendalikan emosinya sejak dini.

Konsep pendidikan akhlak menurut Ibn Miskawaih, adalah sebagai berikut:

Pertama, Akhlak bukan bawaan, melainkan hasil latihan. Akhlak adalah hasil latihan
yang menjadi kebiasaan, sehingga memunnculkan tindakan spontanitas, tanpa melalui
pertimbangan rasio terlebih dahulu. Dengan kata lain, akhlak bukan sifat bawaan manusia
sejak lahir, melainkan kondisi jiwa yang terbentuk dari pembiasaan dan latihan yang terarah
hingga malahirkan keseimbangan antara akal (an-natigiyyah), emosi (al-ghadabiyyah), dan
nafsu (al-syahwaniyyah).

Kedua, Orientasi Dunia dan Akhirat. Pendidikan akhlak bertujuan mencapai
kebahagiaan sejati (sa'adah) di dunia dan akhirat, melalui pembentukan karakter yang
mendorong akhlak karimah. Agama adalah akhlak, pemahaman agama yang baik akan
memunculkan akhlak yang baik, sebagai bagian dari tercapainya kesempurnaan jiwa.

Ketiga, Jiwa Manusia. Manusia memiliki jiwa yang mulia. Jiwa beda dengan raga.
Jiwa bersifat metafisik, sedangkan raga berwujud fisik. Selain itu, jiwa harus dilatih, dipaksa
serta dikendalikan, sedangkan raga tumbuh sesuai kehendak alam. Manusia bisa
mengendalikan jiwanya, tetapi tidak bisa mengendalikan raganya. Jiwa manusia menurut
Ibn Miskawaih, terbagi menjadi tiga bagian, antara lain: akal (an-natigiyyah), emosi (al-
ghadabiyyah), dan nafsu (al-syahwaniyyah).

Keempat, Metode Pendidikan Akhlak, antara lain: (1) metode pembiasaan (ta wid); (2)
metode keteladanan (uswah hasanah); (3) metode pemahaman agama dan nilai (tadarrus); (4)
metode pendekatan sosial (mujawarah), yakni bergaul dengan lingkungan yang baik dan
teman yang saleh; dan (5) metode pengendalian diri (tadbir), yakni melatih diri untuk tidak
terburu-buru, berpikir kritis, dan menjaga stabilitas jiwa.

Dekadensi moral siswa terhadap guru membawa konsekuensi serius bagi proses
pembelajaran di sekolah. Menurut Devi Barokah et.al (2025), salah satu dampak paling
serius adalah menurunnya otoritas dan kewibawaan guru, akibatnya proses belajar-
mengajar menjadi tidak efektif karena siswa tidak menghormati gurunya. Selain itu, guru
yang menjadi korban ujaran kebencian atau penghinaan dapat mengalami gangguan
psikologis, seperti: malu, stres, bahkan trauma. Padalah menurut Bruner, sebagaimana
dikutip Devi Barokah et.al (2025), pendidikan adalah proses transaksional yang menuntut

1832 || Mukhlisin, et.al. | | Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

interaksi aktif antara guru dan siswa. Selanjutnya lingkungan pembelajaran yang dipenuhi
konflik antara guru dan siswa akan menghambat proses internalisasi ilmu pengetahuan.
Oleh karena itu, pendidikan akhlak tidak bisa dibebankan sepenuhnya pada sekolah, karena
pendidikan akhlak membutuhkan keteladanan, pembiasaan, pengawasan dan pendisiplinan
sepanjang waktu. Sementara siswa belajar di sekolah hanya terhitung beberapa jam sehari,
sedangkan sisa waktu yang lebih banyak berlangsung bersama keluarga.

SIMPULAN

Pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih menekankan bahwa keluarga Islam adalah
tempat pertama untuk melakukan tahdzib al-akhlag. Menurut Ibnu Miskawaih, pendidikan
akhlak anak dalam keluarga Islam bertujuan mencapai kebahagiaan sejati melalui
pembiasaan, keteladanan, dan disiplin sejak dini untuk membentuk keseimbangan jiwa
(rasio, emosi, nafsu), dengan menekankan rasa malu sebagai tanda awal perkembangan akal
sebagai pintu masuk pembentukan akhlak mulia, melatihnya menjadi kebiasaan spontan
yang baik sesuai tuntunan agama untuk membangun peradaban beradab. Dengan
penguatan peran keluarga dalam membiasakan perilaku moderat, risiko kekerasan anak
terhadap guru dapat diminimalisir melalui internalisasi rasa hormat dan kendali jiwa.

Konsep kunci pendidikan akhlak anak dalam keluarga Islam, yaitu: pertama, Akhlak
adalah Hasil Latihan. Akhlak bukan sifat bawaan yang dibawa manusia sejak lahir,
melainkan kondisi jiwa yang terbentuk dari pembiasaan dan latihan yang terarah.
Pendidikan harus menyeimbangkan antara akal (an-natigiyyah), emosi (al-ghadabiyyah), dan
nafsu (al-syahwaniyyah) supaya anak menjadi pribadi yang berakhlak karimah; Kedua,
Orientasi Dunia dan Akhirat. Orientasi pendidikan ialah pencapaian sa’adah (kebahagiaan
sejati) melalui ketaatan pada Tuhan dan melakukan kebaikan bagi masyarakat; Ketiga, Faktor
Utama Keluarga. Keluarga merupakan faktor penentu utama terhadap akhlak bagi anak.
Oran tua yang berakhlak karimah akan menuntun anak berakhlak karimah pula.

DAFTAR PUSTAKA
Agus, Zulkifli. (2017). Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga Menurut Islam. Jurnal
Tarbiyah Islamiyah, 2(1), 8-11.

https://ejournal.stairu.ac.id/index.php/raudhah/article/view/11/8

Ali, Musyafa. dkk. (2021). Hadis Parenting: Praktik Baik Mewujudkan Keteladanan dan Karakter
Anak. Purwokerto: CV. Rumah Kreatif Wadas Kelir.

An-Nahlawi, Abdurrahman. (1995). Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah dan Masyarakat.
(Terjemahan Shihabuddin). Jakarta: Gema Insani

Arikunto, S. (2001). Manajemen Penelitian. Jakarta: Rineka Cipta.

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan
Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Asy’ari, Hasyim. (2017). Pendidikan Karakter Khas Pesantren (Adabul ‘Alim wa a-Muta’llim).
(Terjemahan Rosidin). Tangerang: Tsmart

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Barokah, Devi., et.al. (2025). Fenomena Dekadensi Moral Siswa Terhadap Guru di Media
Sosal, 3(3), 1275-1282. https://ojs.smkmerahputih.com/index.php/jimu/article/view/762

Bertens, Kees. (2005). Etika, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama

Helmawati. (2016). Pendidik sebagai Model. Bandung: PT Remaja Rosdakarya

1833 || Mukhlisin, et.al. | | Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://ejournal.stairu.ac.id/index.php/raudhah/article/view/11/8
https://ojs.smkmerahputih.com/index.php/jimu/article/view/762

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Miskawaih, Ahmad Ibn Muhammad Ibn. (1911). Tahdzib Al-Ahlag Wa Tathir Al-’Araq. Cairo:
Al-Matba’ah Al-Husayniyah

Muslim, Moh. (2016). Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga Perspektif Zakiah Darajat (Skripsi
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah)

Mustaqim, Abdul. (2019). Quranic Parenting: Kiat Sukses Mendidik Anak Cara Al-Qur’an.
Sleman: Lintangbooks.

Trim, Bambang. (2008). Meng-install Akhlak Anak. Jakarta: PT Grafindo Media Utama

Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional

1834 || Mukhlisin, et.al. | | Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

