
Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Mukhlisin, et.al. || Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga…. 1828 

Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga Menurut Ibn Miskawaih 
 

Mukhlisin¹, Ngutsman Mukromin², Wahyu Maulana Endris3 
1,2,3 Universitas Nahdlatul Ulama Purwokerto, Indonesia 

Email: unumuhlisin17@gmail.com 1, ngutsman@unupurwokerto.ac.id 2, 

wahyu.endris@gmail.com 3 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan konsep pendidikan akhlak anak menurut 

Ibnu Miskawaih sebagai refleksi kasus degradasi moral siswa terhadap guru di Indonesia. 

Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi kasus dan 

studi pustaka (library research) terhadap kitab Tahdzib al-Akhlak wa Tathir Al-’Araq karya Ibnu 

Miskawaih. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep pendidikan akhlak Ibnu 

Miskawaih menekankan pada pembiasaan (al-adah) dan pembersihan jiwa yang sangat 

relevan untuk mengatasi dekadensi moral di lingkungan sekolah. Pendidikan akhlak tidak 

hanya menjadi tanggaung jawab sekolah, akan tetapi keluarga memiliki peran utama dalam 

pembiasaan akhlak anak. Pendidikan keluarga harus mampu menyeimbangkan tiga 

kekuatan jiwa (rasional, emosi, dan nafsu) agar anak memiliki akhlak terpuji.  

Kata Kunci: Ibnu Miskawaih, Kekerasan Anak, Keluarga Islam, Pendidikan Akhlak. 
 

Moral Education of Children in Family According to Ibn Miskawaih 
 

Abstract 

This study aims to describe the concept of children's moral education according to Ibn Miskawaih as a 

reflection of the case of moral degradation of students towards teachers in Indonesia. The method used 

is descriptive qualitative with a case study approach and library research on the book Tahdzib al-

Akhlak wa Tathir Al-'Araq by Ibn Miskawaih. The results of the study show that Ibn Miskawaih's 

concept of moral education emphasizes habituation (al-adah) and purification of the soul, which are 

highly relevant to overcoming moral decadence in the school environment. Moral education is not only 

the responsibility of schools, but families also play a major role in the habit formation of children's 

morals. Family education must be able to balance the three forces of the soul (rational, emotional, and 

lust) so that children have praiseworthy morals. 
Keywords: Ibn Miskawaih, Child Violence, Islamic Family, Moral Education. 

 

PENDAHULUAN 

Kasus dekadensi moral (kemerosotan moral) siswa terhadap guru yang terjadi di 

Indonesia dewasa ini, salah satunya terjadi di Sekolah Menengah Kejuruan (SMK) di Bima, 

Nusa Tenggara Barat, merupakan fenomena lawas yang mengundang perhatian masyarakat 

dan akademisi. Kasus dekadensi moral yang dimaksud meliputi berbagai fenomena seperti: 

tawuran remaja, pergaulan bebas (seks bebas), pemerkosaan yang melibatkan pelajar, 

penggunaan narkoba, perundungan (bullying) di sekolah (fisik dan siber), pelecehan seksual, 

kekerasan terhadap anak dan wanita, serta tindak pidana korupsi dan gratifikasi. Fenomena 

ini sering dikaitkan dengan minimnya pengawasan keluarga, kualitas interaksi yang rendah, 

serta paparan media yang tidak terkontrol. Fenomena tersebut tidak hanya menimbulkan 

keprihatinan, tetapi juga membuka kembali diskursus mengenai krisis akhlak dalam dunia 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:unumuhlisin17@gmail.com
mailto:ngutsman@unupurwokerto.ac.id
mailto:wahyu.endris@gmail.com


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Mukhlisin, et.al. || Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga…. 1829 

pendidikan. Fenomena ini tidak bisa dipahami secara parsial sebagai kesalahan individu, 

melainkan harus dikaji secara mendalam dan menyeluruh. 

Pendidikan nasional dewasa ini, berdasarkan petunjuk teknik (juknis) dari 

kementerian terkait, menuntut keberhasilan pendidikan diukur melalui capaian akademik 

dan kompetensi kognitif semata, sebagai akibatnya, dimensi afektif dan moral cenderung 

terpinggirkan. Padahal menurut Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional, disebutkan bahwa pendidikan adalah usaha sadar dan terencana 

untuk mengembangkan potensi siswa agar memiliki kekuatan spiritual, pengendalian diri, 

kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang dibutuhkan dirinya, 

masyarakat, bangsa, dan negara, dengan menjunjung tinggi nilai agama dan persatuan 

bangsa. Sementara Azra (1999) menegaskan bahwa pendidikan Islam memiliki misi integral, 

yakni membentuk kepribadian manusia yang seimbang antara aspek akal, jiwa, dan 

perilaku. Oleh karena itu, kasus kekerasan siswa terhadap guru perlu ditarik ke ranah 

pendidikan akhlak sebagai persoalan mendasar. 

Merujuk undang-undang yang berlaku, pendidikan akhlak sejatinya tidak dapat 

dibebankan sepenuhnya kepada sekolah, karena menurut perspektif Islam, keluarga 

merupakan lingkungan pendidikan pertama bagi anak. Nilai-nilai dasar seperti 

penghormatan, pengendalian diri, dan etika sosial pertama kali dipelajari anak melalui 

interaksi dalam keluarga. Setiap orang tua memiliki peran sebagai suri tauladan akhlak 

karimah bagi anak-anaknya. Sebaliknya, lemahnya pendidikan akhlak dalam keluarga 

berpotensi melahirkan perilaku agresif dan tidak terkendali ketika anak berada di 

lingkungan sekolah. 

Salah satu tokoh muslim klasik yang memberikan perhatian besar mengenai 

persoalan pendidikan akhlak adalah Ibnu Miskawaih. Melalui karya Tahdzib al-Akhlak wa 

Tathir al-A’raq, Ibnu Miskawaih menawarkan konsep pendidikan moral yang berorientasi 

pada pembersihan jiwa dan pembiasaan perilaku baik. Pemikirannya relevan untuk 

dikontekstualisasikan dengan problem pendidikan kontemporer di negeri ini, khususnya 

dalam menanggapi kasus dekadensi moral siswa terhadap guru. Oleh karena itu, penelitian 

ini bertujuan mengkaji konsep pendidikan akhlak anak menurut Ibnu Miskawaih dan 

relevansinya sebagai refleksi serta solusi preventif terhadap kasus dekadensi moral siswa 

terhadap guru. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif-

analitis. Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian bukan untuk menguji hipotesis, 

melainkan untuk memahami dan mendeskripsikan konsep pendidikan akhlak anak menurut 

Ibnu Miskawaih secara mendalam, serta mengaitkannya dengan fenomena kekerasan siswa 

terhadap guru. Metode kualitatif memungkinkan peneliti menggali makna, nilai, dan 

gagasan filosofis yang terkandung dalam pemikiran tokoh. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research) dengan 

menelaah sumber-sumber primer dan sekunder (Assingkily, 2021). Sumber primer utama 

dalam penelitian ini adalah kitab Tahdzib al-Akhlak wa Tathir al-A’raq karya Ibnu Miskawaih. 

Sementara itu, sumber sekunder meliputi buku-buku, artikel jurnal, dan hasil penelitian 

terdahulu yang relevan dengan pendidikan akhlak, pendidikan Islam, dan pendidikan 

karakter. Selain itu, kasus kekerasan siswa terhadap guru di Sekolah Menengah Kejuruan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Mukhlisin, et.al. || Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga…. 1830 

(SMK) di Bima, Nusa Tenggara Barat, digunakan sebagai konteks reflektif untuk mengaitkan 

teori dengan realitas empiris. 

Analisis data dilakukan dengan teknik analisis konten (content analysis), yaitu 

mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menafsirkan konsep-konsep kunci dalam 

pemikiran Ibnu Miskawaih tentang akhlak dan pendidikan jiwa. Data yang telah dianalisis 

kemudian dikontekstualisasikan dengan fenomena pendidikan kontemporer untuk 

memperoleh pemahaman yang komprehensif. Validitas data dijaga melalui konsistensi 

rujukan dan ketepatan interpretasi terhadap teks klasik dan literatur pendukung (Arikunto, 

2001). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Fenomena dekadensi moral atas siswa terhadap gurunya, sebetulnya bukan kasus 

baru di Indonesia melainkan kasus random yang telah berlangsung lama, terlebih setelah 

tumbuhnya media sisial digital dewasa ini, kasus dekadensi moral ini menjadi lebih sering 

terjadi. Menurut Devi Barokah et.al (2025), seiring maraknya media sosial, kini siswa dengan 

mudah mengekspresikan komplain, kritik hingga hinaan, terhadap guru secara terbuka 

tanpa mempertimbangkan norma sopan santun. Rendahnya kesadaran moral siswa 

terhadap guru merupakan pertanda buruk bagi kualitas pendidikan di negeri ini. Sekolah 

yang berfungsi sebagai benteng terakhir pendidikan, memang memiliki tugas dan peran 

penting dalam mencetak siswa menjadi manusia seutuhnya sebagai bekal menjalani 

kehidupan dunia dan akhirat. 

Namun demikian terjadinya fenomena dekadensi moral siswa terhadap guru, tidak 

bisa dibebankan pada sekolah semata, karena dalam perspektif Islam, pendidikan akhlak 

bukan melulu tugas sekolah, melainkan tugas utama setiap keluarga. 

 

Definisi Akhlak menurut Ibn Miskawaih  

Menurut Ibn Miskawaih dalam Tahdzib (25, 1911), pengertian akhlak ialah sebagai 

berikut: 

ن منها ما يكون  الخلق حال للنفس داعية لها الى افعالها من غير فكر ولاروية . وهذه الحال تنقسم الى قسمير
ن   ئ نحو غضب وي  هيج من اقل سبب وكالانسان الذى يجي  طبيعيا من اصل المزاج كالانسان الذى يحركه ادنن شير
يسمعه وكالذى يضحك  ئ كالذى يضحك ضحكا مفرطا من ادنن صوت يطرق سمعه او يرتاع من خي  من ايسر شير

ئ يناله  ئ يعجبه وكالذى يغتم ويحزن من ايسر شير  ضحكا مفرطا من ادنن شير
 

Artinya: 

“Akhlak adalah keadaan jiwa yang mendorongnya untuk bertindak tanpa berpikir dan tanpa 

pertimbangan. Keadaan ini terbagi menjadi dua bagian, yaitu yang bersifat alami dari sifat dasar 

seseorang, seperti orang yang mudah marah dan tersinggung karena hal-hal kecil, dan orang yang 

mudah takut karena hal-hal kecil, seperti orang yang tertawa berlebihan karena suara kecil yang 

didengarnya atau takut karena berita yang didengarnya, dan orang yang tertawa berlebihan 

berlebihan dari hal sekecil apa pun yang disukainya, dan seperti orang yang murung dan sedih dari 

hal sekecil apa pun yang menimpanya.” 

Ibnu Miskawaih menyimpulkan bahwa akhlak sebagai proses pembentukan kondisi 

jiwa yang mendorong manusia untuk berperilaku baik secara spontan, keadaan jiwa yang 

menimbulkan perbuatan tanpa memerlukan pertimbangan rasional yang panjang. Akhlak 

bukan sekadar perilaku lahiriah, tetapi merupakan manifestasi dari kondisi batin yang telah 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Mukhlisin, et.al. || Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga…. 1831 

terbentuk melalui proses pendidikan dan pembiasaan. Menurut Ibnu Miskawaih 

selanjutnya, kondisi jiwa manusia tidak bersifat statis. Akhlak dapat bersumber dari sifat 

alami, tetapi juga dapat dibentuk melalui kebiasaan dan latihan yang berkelanjutan, 

pentingnya pendidikan akhlak sejak dini melalui pendidikan keluarga, karena jiwa anak 

masih lentur dan mudah dibentuk. Pembiasaan perilaku baik (al-‘adah) menjadi metode 

utama dalam pendidikan akhlak, terutama dalam lingkungan keluarga (25, 1911). 

 يصير  حي   فاولا اولا عليه يستمر ثم  والفكر بالروية  مبدؤه كان وربما والتدرب  بالعادة مستفادا يكون ما ومنها
الناطقة بالنفس خاص الخلق بعضهم  فقال الخلق فن  القدماء اختلف ولهذا وخلفا ملكة  قد بعضهم  وقال غير
حط فيه الناطقة للنفس يكون  

Artinya 

“Dan di antaranya ada yang diperoleh melalui kebiasaan dan latihan, dan mungkin awalnya berasal 

dari pengamatan dan pemikiran, lalu terus dilakukan secara bertahap hingga menjadi kebiasaan dan 

warisan. Oleh karena itu, para ulama terdahulu berbeda pendapat mengenai akhlak. Sebagian dari 

mereka berpendapat bahwa akhlak khusus untuk jiwa yang tidak dapat berpikir, dan sebagian lainnya 

berpendapat bahwa jiwa yang dapat berpikir mungkin memiliki bagian di dalamnya.” 

Jiwa merupakan faktor utama yang memunculkan tindakan spontanitas manusia, 

yang disebut sebagai akhlak. Namun demikian menurut Ibn Miskawaih, jiwa manusia tidak 

tunggal, secara umum jiwa dapat dibagi menjadi dua jenis, yakni: jiwa yang tidak dapat 

berpikir dan jiwa yang dapat berpikir. Kedua jenis jiwa tersebut merupkan faktor pendorong 

munculnya akhlak bagi manusia. 

Ibn Miskawaih mengakui bahwa definisi akhlak, kerap menjadi bahan perdebatan 

yang melahirkan dua kubu. Kubu pertama yang berpendapat bahwa akhlak merupakan 

tindakan spontanitas tanpa pertimbangan pikiran, sementara kubu lainnya berpendapat 

bahwa akhlak merupakan tindakan rasional atas keputusan sadar manusia. Selanjutnya, Ibn 

Miskawaih menjembatani perbedaan pandangan ini dengan mengemukakan bahwa jiwa 

manusia dapat dikenali menjadi beberapa bagian, antara lain: (1) an-nathiqah (jiwa rasional); 

(2) al-ghadhabiyyah (jiwa emosional); dan (3) al-syahwaniyyah (jiwa keinginan biologis). 

Keseimbangan antara ketiga kekuatan kiwa ini menentukan kualitas akhlak seseorang. 

Apabila kekuatan rasional mampu mengendalikan emosi dan nafsu, maka lahir akhlak yang 

terpuji (akhlak karimah). Sebaliknya, dominasi salah satu kekuatan, khususnya aspek 

emosional, dapat melahirkan perilaku agresif dan destruktif. 

Tabel 1. Klasifikasi Jiwa Menurut Ibnu Miskawaih 

No. Kekuatan Jiwa (Al-Quwwah) Sifat Utama 

1 An-Nathiqah Rasional / Kebijaksanaan 

2 Al-Ghadhabiyyah Emosional / Keberanian 

3 Al-Syahwaniyyah Biologis / Keinginan 

 

Kasus Dekadensi Moral di Indonesia 

Kasus dekadensi moral siswa yang terjadi di SMK di Bima, Nusa Tenggara Barat 

merupakan salah satu kasus yang menarik perhatian netizen di media sosial. Kasus-kasus 

semacam ini tidak bisa dianggap remeh sebagai kenakalan remaja, akan tetapi harus 

dipahami secara komprehensif untuk segera ditindaklanjuti karena kualitas pendidikan 

nasional sedang diuji. Rendahnya kesadaran moral siswa, mengutip pendapat Ibn 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Mukhlisin, et.al. || Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga…. 1832 

Miskawaih, dapat dipahami sebagai bentuk dominasi al-ghadhabiyyah yang tidak terkendali. 

Sementara jika an-nathiqiyah mendominasi, akan mendorong perkataan, perbuatan dan sikap 

yang terpuji. 

Dekadensi moral ini menunjukkan kegagalan proses pendidikan akhlak di 

lingkungan sekolah dan keluarga. Namun dalam konteks ini, keluarga memiliki peran 

sentral sebagai lingkungan pendidikan pertama bagi setiap anak. Keluarga bertanggung 

jawab menanamkan kebiasaan moral, seperti kesabaran, sopan santun, dan penghormatan 

terhadap orang lain, lebih lagi kepada guru. Pendidikan akhlak dalam keluarga Islam, 

menurut Ibnu Miskawaih tidak cukup hanya melalui nasihat verbal, tetapi harus 

diwujudkan dalam keteladanan dan pembiasaan nyata. Anak belajar akhlak melalui 

pengamatan dan peniruan terhadap perilaku orang tua. Oleh karena itu, kegagalan 

pendidikan akhlak dalam keluarga akan berdampak langsung pada perilaku anak di 

sekolah. Dengan demikian, penguatan pendidikan akhlak dalam keluarga Islam menjadi 

langkah strategis untuk mencegah terjadinya dekadensi moral di lingkungan pendidikan 

formal. Keluarga harus menanamkan pembiasaan (al-adah) terpuji, agar anak mampu 

mengendalikan emosinya sejak dini. 

Konsep pendidikan akhlak menurut Ibn Miskawaih, adalah sebagai berikut: 

Pertama, Akhlak bukan bawaan, melainkan hasil latihan. Akhlak adalah hasil latihan 

yang menjadi kebiasaan, sehingga memunnculkan tindakan spontanitas, tanpa melalui 

pertimbangan rasio terlebih dahulu. Dengan kata lain, akhlak bukan sifat bawaan manusia 

sejak lahir, melainkan kondisi jiwa yang terbentuk dari pembiasaan dan latihan yang terarah 

hingga malahirkan keseimbangan antara akal (an-natiqiyyah), emosi (al-ghadabiyyah), dan 

nafsu (al-syahwaniyyah). 

Kedua, Orientasi Dunia dan Akhirat. Pendidikan akhlak bertujuan mencapai 

kebahagiaan sejati (sa'adah) di dunia dan akhirat, melalui pembentukan karakter yang 

mendorong akhlak karimah. Agama adalah akhlak, pemahaman agama yang baik akan 

memunculkan akhlak yang baik, sebagai bagian dari tercapainya kesempurnaan jiwa. 

Ketiga, Jiwa Manusia. Manusia memiliki jiwa yang mulia. Jiwa beda dengan raga. 

Jiwa bersifat metafisik, sedangkan raga berwujud fisik. Selain itu, jiwa harus dilatih, dipaksa 

serta dikendalikan, sedangkan raga tumbuh sesuai kehendak alam. Manusia bisa 

mengendalikan jiwanya, tetapi tidak bisa mengendalikan raganya. Jiwa manusia menurut 

Ibn Miskawaih, terbagi menjadi tiga bagian, antara lain: akal (an-natiqiyyah), emosi (al-

ghadabiyyah), dan nafsu (al-syahwaniyyah). 

Keempat, Metode Pendidikan Akhlak, antara lain: (1) metode pembiasaan (ta'wīd); (2) 

metode keteladanan (uswah hasanah); (3) metode pemahaman agama dan nilai (tadarrus); (4) 

metode pendekatan sosial (mujāwarah), yakni bergaul dengan lingkungan yang baik dan 

teman yang saleh; dan (5) metode pengendalian diri (tadbir), yakni melatih diri untuk tidak 

terburu-buru, berpikir kritis, dan menjaga stabilitas jiwa. 

Dekadensi moral siswa terhadap guru membawa konsekuensi serius bagi proses 

pembelajaran di sekolah. Menurut Devi Barokah et.al (2025), salah satu dampak paling 

serius adalah menurunnya otoritas dan kewibawaan guru, akibatnya proses belajar-

mengajar menjadi tidak efektif karena siswa tidak menghormati gurunya. Selain itu, guru 

yang menjadi korban ujaran kebencian atau penghinaan dapat mengalami gangguan 

psikologis, seperti: malu, stres, bahkan trauma. Padalah menurut Bruner, sebagaimana 

dikutip Devi Barokah et.al (2025), pendidikan adalah proses transaksional yang menuntut 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Mukhlisin, et.al. || Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga…. 1833 

interaksi aktif antara guru dan siswa. Selanjutnya lingkungan pembelajaran yang dipenuhi 

konflik antara guru dan siswa akan menghambat proses internalisasi ilmu pengetahuan. 

Oleh karena itu, pendidikan akhlak tidak bisa dibebankan sepenuhnya pada sekolah, karena 

pendidikan akhlak membutuhkan keteladanan, pembiasaan, pengawasan dan pendisiplinan 

sepanjang waktu. Sementara siswa belajar di sekolah hanya terhitung beberapa jam sehari, 

sedangkan sisa waktu yang lebih banyak berlangsung bersama keluarga. 

 

SIMPULAN 

Pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih menekankan bahwa keluarga Islam adalah 

tempat pertama untuk melakukan tahdzib al-akhlaq. Menurut Ibnu Miskawaih, pendidikan 

akhlak anak dalam keluarga Islam bertujuan mencapai kebahagiaan sejati melalui 

pembiasaan, keteladanan, dan disiplin sejak dini untuk membentuk keseimbangan jiwa 

(rasio, emosi, nafsu), dengan menekankan rasa malu sebagai tanda awal perkembangan akal 

sebagai pintu masuk pembentukan akhlak mulia, melatihnya menjadi kebiasaan spontan 

yang baik sesuai tuntunan agama untuk membangun peradaban beradab. Dengan 

penguatan peran keluarga dalam membiasakan perilaku moderat, risiko kekerasan anak 

terhadap guru dapat diminimalisir melalui internalisasi rasa hormat dan kendali jiwa. 

Konsep kunci pendidikan akhlak anak dalam keluarga Islam, yaitu: pertama, Akhlak 

adalah Hasil Latihan. Akhlak bukan sifat bawaan yang dibawa manusia sejak lahir, 

melainkan kondisi jiwa yang terbentuk dari pembiasaan dan latihan yang terarah. 

Pendidikan harus menyeimbangkan antara akal (an-natiqiyyah), emosi (al-ghadabiyyah), dan 

nafsu (al-syahwaniyyah) supaya anak menjadi pribadi yang berakhlak karimah; Kedua, 

Orientasi Dunia dan Akhirat. Orientasi pendidikan ialah pencapaian sa'adah (kebahagiaan 

sejati) melalui ketaatan pada Tuhan dan melakukan kebaikan bagi masyarakat; Ketiga, Faktor 

Utama Keluarga. Keluarga merupakan faktor penentu utama terhadap akhlak bagi anak. 

Oran tua yang berakhlak karimah akan menuntun anak berakhlak karimah pula. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Agus, Zulkifli. (2017).  Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga Menurut Islam. Jurnal 

Tarbiyah Islamiyah, 2(1), 8-11. 

https://ejournal.stairu.ac.id/index.php/raudhah/article/view/11/8  

Ali, Musyafa. dkk. (2021). Hadis Parenting: Praktik Baik Mewujudkan Keteladanan dan Karakter 

Anak. Purwokerto: CV. Rumah Kreatif Wadas Kelir. 

An-Nahlawi, Abdurrahman. (1995). Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah dan Masyarakat. 

(Terjemahan Shihabuddin). Jakarta: Gema Insani 

Arikunto, S. (2001). Manajemen Penelitian. Jakarta: Rineka Cipta. 

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan 

Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 

Asy’ari, Hasyim. (2017). Pendidikan Karakter Khas Pesantren (Adabul ‘Alim wa a-Muta’llim). 

(Terjemahan Rosidin). Tangerang: Tsmart 

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Barokah, Devi., et.al. (2025). Fenomena Dekadensi Moral Siswa Terhadap Guru di Media 

Sosal, 3(3), 1275-1282. https://ojs.smkmerahputih.com/index.php/jimu/article/view/762  

Bertens, Kees. (2005). Etika, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama 

Helmawati. (2016). Pendidik sebagai Model. Bandung: PT Remaja Rosdakarya 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
https://ejournal.stairu.ac.id/index.php/raudhah/article/view/11/8
https://ojs.smkmerahputih.com/index.php/jimu/article/view/762


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1828-1834 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Mukhlisin, et.al. || Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga…. 1834 

Miskawaih, Ahmad Ibn Muhammad Ibn. (1911). Tahdzib Al-Ahlaq Wa Tathir Al-’Araq. Cairo: 

Al-Matba’ah Al-Husayniyah 

Muslim, Moh. (2016). Pendidikan Akhlak Anak dalam Keluarga Perspektif Zakiah Darajat (Skripsi 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah)  

Mustaqim, Abdul. (2019). Quranic Parenting: Kiat Sukses Mendidik Anak Cara Al-Qur’an. 

Sleman: Lintangbooks. 

Trim, Bambang. (2008). Meng-install Akhlak Anak. Jakarta: PT Grafindo Media Utama 

Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

