Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam

Mardinal Tarigan', Adhli Maulana?, Nurul Adinda Lubis?, Intan Nur'aini*,
Saddam Maulana®

12345Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: mardinaltarigan@uinsu.ac.id!, adlymaulana637@gmail.com?,

nuruladindalubis@gmail.com?, intanl6aini@gmail.com?,

saddamadam1004@gmail.com?®

ABSTRAK

Pendidikan multikultural merupakan pendekatan pendidikan yang menekankan pengakuan,
penghormatan, dan pengelolaan keberagaman budaya, etnis, agama, serta latar belakang
sosial sebagai realitas yang tidak terpisahkan dari kehidupan masyarakat, khususnya di
Indonesia yang bersifat majemuk. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji konsep pendidikan
multikultural serta landasan dan implementasinya dalam perspektif Islam. Metode penelitian
yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan menelaah berbagai
sumber berupa buku, jurnal ilmiah, dan literatur relevan lainnya. Hasil kajian menunjukkan
bahwa nilai-nilai pendidikan multikultural memiliki kesesuaian yang kuat dengan ajaran
Islam yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, dan praktik sosial Rasulullah saw., seperti
prinsip kesetaraan, keadilan, toleransi, persaudaraan, dan kemanusiaan universal.
Implementasi pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam dapat diwujudkan melalui
internalisasi nilai-nilai tasamuh, tawassuth, ta’awun, tawazun, demokrasi, penghormatan
terhadap hak asasi manusia, dan sikap inklusif. Dengan demikian, pendidikan Islam
berwawasan multikultural berperan strategis dalam membentuk generasi yang religius,
moderat, toleran, serta mampu hidup berdampingan secara damai dalam masyarakat yang
plural.

Kata kunci: Pendidikan Multikultural, Pendidikan Islam, Toleransi, Keberagaman

ABSTRACT

Multicultural education is an educational approach that emphasizes the recognition, respect, and
management of cultural, ethnic, religious, and social diversity as an inseparable reality of social life,
particularly in pluralistic societies such as Indonesia. This article aims to examine the concept of
multicultural education and its foundations and implementation from an Islamic perspective. The
research employs a library research method by reviewing relevant books, academic journals, and other
scholarly sources. The findings indicate that the values of multicultural education are strongly aligned
with Islamic teachings derived from the Qur’'an, Hadith, and the social practices of the Prophet
Muhammad (peace be upon him), including principles of equality, justice, tolerance, brotherhood, and
universal humanity. The implementation of multicultural education within Islamic education can be
achieved through the internalization of values such as tolerance (tasamuh), moderation (tawassuth),
mutual cooperation (ta’awun), balance (tawazun), democracy, respect for human rights, and
inclusiveness. Therefore, multicultural-oriented Islamic education plays a strategic role in shaping
religious, moderate, tolerant generations capable of living peacefully within a pluralistic society.

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:mardinaltarigan@uinsu.ac.id
mailto:adlymaulana637@gmail.com
mailto:nuruladindalubis@gmail.com
mailto:intan16aini@gmail.com
mailto:saddamadam1004@gmail.com

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Keywords: Multicultural Education, Islamic Education, Tolerance, Diversity
PENDAHULUAN

Keberagaman merupakan realitas sosial yang tidak dapat dipisahkan dari
kehidupan manusia, khususnya di negara multikultural seperti Indonesia.
Multikultural bangsa Indonesia dapat dilihat dari semboyan “Bhinneka Tunggal Ika”.
Semboyan ini memiliki pengertian bahwa Indonesia merupakan salah satu bangsa di
dunia yang terdiri dari beragam suku dan ras, yang mempunyai budaya, bahasa, dan
agama yang berbeda-beda tetapi dalam kesatuan Indonesia. Semboyan ini
mengandung seni manajemen untuk mengatur keragaman Indonesia, yang terdiri
dari 250 kelompok suku, 250 lebih bahasa lokal, 13.000 pulau, 6 agama resmi, dan latar
belakang kesukuan yang sangat beragam.

Kondisi di atas menjadikan Indonesia memiliki keunggulan komparatif
dibandingkan banyak negara lain, namun sekaligus menyimpan potensi kerentanan
terhadap munculnya konflik sosial apabila keberagaman tersebut tidak dikelola secara
bijaksana. Perbedaan identitas yang ada dapat dengan mudah memicu kekerasan
apabila tidak disertai dengan sikap saling memahami, menghargai, dan menghormati
antarwarga negara.

Oleh karena itu, diperlukan langkah-langkah preventif yang sistematis dari
seluruh pemangku kepentingan (stakeholders) untuk meredam potensi konflik
sekaligus memperkuat kohesi sosial. Upaya tersebut tidak hanya berorientasi pada
penyelesaian kontflik, tetapi lebih pada pembangunan kesadaran kolektif mengenai
pentingnya hidup bersama dalam keberagaman. Salah satu strategi yang dinilai efektif
dan berjangka panjang adalah menanamkan kesadaran pluralisme kepada generasi
muda melalui sistem pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai multikulturalisme.

Sejalan dengan pandangan Abudin Nata dalam Ismail Fuad, Indonesia sebagai
negara yang berideologi Pancasila memiliki latar belakang masyarakat yang sangat
beragam, baik dari segi budaya, etnisitas, aliran keagamaan, maupun kondisi sosial
dan ekonomi. Keadaan masyarakat yang pluralistik dan heterogen tersebut secara
langsung memengaruhi karakter dan arah penyelenggaraan pendidikan. Pendidikan
tidak dapat dilepaskan dari realitas sosial yang melingkupinya, sehingga harus
dirancang untuk mampu merespons dinamika kemajemukan tersebut secara
konstruktif.

Dalam konteks ini, pendidikan memegang peran strategis sebagai instrumen
utama dalam membangun peradaban manusia dan bangsa. Pendidikan diyakini
memiliki kapasitas besar dalam membentuk karakter individu, menanamkan nilai-
nilai kemanusiaan, serta menjadi guiding light bagi generasi muda sebagai penerus
bangsa. Salah satu fungsi fundamental pendidikan adalah memperkuat
keberagamaan peserta didik sesuai dengan keyakinannya masing-masing, sekaligus
membuka ruang pemahaman terhadap keberadaan agama lain secara proporsional,
dengan tujuan menumbuhkan sikap toleransi, keterbukaan, dan penghormatan
terhadap perbedaan.

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Islam sendiri telah lama mengenal multikultural. Hal tersebut sebagaimana
dijelaskan Zuhaily dalam Tafsir al-Munir mengutip hadis yang diriwayatkan oleh
Muslim dan Ibnu Majah dari Abu Hurairah ra., bahwa Rasulullah SAW bersabda:

A3 kgl ) KT ey alh3als a8 5 ) G Y 40 &)

Artinya: “Sesungguhnya Allah tidak melihat kepada rupa dan harta kekayaan kalian,

tetapi Dia melihat kepada hati dan amal perbuatan kalian.” (HR. Muslim, no. 2564)

Hadis ini menegaskan bahwa dalam pandangan Islam, ukuran kemuliaan
manusia tidak didasarkan pada aspek lahiriah, seperti fisik maupun kepemilikan
materi, melainkan pada kualitas batin dan perbuatan. Selain itu, al-Tabrani juga
meriwayatkan sebuah hadis dari Abu Malik al-Asy‘ar1 ra., bahwa Rasulullah SAW
bersabda:

skl ) shh Gl agal s RRaludl ) V5 Al ) ¥ il ) oBG Y &)
A o ) akialy ‘Pamy‘&s‘m}mu b Gl 41 I8 (e

Artinya: “Sesungguhnya Allah tidak melihat kepada kedudukan kalian, tidak pula

kepada nasab kalian, tidak kepada tubuh kalian, dan tidak pula kepada harta kekayaan

kalian. Akan tetapi, Allah melihat kepada hati kalian. Barang siapa yang memiliki hati
yang baik, maka Allah akan menyayanginya. Kalian semua adalah anak Adam, dan
yang paling dicintai Allah di antara kalian adalah yang paling bertakwa. (HR. al-

Tabrani dalam al-Mu‘jam al-Kabir)

Hadis-hadis tersebut menunjukkan secara tegas bahwa Islam menolak segala
bentuk diskriminasi yang didasarkan pada perbedaan status sosial, keturunan, fisik,
maupun kekayaan. Sebaliknya, Islam menempatkan nilai ketakwaan dan kebersihan
hati sebagai tolok ukur utama kemuliaan manusia, yang sejalan dengan prinsip
kesetaraan dan keadilan dalam pendidikan Islam multikultural.

Pada dasarnya, pendidikan multikultural dalam perspektif Islam dapat
dipandang sebagai upaya integral dalam membangun masyarakat yang toleran, adil,
dan berkeadaban. Pendidikan ini tidak hanya berorientasi pada kepentingan jangka
pendek, tetapi juga memiliki visi jangka panjang dalam menciptakan generasi yang
mampu merawat keberagaman sebagai kekuatan bangsa. Dalam kerangka ini, Islam
dan multikulturalisme bukanlah dua entitas yang saling bertentangan, melainkan
saling melengkapi dalam mewujudkan tatanan kehidupan sosial yang damai,
harmonis, dan berlandaskan nilai-nilai kemanusiaan universal. Hal tersebut
kemudian menjadi menarik untuk melihat sejauh mana islam dalam memandang
multiultulisme dalam pendidikan.

METODE PENLITIAN

Dalam penelitian ini, metode yag digunakan untuk melihat permasalahan yaitu
kepustakaan (Library research). Menurut Abdurrahman, Penelitian kepustakaan
(library research) mengacu pada proses melakukan penelitian menggunakan sumber
daya perpustakaan, seperti buku, jurnal, database, dan materi lainnya, untuk
mengumpulkan informasi dan mendukung pertanyaan akademik atau ilmiah.
Metode ini dinilai relevan karena sejalan dengan tujuan penelitian untuk memahami
lebih jauh terkait dengan konsep Pendidikan multikultural dalam perspektif islam.

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Pendidikan Multikultural

Pendidikan Multikultural secara terpisah terdiri dari kata pendidikan dan
multikultural yang tidak dapat dipisahkan satu sama lain pemaknaannya. Pendidikan
adalah seluruh pengetahuan belajar yang terjadi sepanjang hayat (long life education)
dalam semua tempat serta situasi yang memberikan pengaruh positif pada
pertumbuhan setiap makhluk individu. Sedangkan Multikultural bersal dari kata sifat
multikulturalisme yang mencakup suatu penghargaan, pemahaman, serta penilaian
atas budaya seseorang, diiringi suatu penghormatan dan keingintahuan tentang
budaya etnis pihak lain Hal tersebut berakar dari pengertian secara etimologis
multikulturalisme yang terdiri dari kata “multi” yang berarti plural atau berjenis-jenis
dan “kulturalisme” berarti kultur atau budaya.

Pendidikan Multikutural, pada awalnya merupakan upaya untuk menegakkan
hak asasi manusia. Pernyataan di atas berakar dari sejarah pendidikan multikultural
yang berkaitan dengan gerakan hak-hak sipil (civil rights movement) di Amerika Serikat
pada dekade 1960-an. Gerakan ini muncul sebagai respons terhadap praktik
diskriminasi rasial yang sistemik, khususnya terhadap warga Amerika keturunan
Afrika dan kelompok minoritas lainnya, termasuk dalam bidang pendidikan.
Lembaga pendidikan pada masa itu dipandang belum mampu menjadi ruang yang
adil dan inklusif, karena masih mereproduksi ketimpangan sosial, segregasi ras, serta
ketidaksetaraan akses dan kesempatan belajar. Kondisi inilah yang memicu tuntutan
kolektif agar pendidikan bertransformasi menjadi sarana pembebasan dan keadilan
sosial.

Momentum perjuangan tersebut melahirkan kesadaran baru bahwa
pendidikan tidak boleh bersifat netral terhadap ketidakadilan. Pendidikan justru
harus berpihak pada nilai persamaan, penghormatan terhadap martabat manusia, dan
pengakuan atas keragaman identitas. Tuntutan persamaan kesempatan dalam
pendidikan dan pekerjaan yang disuarakan oleh para aktivis, tokoh masyarakat, dan
orang tua menjadi fondasi awal konseptualisasi pendidikan multikultural. Sejak saat
itu, pendidikan multikultural berkembang sebagai pendekatan yang menekankan
penerimaan, penghargaan, dan pengelolaan perbedaan secara adil dalam sistem
pendidikan.

Pemikiran Dr. Martin Luther King Jr. memberikan kontribusi filosofis yang
sangat penting dalam penguatan pendidikan multikultural. Pandangannya bahwa
fungsi pendidikan adalah membentuk kemampuan berpikir kritis sekaligus
membangun karakter menegaskan bahwa pendidikan tidak cukup hanya
mencerdaskan secara intelektual, tetapi juga harus membentuk kepribadian yang
berkeadilan dan bermoral. Pernyataan “Intelligence plus character, that is the goal of true
education” mencerminkan esensi pendidikan multikultural, yakni mengintegrasikan
kecerdasan, nilai kemanusiaan, dan penghormatan terhadap keberagaman. Selain itu,

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

pandangan klasik Aristoteles yang menyatakan bahwa “The roots of education are bitter,
but the fruit is sweet” memperkuat dasar filosofis pendidikan multikultural.

Melalui pandangan tersebut kemudian melahirkan banyak definisi dari
pendidikan multikultural sebagai bentuk alternatif menghadapi tantangan
pendidikan. Menurut Muhaemin el-Ma'hady, pendidikan multikultural dipahami
sebagai pendidikan tentang dan untuk keragaman budaya yang bertujuan merespons
perubahan demografis dan kultural, baik pada tingkat lokal maupun global.

Lebih lanjut, Sonia Nieto menekankan bahwa pendidikan multikultural adalah
proses pendidikan yang komprehensif dan mendasar bagi seluruh peserta didik.
pendapat tersebut kemudian dipertegas oleh Hilda Hernandez memandang
pendidikan multikultural sebagai sebuah perspektif yang mengakui realitas politik,
sosial, dan ekonomi yang dialami individu dalam masyarakat yang kompleks dan
beragam secara kultural. Pada dasarnya, Pendidikan multikultural menurutnya harus
memperhatikan berbagai dimensi identitas, seperti budaya, ras, gender, etnisitas,
agama, dan status sosial-ekonomi, serta implikasinya dalam proses pendidikan. Hal
tersebut sejalan dengan padangan John W. Santrock yang menyatakan pendidikan
multikultural sebagai pendidikan yang menghargai diversitas serta memberikan
ruang bagi berbagai perspektif dari kelompok-kelompok kultural yang berbeda dalam
kerangka pendidikan regular.

Sementara itu, Bikhu Parekh memandang pendidikan multikultural sebagai
pendidikan yang membebaskan, yaitu bebas dari prasangka dan bias etnosentris,
sekaligus memberikan kebebasan kepada peserta didik untuk mengeksplorasi dan
belajar dari budaya serta perspektif lain. Dalam perspektif James A. Banks, pendidikan
multikultural merupakan konsep dan falsafah pendidikan yang mengakui serta
menilai pentingnya keragaman budaya dan etnis dalam membentuk gaya hidup,
pengalaman sosial, identitas pribadi, serta kesempatan pendidikan, baik pada level
individu, kelompok, maupun negara. Pendidikan multikultural dengan demikian
berfungsi sebagai kerangka normatif dalam menciptakan keadilan dan kesetaraan
dalam sistem pendidikan.

Hal tersebut sesuai dengan tujuan pembentukan pendidikan multikultural
yang mana;

1. Memfungsikan peran sekolah dalam mengakui dan mengelola
keberagaman peserta didik.

2. Membantu peserta didik membangun sikap dan perilaku positif
terhadap perbedaan budaya, ras, etnis, dan agama.

3. Membekali peserta didik dengan ketahanan diri melalui pengembangan
kemampuan pengambilan keputusan dan keterampilan sosial.

4. Menumbuhkan sikap saling ketergantungan lintas budaya serta
membangun pandangan positif terhadap perbedaan antar kelompok.

Lebih lanjut, Gorsky juga menyatakan bahwa Pendidikan mutikultural pada
dasarnya memiiki tujuan sebagai berikut:

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

9.

10.

Memberikan kesempatan yang setara bagi setiap peserta didik untuk
mengembangkan prestasi.

Membekali peserta didik dengan kemampuan belajar mandiri dan
berpikir kritis.

Mendorong peserta didik berperan aktif dalam proses pembelajaran
melalui pengalaman dan latar belakang mereka.

Mengakomodasi berbagai gaya belajar peserta didik.

Mengapresiasi kontribusi dari kelompok-kelompok yang beragam.
Menumbuhkan sikap positif terhadap kelompok dengan latar belakang
yang berbeda.

Membentuk peserta didik menjadi warga negara yang baik di sekolah
maupun di masyarakat.

Mengajarkan kemampuan menilai pengetahuan dari berbagai
perspektif.

Mengembangkan identitas etnis, nasional, dan global peserta didik.
Membekali peserta didik dengan keterampilan pengambilan keputusan
dan analisis kritis untuk kehidupan sehari-hari.

Sebagai tindak lanjut dari pemahamananya terkait dengan Pendidikan
multikultural, Banks menyatakan bahwa pendidikan multikultural memiliki empat
dimensi utama yang saling berkaitan, yaitu:

1.

content integration, yaitu pengintegrasian berbagai perspektif budaya
dan kelompok sosial ke dalam materi pembelajaran untuk menjelaskan
konsep dan teori dalam setiap mata pelajaran.

knowledge construction process, yaitu membantu peserta didik memahami
bahwa pengetahuan dipengaruhi oleh latar belakang budaya tertentu
sehingga perlu dikaji secara kritis dan terbuka.

equity pedagogy, yaitu penyesuaian metode dan strategi pembelajaran
dengan karakteristik serta cara belajar peserta didik yang beragam agar
tercipta kesempatan belajar yang setara.

prejudice reduction, yaitu upaya mengurangi prasangka dan sikap
diskriminatif melalui pembelajaran dan interaksi yang mendorong
toleransi, kerja sama, dan sikap saling menghargai dalam lingkungan
pendidikan.

Dengan melihat berbabgai pendapat di atas, pada dasarnya pendidikan
multikultural dapat difahami sebagai berikut:

1.

2.

Merupakan proses pengembangan berkelanjutan yang mengoptimalkan
nilai-nilai yang telah ada tanpa membatasi interaksi antarmanusia.
Bertujuan mengembangkan seluruh potensi manusia, meliputi potensi
intelektual, sosial, moral, religius, ekonomi, dan budaya dengan
berlandaskan nilai kemanusiaan.

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

3. Menghargai pluralitas dan heterogenitas sebagai keniscayaan, tidak
hanya dalam aspek etnis dan budaya, tetapi juga pemikiran, pandangan,
ekonomi, politik, dan agama.

4. Menjunjung tinggi penghormatan terhadap keragaman budaya, etnis,
suku, dan agama dalam konteks kehidupan global yang saling
terhubung.

5. Merupakan kebutuhan penting yang harus dipikirkan, dilaksanakan,
dan dievaluasi secara berkelanjutan oleh seluruh pemangku
kepentingan pendidikan.

6. Menjadi pendekatan strategis dalam pembelajaran dan kurikulum
untuk mendukung pengembangan dan aktualisasi diri peserta didik.

7. Menumbuhkan kesadaran untuk mengakui, menerima, dan menghargai
perbedaan serta menolak sikap diskriminatif, stereotip, prasangka, dan
superioritas kelompok tertentu.

Landasan Pendidikan Multikultural dalam Islam

Dalam islam, multikulturalisme tidak lah menjadi sesuatu yang tabuh,
sebagaimana ditegaskan oleh Allah dalam firmannya Surat Ar-Rum ayat 22:

D bl ey o5 b G 31 i il a5 30 318 42 G

Artinya: Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah penciptaan langit dan bumi,

perbedaan bahasa dan warna kulitmu. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-

benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang-orang yang berilmu. (Q.S

Surat Ar-Rum:22)

Islam sendiri selalu mengajarkan untuk saling menghargai dan mengeratkan
rasa persatuan dan kesatuan. Hal tersebut dapat dilihat melalui bebagai ayat dan
hadist terkait dengan multiulturalisme. Sebagai gambaran awal, Ketika periode
Madinah, dalam rentan waktu yang tidak terlalu lama, Rasulullah SAW, berhasil
mempersatukan kelompok masyarakat dan kabilah yang berada di Madinah dan
sekitarnya. Diantara mereka terdapat tradisi dan agama yang berbeda-beda yang
kemudian disatukan dalam satu “kontrak politik” untuk menjalani kehidupan yang
rukun, damai, saling menghormati dan menjaga keamanan madinah di tengah
keragaman baik etnis maupun agama. Tetapi di lain sisi, setiap anggota masyarakat
mendapat hak dan kebebasannya dalam menjalankan tradisi dan praktik keagamaan.
Kontrak politik itu kemudian disebut juga dengan “mitsaq madinah” atau Piagam
Madinah yang harus dipatuhi bersama. Diantara butir-butir piagam madinah, antara
lain:

1. Mereka harus saling tolong-menolong

2. Kaum muslim dan kaum yahudi menyediakan dana keamanan bersama

3. Penganut muslim dan yahudi bebas melakukan keagiatan-kegiatan

keagamaan tanpa saling mengganggu satu dengan lainnya

4. Masing-masing kelompok menjaga kejujuran dan loyalitas dalam

kehidupan bersama

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

5. Apabila terjadi sengketa dan perselisihan, maka akan diadukan masalahnya

kepada rasulullah yang akan memberi putusan dengan adil.

Islam hadir di tengah masyarakat untuk menanamkan nilai hidup bersama
yang dilandasi sikap saling menghormati di antara anggota masyarakat yang
beragam. Dalam kehidupan masyarakat multikultural, dinamika sosial berkembang
secara sehat melalui kerja sama dan kompetisi yang terbuka, di mana setiap elemen
masyarakat didorong untuk berkontribusi secara positif demi kemajuan dan
kemaslahatan Bersama. Sebagaimana difirmankan oleh Allah dalam surah al-Hujurat
ayat 13 menjadi dasar bagi umat muslim.

A &) 2R 4 e aa 1 ) 38 OB L akilany 1 83 (i AR U (0l G
BT

Artinya: Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan perempuan.

Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu

saling mengenal. Sesungquhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah

orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Mahateliti.

(Q.S Al-Hujurat:13)

Ayat ini menegaskan bahwa Allah Swt. menciptakan manusia dari satu asal,
yaitu laki-laki dan perempuan, lalu menjadikannya berbangsa-bangsa dan bersuku-
suku bukan untuk saling menyombongkan diri, melainkan agar saling mengenal dan
menghargai. Kemuliaan manusia tidak diukur dari keturunan, status sosial, atau
kekayaan, tetapi semata-mata dari ketakwaannya kepada Allah. Prinsip ini
menegaskan penolakan Islam terhadap segala bentuk diskriminasi dan kesombongan
berbasis identitas.

Prinsip tersebut ditegaskan dalam hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Hibban
dan at-Tirmizi dari Ibnu ‘Umar. Dikisahkan bahwa Rasulullah saw. melakukan tawaf
di atas untanya pada hari Fath Makkah. Beliau menyentuh Hajar Aswad dengan
tongkatnya karena tidak mendapatkan tempat untuk menderumkan untanya di
dalam Masjidil Haram, sehingga unta tersebut dibawa keluar menuju lembah dan
diderumkan di sana. Setelah itu, Rasulullah saw. memuji dan mengagungkan Allah
Swt., kemudian bersabda: o

A Jalhy ) e a8 G B ) (el ) AR e a8 G308 A ) (Sl LT G
(Al 3 don PR 1) G gl ...)

Artinya: “Wahai manusia, sesungguhnya Allah telah menghilangkan dari kalian

kesombongan dan keangkuhan Jahiliah. Wahai manusia, sesungguhnya manusia itu

hanya terbagi menjadi dua golongan: orang yang berbuat kebajikan dan bertakwa, yang
mulia di sisi Tuhannya; dan orang yang durhaka, celaka, dan hina di sisi Tuhannya.”

Selanjutnya Rasulullah saw. membacakan firman Allah Swt.: “Ya ayyuhan-nas

inna khalagnakum min Zakarin wa unsa...” hingga akhir ayat, lalu bersabda, “Inilah

yang aku katakan, dan aku memohon ampun kepada Allah untukku dan untuk kalian.”

(H.R Ibnu Hibban dan at-Tirmizi)

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Sejatinya, perbedaan yang ada tidaklah menjadi bagian buruk dalam tata
kehidupan manusia, Allah berfirman dalam Surat Al-maidah ayat 48:

&\-\-IYJACNJJJ\LM*A?SAUMGMjuﬁ\wmuwwum&ﬂbmﬂ‘dﬂuyu
UQPSQMUSSJD.\AUM\?SMAM ;Mﬁjb@g@ﬂe&wdﬂdﬂiwdﬁbw »G\JM
@ujﬁmuyﬁmmmesuﬁﬂ\uﬂ&jaﬂ\ | sl 28 G

Artinya: Kami telah menurunkan kitab suci (Al-Qur’an) kepadamu (Nabi

Muhammad) dengan (membawa) kebenaran sebagai pembenar kitab-kitab yang

diturunkan sebelumnya dan sebagai penjaganya (acuan kebenaran terhadapnya).

Maka, putuskanlah (perkara) mereka menurut aturan yang diturunkan Allah dan

janganlah engkau mengikuti hawa nafsu mereka dengan (meninggalkan) kebenaran

yang telah datang kepadamu. Untuk setiap umat di antara kamu Kami berikan aturan
dan jalan yang terang. Seandainya Allah menghendaki, niscaya Dia menjadikanmu
satu umat (saja). Akan tetapi, Allah hendak mengujimu tentang karunia yang telah Dia
anugerahkan kepadamu. Maka, berlomba-lombalah dalam berbuat kebaikan. Hanya
kepada Allah kamu semua kembali, lalu Dia memberitahukan kepadamu apa yang

selama ini kamu perselisihkan. (Q.S Al-maidah: 48)

Dalam konteks pendidikan Islam, ayat ini menjadi landasan normatif bahwa
proses pendidikan tidak boleh diarahkan untuk menumbuhkan sikap eksklusif,
fanatik sempit, atau merasa paling benar sendiri, melainkan harus membentuk pribadi
peserta didik yang terbuka, adil, dan menghargai keragaman. Pendidikan
multikultural dalam Islam bertujuan menanamkan kesadaran bahwa setiap individu
dan kelompok memiliki potensi serta kontribusi yang bernilai, sehingga perbedaan
latar belakang sosial, budaya, etnis, maupun agama harus dipahami sebagai realitas
sosial yang perlu dikelola secara arif dan berkeadaban.

Lebih lanjut, nilai multikulturalisme dalam Islam juga tercermin dalam prinsip
keadilan (‘adl) dan persamaan (musawah). Islam menegaskan bahwa setiap manusia
memiliki kedudukan yang sama di hadapan hukum dan Tuhan, tanpa membedakan
ras, warna kulit, maupun asal-usul. Prinsip ini menjadi fondasi penting dalam
pendidikan multikultural, karena pendidikan berfungsi sebagai sarana internalisasi
nilai keadilan sosial dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dengan
demikian, pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada transfer ilmu pengetahuan,
tetapi juga pembentukan karakter yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan
universal.

Selain itu, pendidikan multikultural dalam perspektif Islam juga berakar pada
konsep ukhuwah, baik ukhuwah Islamiyah, ukhuwah wathaniyah, maupun ukhuwah
basyariyah. Ketiga bentuk persaudaraan ini menegaskan bahwa hubungan
antarmanusia tidak hanya dibatasi oleh kesamaan agama, tetapi juga oleh ikatan
kebangsaan dan kemanusiaan secara umum. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu
mengajarkan sikap empati, dialog, dan saling pengertian antar kelompok yang
berbeda, agar tercipta kehidupan sosial yang harmonis dan damai.

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Pada Intinya, bahwa landasan pendidikan multikultural dalam Islam
bersumber kuat dari Al-Qur’an, hadis, serta praktik sosial-politik Rasulullah saw.
pada masa Madinah. Islam memandang keberagaman sebagai kehendak ilahi yang
harus disikapi dengan kebijaksanaan, keadilan, dan semangat kebersamaan.
Pendidikan multikultural Islam pada akhirnya diarahkan untuk membentuk insan
yang bertakwa, berakhlak mulia, toleran, serta mampu hidup berdampingan secara
damai dalam masyarakat yang plural, demi terwujudnya rahmatan lil “alamin.

Implementasi Pendidikan Multikultural dalam Pendidikan Islam

Sebagaimana telah dijelaskan di atas, pada dasarnya Islam tidak
mengharamkan multikulturalisme dalam berbagai aspek, terkhusus pendidikan. Dalam
Pendidikan islam, multikulturalisme diterapkan melalui nilai-nilai pendidikan
multikultural, yaitu inklusif, egaliter, demokratis, dan humanis.

Lebih lanjut, Implementasi pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam
dapat dilakukan melalui internalisasi nilai-nilai inklusif dan universal yang
bersumber dari ajaran Islam serta dikontekstualisasikan dengan realitas kemajemukan
masyarakat Indonesia, antara lain sebagai berikut:

1. Tasamuh (Toleransi)

Pendidikan Islam harus menanamkan sikap tasamuh sebagai karakter dasar
peserta didik, yaitu sikap menghargai perbedaan agama, budaya, dan
pandangan tanpa diskriminasi. Nilai ini sejalan dengan prinsip rahmatan lil
‘alamin dan ajaran Al-Qur’an yang menekankan kelembutan, dialog, serta
hubungan sosial yang harmonis dengan sesama manusia.

2. Tawassuth (Moderasi Beragama)

Nilai tawassuth diwujudkan melalui pendidikan Islam yang mengajarkan
sikap moderat, tidak ekstrem, dan proporsional dalam memahami serta
mengamalkan ajaran agama.

3. Ta’awun (Saling Menolong)

Pendidikan Islam mendorong sikap ta’awun sebagai karakter sosial yang
bersifat universal, yakni saling membantu dalam kebaikan dan
kemaslahatan bersama tanpa memandang perbedaan identitas.

4. Tawazun (Harmoni dan Keseimbangan)

Nilai tawazun diwujudkan melalui pendidikan yang menyeimbangkan
dimensi spiritual dan sosial, ukhrawi dan duniawi.

5. Nilai Demokrasi

Pendidikan Islam multikultural harus menginternalisasikan nilai
demokrasi, yaitu pengakuan terhadap martabat dan hak asasi manusia
tanpa membedakan suku, agama, ras, gender, dan latar belakang sosial.

6. Penghormatan terhadap Hak Asasi Manusia (HAM)

Implementasi pendidikan multikultural menuntut penghormatan terhadap
HAM, baik dalam aspek politik, ekonomi, maupun kebudayaan.
7. Humanisme

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Pendidikan Islam multikultural menumbuhkan sikap humanis yang
ditandai dengan kasih sayang, empati, dan kepedulian terhadap sesama
manusia.

8. Inklusivisme
Sikap inklusif diwujudkan melalui keterbukaan, penghargaan, dan
penerimaan terhadap realitas masyarakat yang plural.

9. Solidaritas Sosial
Pendidikan Islam menanamkan rasa solidaritas sosial yang berlandaskan
kebangsaan dan kemanusiaan, bukan pada perbedaan identitas kelompok.

Dalam Pandangan Ahmad Rois, jika dikontekstualisasikan dengan pendidikan
Islam berwawasan multikultural, nilai-nilai yang terkandung di dalamnya bersifat
sangat komprehensif dan luas, karena mencakup dimensi teologis, sosial, dan
kemanusiaan secara integral. Pendidikan Islam tidak hanya menekankan aspek ritual
dan spiritual, tetapi juga membangun kesadaran sosial yang berorientasi pada
kehidupan bersama dalam masyarakat yang majemuk. Nilai-nilai tersebut menjadi
landasan normatif dalam membentuk sikap inklusif, adil, dan toleran pada peserta
didik.
Rois juga memberikan klasifikasi nilai-nilai islam yang dapa diimplemetasikan
dalam Pendidikan multicultural, sebagai berikut:
1. Al-Musyawarah (Musyawarah)
Prinsip pengambilan keputusan secara dialogis dan partisipatif untuk
mencapai mufakat dalam menyelesaikan persoalan bersama di tengah
keberagaman.
2. Al-Musawah (Persamaan)
Penegasan kesetaraan martabat seluruh manusia tanpa membedakan suku,
agama, ras, budaya, maupun status sosial.
3. Al-"Adl (Keadilan)
Sikap menempatkan hak dan kewajiban secara proporsional serta menolak
segala bentuk diskriminasi dan ketidakadilan sosial.
4. Hablum min an-Nas (Hubungan Antarsesama Manusia)
Orientasi pendidikan Islam yang menekankan pentingnya relasi sosial yang
harmonis dan saling menghormati.
5. Al-Ta’aruf (Saling Mengenal)
Upaya membangun pemahaman lintas budaya, etnis, dan agama untuk
memperkuat persaudaraan dan mengurangi prasangka.
6. Al-Ta’awun (Saling Tolong-Menolong)
Penanaman sikap kerja sama dalam kebaikan dan kemaslahatan bersama
tanpa memandang perbedaan identitas.
7. Al-Salam (Perdamaian)
Komitmen untuk menciptakan kehidupan sosial yang aman, damai, dan
bebas dari kekerasan serta konflik.

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

8. Al-Ta‘addudiyyat (Kemajemukan)
Pengakuan terhadap realitas pluralitas sebagai sunnatullah yang harus
diterima dan dikelola secara bijaksana.

9. Al-Tanawwu’ (Keragaman)
Pemahaman bahwa perbedaan merupakan kekayaan sosial yang dapat
memperkuat persatuan dan kebersamaan.

10. Al-Tasamuh (Toleransi)
Sikap menerima dan menghargai perbedaan keyakinan, budaya, dan
pandangan hidup tanpa sikap eksklusif.

11. Al-Rahmah (Kasih Sayang)
Penumbuhan empati, kepedulian, dan rasa kemanusiaan sebagai dasar
interaksi sosial yang beradab.

12. Al-"Afw (Saling Memaatkan)
Sikap lapang dada dalam menyikapi perbedaan dan konflik demi menjaga
keharmonisan sosial.

13. Al-Ihsan (Berbuat Kebaikan dan Keindahan)
Dorongan untuk melakukan perbuatan terbaik dalam relasi sosial,
menciptakan lingkungan pendidikan yang damai dan bermartabat.

Dengan demikian, pendidikan Islam berwawasan multikultural memiliki
fondasi nilai yang kuat dan relevan untuk membentuk generasi yang tidak hanya
religius secara individual, tetapi juga memiliki kepekaan sosial, sikap moderat, dan
komitmen terhadap perdamaian serta persatuan dalam masyarakat yang plural.

KESIMPULAN

Pendidikan multikultural merupakan pendekatan pendidikan yang
menekankan pengakuan, penerimaan, dan penghargaan terhadap keberagaman
budaya, etnis, agama, dan latar belakang sosial sebagai realitas yang tidak terpisahkan
dari kehidupan manusia. Pendidikan multikultural lahir sebagai respons terhadap
praktik diskriminasi dan ketidakadilan sosial, serta bertujuan menciptakan sistem
pendidikan yang inklusif, adil, dan berorientasi pada pengembangan potensi
kemanusiaan secara utuh.

Dalam perspektif Islam, multikulturalisme bukanlah konsep yang
bertentangan dengan ajaran agama, melainkan sejalan dengan nilai-nilai fundamental
yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, dan praktik sosial Rasulullah saw. Islam
memandang keberagaman sebagai sunnatullah yang harus disikapi dengan
kebijaksanaan, keadilan, dan sikap saling menghormati. Prinsip kesetaraan, keadilan,
toleransi, persaudaraan, dan kemanusiaan universal menjadi landasan normatif yang
kuat bagi pengembangan pendidikan multikultural dalam Islam.

Implementasi pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam dapat
diwujudkan melalui internalisasi nilai-nilai seperti tasamuh (toleransi), tawassuth
(moderasi), ta’awun (saling menolong), tawazun (keseimbangan), demokrasi,

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

penghormatan terhadap hak asasi manusia, inklusivisme, dan humanisme. Nilai-nilai
tersebut tidak hanya membentuk peserta didik yang religius secara individual, tetapi
juga berkarakter sosial, moderat, dan mampu hidup berdampingan secara damai
dalam masyarakat yang plural.

DAFTAR PUSTAKA

Aly, A. (2015). Studi deskriptif tentang nilai-nilai multikultural dalam pendidikan di
Pondok Pesantren Modern Islam Assalaam. Jurnal IImiah Pesantren, 1(1), 9-24.
http://jurnal.assalaam.or.id/index.php/dfg/article/view/25/17

Amin, M. (2018). Pendidikan multikultural. JURNAL PILAR: Jurnal Kajian Islam
Kontemporer, 9(1), 1-12.

Arwen, D., et al. (2025). Pendidikan multikultural dalam Islam. Tangerang: Minhaj
Pustaka.

Dera Nugraha, U. Ruswandi, & M. Erihadiana. (2020). Urgensi pendidikan
multikultural di Indonesia. Jurnal Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan,
1(2), 141-150.

Desi Pristiwanti, B. Badariah, S. Hidayat, & R. S. Dewi. (2022). Pengertian pendidikan.
Jurnal Pendidikan dan Konseling, 4(6), 45-56.

Dharma Ratna Purwasari, Waston, & M. N. R. Maksum. (n.d.). Konsep pendidikan
multikultural dalam pandangan James A. Banks. Universitas Muhammadiyah
Surakarta.

Gramedia. (n.d.). Suku di Indonesia. https://www.gramedia.com/literasi/suku-di-
indonesia

Hasan, M. T. (2016). Pendidikan multikultural: Sebagai opsi penanggulangan radikalisme (A.
Wahid, Ed.; Cet. ke-3). Malang: Universitas Islam Malang.

Ibrahim, R. (2013). Pendidikan multikultural: Pengertian, prinsip, dan relevansinya
dengan tujuan pendidikan Islam. ADDIN: Jurnal Studi Keislaman, 7(1), 145-164.

Idi, A. (2021). Pendidikan Islam multikultural: Konsep, karakteristik, dan landasan kurikulum
PAI berbasis multikultural (Ed. 1, Cet. 1). Depok: Rajawali Pers.

Ismail Fuad. (2009). Konsep pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam (Skripsi, UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta).

Miftahul Huda. (2023). Model pendidikan multikultural di Sekolah Pembangunan Jaya
Bintaro (Disertasi). Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Miftahul Huda. (2023). Model pendidikan multikultural di Sekolah Pembangunan Jaya
Bintaro (Disertasi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta).

Perpustakaan Nasional. (2021). Abdullah Idi, Pendidikan Islam Multikultural: Konsep,
Karakteristik, dan Landasan Kurikulum PAI Berbasis Multikultural. Depok:
Rajawali Pers. https://www.rajagrafindo.co.id

Quran.nu.or.id. (n.d.). Surat Al-Hujurat ayat 13. https://quran.nu.or.id/al-hujurat/13

R.Ibnu Ambarudin. (2016). Pendidikan multikultural untuk membangun bangsa yang
nasionalis religius. Jurnal Civics, 13(1), 1-12.

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
http://jurnal.assalaam.or.id/index.php/dfg/article/view/25/17
https://www.gramedia.com/literasi/suku-di-indonesia?utm_source=chatgpt.com
https://www.gramedia.com/literasi/suku-di-indonesia?utm_source=chatgpt.com
https://www.rajagrafindo.co.id/
https://quran.nu.or.id/al-hujurat/13?utm_source=chatgpt.com

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Rois, A. (2013). Pendidikan Islam multikultural: Telaah pemikiran Muhammad Amin
Abdullah. Jurnal Epistem, 8(2), 312-320.

Sopiah. (2009). Pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam. Forum Tarbiyah,
7(2), 158-169.

Ubadah, H. (2022). Pendidikan multikultural: Konsep, pendekatan, dan penerapannya dalam
pembelajaran. Palu: Pesantren Anwarul Qur’an.

Zainal Arifin. (2018). Pendidikan Islam multikultural. Al-Insyiroh, 2(2), 38—46.

| | Mardinal Tarigan, et. al. | | Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

