
1922 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam  

 

 

Mardinal Tarigan1, Adhli Maulana2, Nurul Adinda Lubis3, Intan Nur'aini4, 

Saddam Maulana5 

 
1,2,3,4,5Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

 

Email: mardinaltarigan@uinsu.ac.id1, adlymaulana637@gmail.com2, 

nuruladindalubis@gmail.com3, intan16aini@gmail.com4, 

saddamadam1004@gmail.com5  

 
ABSTRAK 

Pendidikan multikultural merupakan pendekatan pendidikan yang menekankan pengakuan, 

penghormatan, dan pengelolaan keberagaman budaya, etnis, agama, serta latar belakang 

sosial sebagai realitas yang tidak terpisahkan dari kehidupan masyarakat, khususnya di 

Indonesia yang bersifat majemuk. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji konsep pendidikan 

multikultural serta landasan dan implementasinya dalam perspektif Islam. Metode penelitian 

yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan menelaah berbagai 

sumber berupa buku, jurnal ilmiah, dan literatur relevan lainnya. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa nilai-nilai pendidikan multikultural memiliki kesesuaian yang kuat dengan ajaran 

Islam yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, dan praktik sosial Rasulullah saw., seperti 

prinsip kesetaraan, keadilan, toleransi, persaudaraan, dan kemanusiaan universal. 

Implementasi pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam dapat diwujudkan melalui 

internalisasi nilai-nilai tasamuh, tawassuth, ta’awun, tawazun, demokrasi, penghormatan 

terhadap hak asasi manusia, dan sikap inklusif. Dengan demikian, pendidikan Islam 

berwawasan multikultural berperan strategis dalam membentuk generasi yang religius, 

moderat, toleran, serta mampu hidup berdampingan secara damai dalam masyarakat yang 

plural. 

Kata kunci: Pendidikan Multikultural, Pendidikan Islam, Toleransi, Keberagaman 

 

ABSTRACT 

Multicultural education is an educational approach that emphasizes the recognition, respect, and 

management of cultural, ethnic, religious, and social diversity as an inseparable reality of social life, 

particularly in pluralistic societies such as Indonesia. This article aims to examine the concept of 

multicultural education and its foundations and implementation from an Islamic perspective. The 

research employs a library research method by reviewing relevant books, academic journals, and other 

scholarly sources. The findings indicate that the values of multicultural education are strongly aligned 

with Islamic teachings derived from the Qur’an, Hadith, and the social practices of the Prophet 

Muhammad (peace be upon him), including principles of equality, justice, tolerance, brotherhood, and 

universal humanity. The implementation of multicultural education within Islamic education can be 

achieved through the internalization of values such as tolerance (tasamuh), moderation (tawassuth), 

mutual cooperation (ta’awun), balance (tawazun), democracy, respect for human rights, and 

inclusiveness. Therefore, multicultural-oriented Islamic education plays a strategic role in shaping 

religious, moderate, tolerant generations capable of living peacefully within a pluralistic society. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:mardinaltarigan@uinsu.ac.id
mailto:adlymaulana637@gmail.com
mailto:nuruladindalubis@gmail.com
mailto:intan16aini@gmail.com
mailto:saddamadam1004@gmail.com


1923 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

Keywords: Multicultural Education, Islamic Education, Tolerance, Diversity 

PENDAHULUAN  

Keberagaman merupakan realitas sosial yang tidak dapat dipisahkan dari 

kehidupan manusia, khususnya di negara multikultural seperti Indonesia. 

Multikultural bangsa Indonesia dapat dilihat dari semboyan “Bhinneka Tunggal Ika”. 

Semboyan ini memiliki pengertian bahwa Indonesia merupakan salah satu bangsa di 

dunia yang terdiri dari beragam suku dan ras, yang mempunyai budaya, bahasa, dan 

agama yang berbeda-beda tetapi dalam kesatuan Indonesia. Semboyan ini 

mengandung seni manajemen untuk mengatur keragaman Indonesia, yang terdiri 

dari 250 kelompok suku, 250 lebih bahasa lokal, 13.000 pulau, 6 agama resmi, dan latar 

belakang kesukuan yang sangat beragam. 

Kondisi di atas menjadikan Indonesia memiliki keunggulan komparatif 

dibandingkan banyak negara lain, namun sekaligus menyimpan potensi kerentanan 

terhadap munculnya konflik sosial apabila keberagaman tersebut tidak dikelola secara 

bijaksana. Perbedaan identitas yang ada dapat dengan mudah memicu kekerasan 

apabila tidak disertai dengan sikap saling memahami, menghargai, dan menghormati 

antarwarga negara. 

Oleh karena itu, diperlukan langkah-langkah preventif yang sistematis dari 

seluruh pemangku kepentingan (stakeholders) untuk meredam potensi konflik 

sekaligus memperkuat kohesi sosial. Upaya tersebut tidak hanya berorientasi pada 

penyelesaian konflik, tetapi lebih pada pembangunan kesadaran kolektif mengenai 

pentingnya hidup bersama dalam keberagaman. Salah satu strategi yang dinilai efektif 

dan berjangka panjang adalah menanamkan kesadaran pluralisme kepada generasi 

muda melalui sistem pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai multikulturalisme. 

Sejalan dengan pandangan Abudin Nata dalam Ismail Fuad, Indonesia sebagai 

negara yang berideologi Pancasila memiliki latar belakang masyarakat yang sangat 

beragam, baik dari segi budaya, etnisitas, aliran keagamaan, maupun kondisi sosial 

dan ekonomi. Keadaan masyarakat yang pluralistik dan heterogen tersebut secara 

langsung memengaruhi karakter dan arah penyelenggaraan pendidikan. Pendidikan 

tidak dapat dilepaskan dari realitas sosial yang melingkupinya, sehingga harus 

dirancang untuk mampu merespons dinamika kemajemukan tersebut secara 

konstruktif. 

Dalam konteks ini, pendidikan memegang peran strategis sebagai instrumen 

utama dalam membangun peradaban manusia dan bangsa. Pendidikan diyakini 

memiliki kapasitas besar dalam membentuk karakter individu, menanamkan nilai-

nilai kemanusiaan, serta menjadi guiding light bagi generasi muda sebagai penerus 

bangsa. Salah satu fungsi fundamental pendidikan adalah memperkuat 

keberagamaan peserta didik sesuai dengan keyakinannya masing-masing, sekaligus 

membuka ruang pemahaman terhadap keberadaan agama lain secara proporsional, 

dengan tujuan menumbuhkan sikap toleransi, keterbukaan, dan penghormatan 

terhadap perbedaan.  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1924 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

Islam sendiri telah lama mengenal multikultural. Hal tersebut sebagaimana 

dijelaskan Zuhaily dalam Tafsir al-Munīr mengutip hadis yang diriwayatkan oleh 

Muslim dan Ibnu Mājah dari Abu Hurairah ra., bahwa Rasulullah SAW bersabda:  
هَّ إِن َّ رِكُمَّْ إلِهى يهنْظُرَُّ لهَّ اللّ  الِكُمْ، صُوه أهمْوه لهكِنَّْ وه الِكُمَّْ قُلوُبِكُمَّْ إلِهى يهنْظُرَُّ وه أهعْمه وه  

Artinya: “Sesungguhnya Allah tidak melihat kepada rupa dan harta kekayaan kalian, 

tetapi Dia melihat kepada hati dan amal perbuatan kalian.” (HR. Muslim, no. 2564) 

Hadis ini menegaskan bahwa dalam pandangan Islam, ukuran kemuliaan 

manusia tidak didasarkan pada aspek lahiriah, seperti fisik maupun kepemilikan 

materi, melainkan pada kualitas batin dan perbuatan. Selain itu, al-Ṭabrānī juga 

meriwayatkan sebuah hadis dari Abu Mālik al-Asy‘arī ra., bahwa Rasulullah SAW 

bersabda:  
هَّ إِن َّ لهَّ أهحْسهابِكُمْ، إلِهى يهنْظُرَُّ لهَّ اللّ  لهَّ أهنْسهابِكُمْ، إلِهى وه لهَّ أهجْسهامِكُمْ، إلِهى وه الِكُمْ، إلِهى وه لهكِنَّْ أهمْوه قلُوُبِكُمَّْ إلِهى يهنْظُرَُّ وه ، 
نَّْ ، قهلْب َّ لههَُّ كهانهَّ فهمه الِح  َُّ صه مُهُ، فهاللّ  مه، بهنوُ كلُُّكُمَّْ يهرْحه بُّكُمَّْ آده أهحه َِّ إلِهى وه أهتقْهاكُمَّْ اللّ   

Artinya: “Sesungguhnya Allah tidak melihat kepada kedudukan kalian, tidak pula 

kepada nasab kalian, tidak kepada tubuh kalian, dan tidak pula kepada harta kekayaan 

kalian. Akan tetapi, Allah melihat kepada hati kalian. Barang siapa yang memiliki hati 

yang baik, maka Allah akan menyayanginya. Kalian semua adalah anak Adam, dan 

yang paling dicintai Allah di antara kalian adalah yang paling bertakwa. (HR. al-

Ṭabrānī dalam al-Mu‘jam al-Kabīr)  

Hadis-hadis tersebut menunjukkan secara tegas bahwa Islam menolak segala 

bentuk diskriminasi yang didasarkan pada perbedaan status sosial, keturunan, fisik, 

maupun kekayaan. Sebaliknya, Islam menempatkan nilai ketakwaan dan kebersihan 

hati sebagai tolok ukur utama kemuliaan manusia, yang sejalan dengan prinsip 

kesetaraan dan keadilan dalam pendidikan Islam multikultural. 

Pada dasarnya, pendidikan multikultural dalam perspektif Islam dapat 

dipandang sebagai upaya integral dalam membangun masyarakat yang toleran, adil, 

dan berkeadaban. Pendidikan ini tidak hanya berorientasi pada kepentingan jangka 

pendek, tetapi juga memiliki visi jangka panjang dalam menciptakan generasi yang 

mampu merawat keberagaman sebagai kekuatan bangsa. Dalam kerangka ini, Islam 

dan multikulturalisme bukanlah dua entitas yang saling bertentangan, melainkan 

saling melengkapi dalam mewujudkan tatanan kehidupan sosial yang damai, 

harmonis, dan berlandaskan nilai-nilai kemanusiaan universal. Hal tersebut 

kemudian menjadi menarik untuk melihat sejauh mana islam dalam memandang 

multiultulisme dalam pendidikan.  

 

METODE PENLITIAN  

Dalam penelitian ini, metode yag digunakan untuk melihat permasalahan yaitu 

kepustakaan (Library research). Menurut Abdurrahman, Penelitian kepustakaan 

(library research) mengacu pada proses melakukan penelitian menggunakan sumber 

daya perpustakaan, seperti buku, jurnal, database, dan materi lainnya, untuk 

mengumpulkan informasi dan mendukung pertanyaan akademik atau ilmiah. 

Metode ini dinilai relevan karena sejalan dengan tujuan penelitian untuk memahami 

lebih jauh terkait dengan konsep Pendidikan multikultural dalam perspektif islam.  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1925 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Konsep Pendidikan Multikultural  

Pendidikan Multikultural secara terpisah terdiri dari kata pendidikan dan 

multikultural yang tidak dapat dipisahkan satu sama lain pemaknaannya. Pendidikan 

adalah seluruh pengetahuan belajar yang terjadi sepanjang hayat (long life education) 

dalam semua tempat serta situasi yang memberikan pengaruh positif pada 

pertumbuhan setiap makhluk individu. Sedangkan Multikultural bersal dari kata sifat 

multikulturalisme yang mencakup suatu penghargaan, pemahaman, serta penilaian 

atas budaya seseorang, diiringi suatu penghormatan dan keingintahuan tentang 

budaya etnis pihak lain Hal tersebut berakar dari pengertian secara etimologis 

multikulturalisme yang terdiri dari kata “multi” yang berarti plural atau berjenis-jenis 

dan “kulturalisme” berarti kultur atau budaya. 

Pendidikan Multikutural, pada awalnya merupakan upaya untuk menegakkan 

hak asasi manusia. Pernyataan di atas berakar dari sejarah pendidikan multikultural 

yang berkaitan dengan gerakan hak-hak sipil (civil rights movement) di Amerika Serikat 

pada dekade 1960-an. Gerakan ini muncul sebagai respons terhadap praktik 

diskriminasi rasial yang sistemik, khususnya terhadap warga Amerika keturunan 

Afrika dan kelompok minoritas lainnya, termasuk dalam bidang pendidikan. 

Lembaga pendidikan pada masa itu dipandang belum mampu menjadi ruang yang 

adil dan inklusif, karena masih mereproduksi ketimpangan sosial, segregasi ras, serta 

ketidaksetaraan akses dan kesempatan belajar. Kondisi inilah yang memicu tuntutan 

kolektif agar pendidikan bertransformasi menjadi sarana pembebasan dan keadilan 

sosial. 

Momentum perjuangan tersebut melahirkan kesadaran baru bahwa 

pendidikan tidak boleh bersifat netral terhadap ketidakadilan. Pendidikan justru 

harus berpihak pada nilai persamaan, penghormatan terhadap martabat manusia, dan 

pengakuan atas keragaman identitas. Tuntutan persamaan kesempatan dalam 

pendidikan dan pekerjaan yang disuarakan oleh para aktivis, tokoh masyarakat, dan 

orang tua menjadi fondasi awal konseptualisasi pendidikan multikultural. Sejak saat 

itu, pendidikan multikultural berkembang sebagai pendekatan yang menekankan 

penerimaan, penghargaan, dan pengelolaan perbedaan secara adil dalam sistem 

pendidikan. 

Pemikiran Dr. Martin Luther King Jr. memberikan kontribusi filosofis yang 

sangat penting dalam penguatan pendidikan multikultural. Pandangannya bahwa 

fungsi pendidikan adalah membentuk kemampuan berpikir kritis sekaligus 

membangun karakter menegaskan bahwa pendidikan tidak cukup hanya 

mencerdaskan secara intelektual, tetapi juga harus membentuk kepribadian yang 

berkeadilan dan bermoral. Pernyataan “Intelligence plus character, that is the goal of true 

education” mencerminkan esensi pendidikan multikultural, yakni mengintegrasikan 

kecerdasan, nilai kemanusiaan, dan penghormatan terhadap keberagaman. Selain itu, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1926 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

pandangan klasik Aristoteles yang menyatakan bahwa “The roots of education are bitter, 

but the fruit is sweet” memperkuat dasar filosofis pendidikan multikultural.  

 Melalui pandangan tersebut kemudian melahirkan banyak definisi dari 

pendidikan multikultural sebagai bentuk alternatif menghadapi tantangan 

pendidikan. Menurut Muhaemin el-Ma’hady, pendidikan multikultural dipahami 

sebagai pendidikan tentang dan untuk keragaman budaya yang bertujuan merespons 

perubahan demografis dan kultural, baik pada tingkat lokal maupun global. 

Lebih lanjut, Sonia Nieto menekankan bahwa pendidikan multikultural adalah 

proses pendidikan yang komprehensif dan mendasar bagi seluruh peserta didik. 

pendapat tersebut kemudian dipertegas oleh Hilda Hernandez memandang 

pendidikan multikultural sebagai sebuah perspektif yang mengakui realitas politik, 

sosial, dan ekonomi yang dialami individu dalam masyarakat yang kompleks dan 

beragam secara kultural. Pada dasarnya, Pendidikan multikultural menurutnya harus 

memperhatikan berbagai dimensi identitas, seperti budaya, ras, gender, etnisitas, 

agama, dan status sosial-ekonomi, serta implikasinya dalam proses pendidikan. Hal 

tersebut sejalan dengan padangan John W. Santrock yang menyatakan pendidikan 

multikultural sebagai pendidikan yang menghargai diversitas serta memberikan 

ruang bagi berbagai perspektif dari kelompok-kelompok kultural yang berbeda dalam 

kerangka pendidikan regular. 

Sementara itu, Bikhu Parekh memandang pendidikan multikultural sebagai 

pendidikan yang membebaskan, yaitu bebas dari prasangka dan bias etnosentris, 

sekaligus memberikan kebebasan kepada peserta didik untuk mengeksplorasi dan 

belajar dari budaya serta perspektif lain. Dalam perspektif James A. Banks, pendidikan 

multikultural merupakan konsep dan falsafah pendidikan yang mengakui serta 

menilai pentingnya keragaman budaya dan etnis dalam membentuk gaya hidup, 

pengalaman sosial, identitas pribadi, serta kesempatan pendidikan, baik pada level 

individu, kelompok, maupun negara. Pendidikan multikultural dengan demikian 

berfungsi sebagai kerangka normatif dalam menciptakan keadilan dan kesetaraan 

dalam sistem pendidikan.  

Hal tersebut sesuai dengan tujuan pembentukan pendidikan multikultural 

yang mana;  

1. Memfungsikan peran sekolah dalam mengakui dan mengelola 

keberagaman peserta didik. 

2. Membantu peserta didik membangun sikap dan perilaku positif 

terhadap perbedaan budaya, ras, etnis, dan agama. 

3. Membekali peserta didik dengan ketahanan diri melalui pengembangan 

kemampuan pengambilan keputusan dan keterampilan sosial. 

4. Menumbuhkan sikap saling ketergantungan lintas budaya serta 

membangun pandangan positif terhadap perbedaan antar kelompok. 

Lebih lanjut, Gorsky juga menyatakan bahwa Pendidikan mutikultural pada 

dasarnya memiiki tujuan sebagai berikut: 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1927 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

1. Memberikan kesempatan yang setara bagi setiap peserta didik untuk 

mengembangkan prestasi. 

2. Membekali peserta didik dengan kemampuan belajar mandiri dan 

berpikir kritis. 

3. Mendorong peserta didik berperan aktif dalam proses pembelajaran 

melalui pengalaman dan latar belakang mereka. 

4. Mengakomodasi berbagai gaya belajar peserta didik. 

5. Mengapresiasi kontribusi dari kelompok-kelompok yang beragam. 

6. Menumbuhkan sikap positif terhadap kelompok dengan latar belakang 

yang berbeda. 

7. Membentuk peserta didik menjadi warga negara yang baik di sekolah 

maupun di masyarakat. 

8. Mengajarkan kemampuan menilai pengetahuan dari berbagai 

perspektif. 

9. Mengembangkan identitas etnis, nasional, dan global peserta didik. 

10. Membekali peserta didik dengan keterampilan pengambilan keputusan 

dan analisis kritis untuk kehidupan sehari-hari. 

Sebagai tindak lanjut dari pemahamananya terkait dengan Pendidikan 

multikultural, Banks menyatakan bahwa pendidikan multikultural memiliki empat 

dimensi utama yang saling berkaitan, yaitu: 

1. content integration, yaitu pengintegrasian berbagai perspektif budaya 

dan kelompok sosial ke dalam materi pembelajaran untuk menjelaskan 

konsep dan teori dalam setiap mata pelajaran.  

2. knowledge construction process, yaitu membantu peserta didik memahami 

bahwa pengetahuan dipengaruhi oleh latar belakang budaya tertentu 

sehingga perlu dikaji secara kritis dan terbuka. 

3. equity pedagogy, yaitu penyesuaian metode dan strategi pembelajaran 

dengan karakteristik serta cara belajar peserta didik yang beragam agar 

tercipta kesempatan belajar yang setara.  

4. prejudice reduction, yaitu upaya mengurangi prasangka dan sikap 

diskriminatif melalui pembelajaran dan interaksi yang mendorong 

toleransi, kerja sama, dan sikap saling menghargai dalam lingkungan 

pendidikan. 

Dengan melihat berbabgai pendapat di atas, pada dasarnya pendidikan 

multikultural dapat difahami sebagai berikut: 

1. Merupakan proses pengembangan berkelanjutan yang mengoptimalkan 

nilai-nilai yang telah ada tanpa membatasi interaksi antarmanusia. 

2. Bertujuan mengembangkan seluruh potensi manusia, meliputi potensi 

intelektual, sosial, moral, religius, ekonomi, dan budaya dengan 

berlandaskan nilai kemanusiaan. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1928 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

3. Menghargai pluralitas dan heterogenitas sebagai keniscayaan, tidak 

hanya dalam aspek etnis dan budaya, tetapi juga pemikiran, pandangan, 

ekonomi, politik, dan agama. 

4. Menjunjung tinggi penghormatan terhadap keragaman budaya, etnis, 

suku, dan agama dalam konteks kehidupan global yang saling 

terhubung. 

5. Merupakan kebutuhan penting yang harus dipikirkan, dilaksanakan, 

dan dievaluasi secara berkelanjutan oleh seluruh pemangku 

kepentingan pendidikan. 

6. Menjadi pendekatan strategis dalam pembelajaran dan kurikulum 

untuk mendukung pengembangan dan aktualisasi diri peserta didik. 

7. Menumbuhkan kesadaran untuk mengakui, menerima, dan menghargai 

perbedaan serta menolak sikap diskriminatif, stereotip, prasangka, dan 

superioritas kelompok tertentu. 

 

Landasan Pendidikan Multikultural dalam Islam 

Dalam islam, multikulturalisme tidak lah menjadi sesuatu yang tabuh, 

sebagaimana ditegaskan oleh Allah dalam firmannya Surat Ar-Rum ayat 22: 
يٰتٍ لِِّلْعٰ  ۝٢٢ لِمِيْنَ وَمِنْ اٰيٰتِهٖ خَلْقُ السَّمٰوٰتِ وَالَْْرْضِ وَاخْتِلََفُ الَْسِنتَِكُمْ وَالَْوَانِكُمْْۗ اِنَّ فِيْ ذٰلِكَ لَْٰ  

Artinya: Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah penciptaan langit dan bumi, 

perbedaan bahasa dan warna kulitmu. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-

benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang-orang yang berilmu. (Q.S 

Surat Ar-Rum:22) 

Islam sendiri selalu mengajarkan untuk saling menghargai dan mengeratkan 

rasa persatuan dan kesatuan. Hal tersebut dapat dilihat melalui bebagai ayat dan 

hadist terkait dengan multiulturalisme. Sebagai gambaran awal, Ketika periode 

Madinah, dalam rentan waktu yang tidak terlalu lama, Rasulullah SAW, berhasil 

mempersatukan kelompok masyarakat dan kabilah yang berada di Madinah dan 

sekitarnya. Diantara mereka terdapat tradisi dan agama yang berbeda-beda yang 

kemudian disatukan dalam satu “kontrak politik” untuk menjalani kehidupan yang 

rukun, damai, saling menghormati dan menjaga keamanan madinah di tengah 

keragaman baik etnis maupun agama. Tetapi di lain sisi, setiap anggota masyarakat 

mendapat hak dan kebebasannya dalam menjalankan tradisi dan praktik keagamaan. 

Kontrak politik itu kemudian disebut juga dengan “mitsaq madinah” atau Piagam 

Madinah yang harus dipatuhi bersama. Diantara butir-butir piagam madinah, antara 

lain: 

1. Mereka harus saling tolong-menolong 

2. Kaum muslim dan kaum yahudi menyediakan dana keamanan bersama 

3. Penganut muslim dan yahudi bebas melakukan keagiatan-kegiatan 

keagamaan tanpa saling mengganggu satu dengan lainnya 

4. Masing-masing kelompok menjaga kejujuran dan loyalitas dalam 

kehidupan bersama 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1929 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

5. Apabila terjadi sengketa dan perselisihan, maka akan diadukan masalahnya 

kepada rasulullah yang akan memberi putusan dengan adil. 

Islam hadir di tengah masyarakat untuk menanamkan nilai hidup bersama 

yang dilandasi sikap saling menghormati di antara anggota masyarakat yang 

beragam. Dalam kehidupan masyarakat multikultural, dinamika sosial berkembang 

secara sehat melalui kerja sama dan kompetisi yang terbuka, di mana setiap elemen 

masyarakat didorong untuk berkontribusi secara positif demi kemajuan dan 

kemaslahatan Bersama. Sebagaimana difirmankan oleh Allah dalam surah al-Hujurat 

ayat 13 menjadi dasar bagi umat muslim.  
 

قبَاَۤىِٕلَ لِتعَاَرَفوُْاۚ اِنَّ  انُْثٰى وَجَعلَْنٰكُمْ شُعوُْباً وَّ نْ ذَكَرٍ وَّ َ عَلِيْمٌ يٰٰٓايَُّهَا النَّاسُ انَِّا خَلقَْنٰكُمْ مِِّ ِ اتَقْٰىكُمْْۗ اِنَّ اللّٰه  اكَْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّٰه

۝ خَبيِْرٌ   

Artinya: Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan perempuan. 

Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu 

saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah 

orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Mahateliti. 

(Q.S Al-Hujurat:13) 

Ayat ini menegaskan bahwa Allah Swt. menciptakan manusia dari satu asal, 

yaitu laki-laki dan perempuan, lalu menjadikannya berbangsa-bangsa dan bersuku-

suku bukan untuk saling menyombongkan diri, melainkan agar saling mengenal dan 

menghargai. Kemuliaan manusia tidak diukur dari keturunan, status sosial, atau 

kekayaan, tetapi semata-mata dari ketakwaannya kepada Allah. Prinsip ini 

menegaskan penolakan Islam terhadap segala bentuk diskriminasi dan kesombongan 

berbasis identitas. 

Prinsip tersebut ditegaskan dalam hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Ḥibbān 

dan at-Tirmiżī dari Ibnu ‘Umar. Dikisahkan bahwa Rasulullah saw. melakukan tawaf 

di atas untanya pada hari Fatḥ Makkah. Beliau menyentuh Hajar Aswad dengan 

tongkatnya karena tidak mendapatkan tempat untuk menderumkan untanya di 

dalam Masjidil Haram, sehingga unta tersebut dibawa keluar menuju lembah dan 

diderumkan di sana. Setelah itu, Rasulullah saw. memuji dan mengagungkan Allah 

Swt., kemudian bersabda: 

هَّ إِن َّ الن اسُ، أهيُّهها يها اهِلِي ةِ، عبُيِ ةهَّ عهنْكُمَّْ أهذهْهبهَّ قهدَّْ اللّ  ا الْجه نَِّ الن اسَُّ إِن مه جُلَه ِ، عهلهى كهرِيم َّ تهقِي َّ بهر َّ :ره فهاجِر َّ اللّ  شهقِي َّ وه  

ِ، عهلهى ههي ِن َّ تهلَهَّ ثمُ َّ اللّ  : 

( لهقْنهاكُمَّْ إنِ ا الن اسَُّ أهيُّهها يها أنُْثهى َّ ذهكهر َّ مِنَّْ خه وه  …) 

Artinya: “Wahai manusia, sesungguhnya Allah telah menghilangkan dari kalian 

kesombongan dan keangkuhan Jahiliah. Wahai manusia, sesungguhnya manusia itu 

hanya terbagi menjadi dua golongan: orang yang berbuat kebajikan dan bertakwa, yang 

mulia di sisi Tuhannya; dan orang yang durhaka, celaka, dan hina di sisi Tuhannya.” 

Selanjutnya Rasulullah saw. membacakan firman Allah Swt.: “Yā ayyuhan-nās 

innā khalaqnākum min żakarin wa unṡā…” hingga akhir ayat, lalu bersabda, “Inilah 

yang aku katakan, dan aku memohon ampun kepada Allah untukku dan untuk kalian.” 

(H.R Ibnu Ḥibbān dan at-Tirmiżī) 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1930 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

Sejatinya, perbedaan yang ada tidaklah menjadi bagian buruk dalam tata 

kehidupan manusia, Allah berfirman dalam Surat Al-maidah ayat 48:  
 

قاً لِِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتٰبِ وَمُهَيْمِناً عَليَْهِ فاَحْكُمْ  ِ مُصَدِِّ ُ وَلَْ تتََّبعِْ  وَانَْزَلْنآَٰ الِيَْكَ الْكِتٰبَ باِلْحَقِّ  بيَْنهَُمْ بِمَآٰ انَْزَلَ اللّٰه

ُ لجََعَ  مِنْهَاجًاْۗ وَلوَْ شَاۤءَ اللّٰه ِْۗ لِكلٍُِّ جَعلَْناَ مِنْكُمْ شِرْعَةً وَّ ا جَاۤءَكَ مِنَ الْحَقِّ لٰكِنْ لِِّيبَْلوَُكُمْ فِ اهَْوَاۤءَهُمْ عَمَّ احِدَةً وَّ ةً وَّ يْ لَكُمْ امَُّ

ِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعاً فيَنُبَِِّئكُُمْ بِمَا كنُْتمُْ فيِْهِ تخَْتلَِ  ۝ فوُْنَ  مَآٰ اٰتٰىكُمْ فاَسْتبَقِوُا الْخَيْرٰتِْۗ الِىَ اللّٰه  

 

Artinya: Kami telah menurunkan kitab suci (Al-Qur’an) kepadamu (Nabi 

Muhammad) dengan (membawa) kebenaran sebagai pembenar kitab-kitab yang 

diturunkan sebelumnya dan sebagai penjaganya (acuan kebenaran terhadapnya). 

Maka, putuskanlah (perkara) mereka menurut aturan yang diturunkan Allah dan 

janganlah engkau mengikuti hawa nafsu mereka dengan (meninggalkan) kebenaran 

yang telah datang kepadamu. Untuk setiap umat di antara kamu Kami berikan aturan 

dan jalan yang terang. Seandainya Allah menghendaki, niscaya Dia menjadikanmu 

satu umat (saja). Akan tetapi, Allah hendak mengujimu tentang karunia yang telah Dia 

anugerahkan kepadamu. Maka, berlomba-lombalah dalam berbuat kebaikan. Hanya 

kepada Allah kamu semua kembali, lalu Dia memberitahukan kepadamu apa yang 

selama ini kamu perselisihkan. (Q.S Al-maidah: 48) 

Dalam konteks pendidikan Islam, ayat ini menjadi landasan normatif bahwa 

proses pendidikan tidak boleh diarahkan untuk menumbuhkan sikap eksklusif, 

fanatik sempit, atau merasa paling benar sendiri, melainkan harus membentuk pribadi 

peserta didik yang terbuka, adil, dan menghargai keragaman. Pendidikan 

multikultural dalam Islam bertujuan menanamkan kesadaran bahwa setiap individu 

dan kelompok memiliki potensi serta kontribusi yang bernilai, sehingga perbedaan 

latar belakang sosial, budaya, etnis, maupun agama harus dipahami sebagai realitas 

sosial yang perlu dikelola secara arif dan berkeadaban. 

Lebih lanjut, nilai multikulturalisme dalam Islam juga tercermin dalam prinsip 

keadilan (‘adl) dan persamaan (musawah). Islam menegaskan bahwa setiap manusia 

memiliki kedudukan yang sama di hadapan hukum dan Tuhan, tanpa membedakan 

ras, warna kulit, maupun asal-usul. Prinsip ini menjadi fondasi penting dalam 

pendidikan multikultural, karena pendidikan berfungsi sebagai sarana internalisasi 

nilai keadilan sosial dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dengan 

demikian, pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada transfer ilmu pengetahuan, 

tetapi juga pembentukan karakter yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan 

universal. 

Selain itu, pendidikan multikultural dalam perspektif Islam juga berakar pada 

konsep ukhuwah, baik ukhuwah Islamiyah, ukhuwah wathaniyah, maupun ukhuwah 

basyariyah. Ketiga bentuk persaudaraan ini menegaskan bahwa hubungan 

antarmanusia tidak hanya dibatasi oleh kesamaan agama, tetapi juga oleh ikatan 

kebangsaan dan kemanusiaan secara umum. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu 

mengajarkan sikap empati, dialog, dan saling pengertian antar kelompok yang 

berbeda, agar tercipta kehidupan sosial yang harmonis dan damai. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1931 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

Pada Intinya, bahwa landasan pendidikan multikultural dalam Islam 

bersumber kuat dari Al-Qur’an, hadis, serta praktik sosial-politik Rasulullah saw. 

pada masa Madinah. Islam memandang keberagaman sebagai kehendak ilahi yang 

harus disikapi dengan kebijaksanaan, keadilan, dan semangat kebersamaan. 

Pendidikan multikultural Islam pada akhirnya diarahkan untuk membentuk insan 

yang bertakwa, berakhlak mulia, toleran, serta mampu hidup berdampingan secara 

damai dalam masyarakat yang plural, demi terwujudnya rahmatan lil ‘alamin. 

 

Implementasi Pendidikan Multikultural dalam Pendidikan Islam 

Sebagaimana telah dijelaskan di atas, pada dasarnya Islam tidak 

mengharamkan multikulturalisme dalam berbagai aspek, terkhusus pendidikan. Dalam 

Pendidikan islam, multikulturalisme diterapkan melalui nilai-nilai pendidikan 

multikultural, yaitu inklusif, egaliter, demokratis, dan humanis.  

Lebih lanjut, Implementasi pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam 

dapat dilakukan melalui internalisasi nilai-nilai inklusif dan universal yang 

bersumber dari ajaran Islam serta dikontekstualisasikan dengan realitas kemajemukan 

masyarakat Indonesia, antara lain sebagai berikut: 

1. Tasamuh (Toleransi) 

Pendidikan Islam harus menanamkan sikap tasamuh sebagai karakter dasar 

peserta didik, yaitu sikap menghargai perbedaan agama, budaya, dan 

pandangan tanpa diskriminasi. Nilai ini sejalan dengan prinsip rahmatan lil 

‘alamin dan ajaran Al-Qur’an yang menekankan kelembutan, dialog, serta 

hubungan sosial yang harmonis dengan sesama manusia. 

2. Tawassuth (Moderasi Beragama) 

Nilai tawassuth diwujudkan melalui pendidikan Islam yang mengajarkan 

sikap moderat, tidak ekstrem, dan proporsional dalam memahami serta 

mengamalkan ajaran agama. 

3. Ta’awun (Saling Menolong) 

Pendidikan Islam mendorong sikap ta’awun sebagai karakter sosial yang 

bersifat universal, yakni saling membantu dalam kebaikan dan 

kemaslahatan bersama tanpa memandang perbedaan identitas. 

4. Tawazun (Harmoni dan Keseimbangan) 

Nilai tawazun diwujudkan melalui pendidikan yang menyeimbangkan 

dimensi spiritual dan sosial, ukhrawi dan duniawi.  

5. Nilai Demokrasi 

Pendidikan Islam multikultural harus menginternalisasikan nilai 

demokrasi, yaitu pengakuan terhadap martabat dan hak asasi manusia 

tanpa membedakan suku, agama, ras, gender, dan latar belakang sosial. 

6. Penghormatan terhadap Hak Asasi Manusia (HAM) 

Implementasi pendidikan multikultural menuntut penghormatan terhadap 

HAM, baik dalam aspek politik, ekonomi, maupun kebudayaan. 

7. Humanisme 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1932 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

Pendidikan Islam multikultural menumbuhkan sikap humanis yang 

ditandai dengan kasih sayang, empati, dan kepedulian terhadap sesama 

manusia. 

8. Inklusivisme 

Sikap inklusif diwujudkan melalui keterbukaan, penghargaan, dan 

penerimaan terhadap realitas masyarakat yang plural.  

9. Solidaritas Sosial 

Pendidikan Islam menanamkan rasa solidaritas sosial yang berlandaskan 

kebangsaan dan kemanusiaan, bukan pada perbedaan identitas kelompok. 

 

Dalam Pandangan Ahmad Rois, jika dikontekstualisasikan dengan pendidikan 

Islam berwawasan multikultural, nilai-nilai yang terkandung di dalamnya bersifat 

sangat komprehensif dan luas, karena mencakup dimensi teologis, sosial, dan 

kemanusiaan secara integral. Pendidikan Islam tidak hanya menekankan aspek ritual 

dan spiritual, tetapi juga membangun kesadaran sosial yang berorientasi pada 

kehidupan bersama dalam masyarakat yang majemuk. Nilai-nilai tersebut menjadi 

landasan normatif dalam membentuk sikap inklusif, adil, dan toleran pada peserta 

didik. 

Rois juga memberikan klasifikasi nilai-nilai islam yang dapa diimplemetasikan 

dalam Pendidikan multicultural, sebagai berikut: 

1. Al-Musyāwarah (Musyawarah) 

Prinsip pengambilan keputusan secara dialogis dan partisipatif untuk 

mencapai mufakat dalam menyelesaikan persoalan bersama di tengah 

keberagaman. 

2. Al-Musāwah (Persamaan) 

Penegasan kesetaraan martabat seluruh manusia tanpa membedakan suku, 

agama, ras, budaya, maupun status sosial. 

3. Al-‘Adl (Keadilan) 

Sikap menempatkan hak dan kewajiban secara proporsional serta menolak 

segala bentuk diskriminasi dan ketidakadilan sosial. 

4. Ḥablum min an-Nās (Hubungan Antarsesama Manusia) 

Orientasi pendidikan Islam yang menekankan pentingnya relasi sosial yang 

harmonis dan saling menghormati. 

5. Al-Ta‘āruf (Saling Mengenal) 

Upaya membangun pemahaman lintas budaya, etnis, dan agama untuk 

memperkuat persaudaraan dan mengurangi prasangka. 

6. Al-Ta‘āwun (Saling Tolong-Menolong) 

Penanaman sikap kerja sama dalam kebaikan dan kemaslahatan bersama 

tanpa memandang perbedaan identitas. 

7. Al-Salām (Perdamaian) 

Komitmen untuk menciptakan kehidupan sosial yang aman, damai, dan 

bebas dari kekerasan serta konflik. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1933 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

8. Al-Ta‘addudiyyāt (Kemajemukan) 

Pengakuan terhadap realitas pluralitas sebagai sunnatullah yang harus 

diterima dan dikelola secara bijaksana. 

9. Al-Tanawwu‘ (Keragaman) 

Pemahaman bahwa perbedaan merupakan kekayaan sosial yang dapat 

memperkuat persatuan dan kebersamaan. 

10. Al-Tasāmuḥ (Toleransi) 

Sikap menerima dan menghargai perbedaan keyakinan, budaya, dan 

pandangan hidup tanpa sikap eksklusif. 

11. Al-Raḥmah (Kasih Sayang) 

Penumbuhan empati, kepedulian, dan rasa kemanusiaan sebagai dasar 

interaksi sosial yang beradab. 

12. Al-‘Afw (Saling Memaafkan) 

Sikap lapang dada dalam menyikapi perbedaan dan konflik demi menjaga 

keharmonisan sosial. 

13. Al-Iḥsān (Berbuat Kebaikan dan Keindahan) 

Dorongan untuk melakukan perbuatan terbaik dalam relasi sosial, 

menciptakan lingkungan pendidikan yang damai dan bermartabat. 

 

Dengan demikian, pendidikan Islam berwawasan multikultural memiliki 

fondasi nilai yang kuat dan relevan untuk membentuk generasi yang tidak hanya 

religius secara individual, tetapi juga memiliki kepekaan sosial, sikap moderat, dan 

komitmen terhadap perdamaian serta persatuan dalam masyarakat yang plural. 

 

KESIMPULAN  

Pendidikan multikultural merupakan pendekatan pendidikan yang 

menekankan pengakuan, penerimaan, dan penghargaan terhadap keberagaman 

budaya, etnis, agama, dan latar belakang sosial sebagai realitas yang tidak terpisahkan 

dari kehidupan manusia. Pendidikan multikultural lahir sebagai respons terhadap 

praktik diskriminasi dan ketidakadilan sosial, serta bertujuan menciptakan sistem 

pendidikan yang inklusif, adil, dan berorientasi pada pengembangan potensi 

kemanusiaan secara utuh. 

Dalam perspektif Islam, multikulturalisme bukanlah konsep yang 

bertentangan dengan ajaran agama, melainkan sejalan dengan nilai-nilai fundamental 

yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, dan praktik sosial Rasulullah saw. Islam 

memandang keberagaman sebagai sunnatullah yang harus disikapi dengan 

kebijaksanaan, keadilan, dan sikap saling menghormati. Prinsip kesetaraan, keadilan, 

toleransi, persaudaraan, dan kemanusiaan universal menjadi landasan normatif yang 

kuat bagi pengembangan pendidikan multikultural dalam Islam. 

Implementasi pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam dapat 

diwujudkan melalui internalisasi nilai-nilai seperti tasamuh (toleransi), tawassuth 

(moderasi), ta’awun (saling menolong), tawazun (keseimbangan), demokrasi, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


1934 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

penghormatan terhadap hak asasi manusia, inklusivisme, dan humanisme. Nilai-nilai 

tersebut tidak hanya membentuk peserta didik yang religius secara individual, tetapi 

juga berkarakter sosial, moderat, dan mampu hidup berdampingan secara damai 

dalam masyarakat yang plural. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Aly, A. (2015). Studi deskriptif tentang nilai-nilai multikultural dalam pendidikan di 

Pondok Pesantren Modern Islam Assalaam. Jurnal Ilmiah Pesantren, 1(1), 9–24. 

http://jurnal.assalaam.or.id/index.php/dfg/article/view/25/17 

Amin, M. (2018). Pendidikan multikultural. JURNAL PILAR: Jurnal Kajian Islam 

Kontemporer, 9(1), 1–12. 

Arwen, D., et al. (2025). Pendidikan multikultural dalam Islam. Tangerang: Minhaj 

Pustaka. 

Dera Nugraha, U. Ruswandi, & M. Erihadiana. (2020). Urgensi pendidikan 

multikultural di Indonesia. Jurnal Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, 

1(2), 141–150. 

Desi Pristiwanti, B. Badariah, S. Hidayat, & R. S. Dewi. (2022). Pengertian pendidikan. 

Jurnal Pendidikan dan Konseling, 4(6), 45–56. 

Dharma Ratna Purwasari, Waston, & M. N. R. Maksum. (n.d.). Konsep pendidikan 

multikultural dalam pandangan James A. Banks. Universitas Muhammadiyah 

Surakarta. 

Gramedia. (n.d.). Suku di Indonesia. https://www.gramedia.com/literasi/suku-di-

indonesia 

Hasan, M. T. (2016). Pendidikan multikultural: Sebagai opsi penanggulangan radikalisme (A. 

Wahid, Ed.; Cet. ke-3). Malang: Universitas Islam Malang. 

Ibrahim, R. (2013). Pendidikan multikultural: Pengertian, prinsip, dan relevansinya 

dengan tujuan pendidikan Islam. ADDIN: Jurnal Studi Keislaman, 7(1), 145–164. 

Idi, A. (2021). Pendidikan Islam multikultural: Konsep, karakteristik, dan landasan kurikulum 

PAI berbasis multikultural (Ed. 1, Cet. 1). Depok: Rajawali Pers. 

Ismail Fuad. (2009). Konsep pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam (Skripsi, UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta). 

Miftahul Huda. (2023). Model pendidikan multikultural di Sekolah Pembangunan Jaya 

Bintaro (Disertasi). Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

Miftahul Huda. (2023). Model pendidikan multikultural di Sekolah Pembangunan Jaya 

Bintaro (Disertasi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta). 

Perpustakaan Nasional. (2021). Abdullah Idi, Pendidikan Islam Multikultural: Konsep, 

Karakteristik, dan Landasan Kurikulum PAI Berbasis Multikultural. Depok: 

Rajawali Pers. https://www.rajagrafindo.co.id 

Quran.nu.or.id. (n.d.). Surat Al-Hujurat ayat 13. https://quran.nu.or.id/al-hujurat/13 

R. Ibnu Ambarudin. (2016). Pendidikan multikultural untuk membangun bangsa yang 

nasionalis religius. Jurnal Civics, 13(1), 1–12. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
http://jurnal.assalaam.or.id/index.php/dfg/article/view/25/17
https://www.gramedia.com/literasi/suku-di-indonesia?utm_source=chatgpt.com
https://www.gramedia.com/literasi/suku-di-indonesia?utm_source=chatgpt.com
https://www.rajagrafindo.co.id/
https://quran.nu.or.id/al-hujurat/13?utm_source=chatgpt.com


1935 

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 1922-1835 

Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 
 

|| Mardinal Tarigan, et. al. || Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam … 

Rois, A. (2013). Pendidikan Islam multikultural: Telaah pemikiran Muhammad Amin 

Abdullah. Jurnal Epistem, 8(2), 312–320. 

Sopiah. (2009). Pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam. Forum Tarbiyah, 

7(2), 158–169. 

Ubadah, H. (2022). Pendidikan multikultural: Konsep, pendekatan, dan penerapannya dalam 

pembelajaran. Palu: Pesantren Anwarul Qur’an. 

Zainal Arifin. (2018). Pendidikan Islam multikultural. Al-Insyiroh, 2(2), 38–46. 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

