Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam dalam
Pendidikan Agama Islam untuk Penguatan Karakter Peserta Didik

Rahma Pidyani K, Inayatillah?
12 Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia
Email: rahmapidyanil46@gmail.com !, inayatillah.ar@ar-raniry.ac.id ?

Abstrak

Artikel ini mengkaji integrasi pendekatan filosofis dan psikologi Islam dalam Pendidikan
Agama Islam (PAI) untuk penguatan karakter peserta didik. Penelitian menggunakan
metode studi pustaka dengan menelaah literatur filsafat pendidikan Islam, psikologi Islam,
dan pendidikan karakter. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendekatan filosofis
memperjelas tujuan dan nilai PAI, sedangkan psikologi Islam membantu memahami
perkembangan kejiwaan, kontrol diri, motivasi, serta internalisasi akhlak. Integrasi
keduanya mendukung pembelajaran PAI yang holistik, humanis, dan kontekstual sehingga
efektif dalam membentuk karakter peserta didik.

Kata Kunci: Akhlak, Filsafat Pendidikan, Karakter, PAI, Psikologi Islam.

Integration of Philosophical and Islamic Psychology Approaches
in Islamic Religious Education to Strengthen Students’ Character

Abstract

This article examines the integration of philosophical and Islamic psychology approaches in Islamic
Religious Education (IRE) to strengthen students’ character. Using library research, it reviews
literature on Islamic educational philosophy, Islamic psychology, and character education. The study
finds that the philosophical approach clarifies IRE goals and values, while Islamic psychology explains
psychological development, self-control, motivation, and moral internalization (akhlaq). Integrating
both approaches supports a holistic, humanistic, and contextual IRE learning model that enhances
students’ character formation.

Keywords: Morality, Educational Philosophy, Character, IRE, Islamic Psychology.

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk orientasi
moral, spiritual, dan sosial peserta didik. Dalam konteks pendidikan Indonesia yang
majemuk, PAI tidak hanya dipahami sebagai transfer pengetahuan keagamaan (kognitif),
tetapi juga sebagai wahana pembentukan karakter, penguatan identitas religius, serta
internalisasi nilai-nilai akhlak dalam kehidupan peserta didik sehari-hari (Mulyono, 2025).
Pada praktiknya, tantangan PAI semakin kompleks karena perubahan sosial-budaya,
perkembangan teknologi, serta pergeseran pola interaksi peserta didik yang berdampak
pada kondisi psikologis dan moral generasi muda.

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa penguatan karakter dalam pendidikan tidak
cukup dilakukan melalui pendekatan normatif semata, melainkan membutuhkan integrasi
dimensi pedagogis, psikologis, dan nilai. Pembelajaran PAI yang efektif seharusnya mampu
menghadirkan nilai-nilai karakter seperti kejujuran, tanggung jawab, toleransi, serta kerja

1969 || Rahma Pidyani K, et.al. | | Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:rahmapidyani146@gmail.com
mailto:inayatillah.ar@ar-raniry.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

sama, bukan hanya sebagai materi hafalan, melainkan sebagai kebiasaan yang dipraktikkan
dan diteladankan dalam ekosistem sekolah (Safitri, 2024). Dengan demikian, keberhasilan
penguatan karakter melalui PAI sangat dipengaruhi oleh desain pembelajaran, keteladanan
guru, dan relevansi metode terhadap konteks kehidupan peserta didik.

Di sisi lain, Pendidikan Agama Islam juga beririsan dengan kebutuhan kesehatan
mental. Karakter religius tidak hanya terkait perilaku lahiriah, tetapi juga berkaitan dengan
kualitas batin: pengendalian diri, daya tahan psikologis, dan kestabilan emosi. PAI dapat
menjadi media penguatan karakter sekaligus mental-spiritual peserta didik apabila
diarahkan pada pembinaan aspek afektif, refleksi diri, dan penanaman nilai secara sadar
(Tajuddin, et al., 2025). Artinya, pembelajaran PAI yang berorientasi karakter perlu memberi
ruang pada pemahaman kejiwaan peserta didik yang mencakup motivasi, perkembangan
moral, dan pembentukan kebiasaan (habit formation). Karena itu, diperlukan kerangka yang
mampu menghubungkan dimensi nilai (normatif) dengan kebutuhan nyata peserta didik
(psikologis). Integrasi pendekatan filosofis berfungsi memberikan dasar konseptual dan arah
pendidikan: apa tujuan PAI, mengapa karakter penting, bagaimana nilai dibangun dan
diterapkan. Sedangkan psikologi Islam berperan membantu memahami struktur kejiwaan
manusia termasuk kontrol diri, pembinaan akhlak, pembentukan sikap religius yang sangat
relevan untuk pendidikan karakter. Penguatan karakter tidak hanya membutuhkan “apa
yang harus diajarkan”, tetapi juga “bagaimana nilai itu masuk dan hidup dalam diri peserta
didik”.

Pendekatan filosofis juga penting karena pendidikan Islam sering menghadapi
persoalan dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, sehingga pembelajaran PAI kadang
berdiri terpisah dari kebutuhan sosial dan perkembangan zaman. Integrasi berbasis
landasan filosofis telah disebut sebagai upaya menjawab tantangan global dengan
menyusun kurikulum PAI yang seimbang antara akal, iman, dan moral sehingga
membentuk karakter dan spiritualitas peserta didik secara utuh (Ihsan, et al., 2025). Dengan
demikian, penguatan karakter melalui PAI perlu diletakkan dalam kerangka pendidikan
yang menyatukan dimensi wahyu, rasionalitas, dan kemanusiaan.

Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini berupaya menelaah bagaimana integrasi
pendekatan filosofis dan psikologi Islam dapat digunakan sebagai kerangka konseptual
dalam Pendidikan Agama Islam untuk penguatan karakter peserta didik. Kajian ini penting
karena menawarkan model pembelajaran PAI yang lebih holistik, humanis, dan kontekstual
agar pembentukan karakter tidak berhenti pada aspek pengetahuan, tetapi sampai pada
internalisasi nilai dan pembinaan kejiwaan peserta didik.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka
(Assingkily, 2021). Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian yang menelaah
gagasan, konsep, dan kerangka teoritik mengenai integrasi pendekatan filosofis dan
psikologi Islam dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) untuk penguatan karakter peserta
didik. Studi pustaka memungkinkan peneliti menyusun argumentasi konseptual secara
sistematis berdasarkan sumber-sumber ilmiah yang kredibel, sehingga hasil kajian dapat
dipertanggungjawabkan secara akademik (George, 2008).

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer
meliputi literatur utama yang membahas filsafat pendidikan Islam (ontologi, epistemologi,

1970 || Rahma Pidyani K, et.al. | | Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

dan aksiologi), psikologi Islam, serta konsep PAI dan pendidikan karakter. Sementara itu,
data sekunder mencakup artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional yang relevan,
terutama publikasi lima tahun terakhir (2021-2025), guna memastikan pembahasan selaras
dengan perkembangan kajian mutakhir (Fadly, et al., 2025).

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan menelusuri
literatur pada laman jurnal resmi (OJS), artikel ilmiah, dan dokumen akademik terkait.
Penelusuran dilakukan menggunakan kata kunci seperti pendekatan filosofis, psikologi
Islam, Pendidikan Agama Islam, dan penguatan karakter. Literatur yang diperoleh
kemudian diseleksi berdasarkan relevansi tema, identitas publikasi yang jelas, serta
ketersediaan akses dokumen (PDF/DOI). Tahap berikutnya dilakukan pencatatan (note-
taking) terhadap konsep utama, argumentasi penting, dan hasil penelitian terdahulu yang
mendukung konstruksi pembahasan (Zed, 2014).

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis), yaitu
mengidentifikasi tema-tema pokok, memetakan keterkaitan konsep, serta menafsirkan isi
literatur untuk menyusun kerangka integrasi antara pendekatan filosofis dan psikologi Islam
dalam pembelajaran PAI. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan langkah
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan untuk menemukan pola integrasi
serta implikasinya bagi penguatan karakter peserta didik (Hadis, et al., 2025). Keabsahan
data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan informasi dari berbagai
literatur (buku dan jurnal) agar argumentasi lebih kuat dan menghindari bias interpretasi.
Selain itu, penelitian menggunakan kriteria validitas sumber berupa kelengkapan data
bibliografi (penulis, tahun, volume, nomor, halaman) dan penggunaan tautan resmi jurnal
atau DOI untuk memastikan data benar-benar valid.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan hasil kajian studi pustaka terhadap literatur filsafat pendidikan Islam,
psikologi Islam, Pendidikan Agama Islam (PAI), serta pendidikan karakter, ditemukan
bahwa penguatan karakter peserta didik melalui PAI membutuhkan desain pembelajaran
yang tidak hanya berorientasi pada pengetahuan (kognitif), tetapi juga menyentuh dimensi
nilai dan kejiwaan peserta didik secara mendalam. Temuan utama kajian ini menegaskan
bahwa integrasi pendekatan filosofis dan psikologi Islam dapat memperkuat pembelajaran
PAI karena keduanya saling melengkapi: filsafat memberikan arah dan orientasi nilai,
sedangkan psikologi Islam menjelaskan mekanisme internalisasi nilai ke dalam diri peserta
didik.

Dengan demikian, penguatan karakter tidak dapat dipahami sebagai “program
tambahan” dalam PAI, melainkan sebagai substansi inti yang harus dibangun melalui
kerangka konseptual pendidikan (filosofis) dan strategi pembinaan jiwa (psikologi Islam).

Penguatan Karakter dalam PAI: Problem Orientasi Kognitif dan Formalitas Pembelajaran
Hasil kajian menunjukkan bahwa pembelajaran PAI di sekolah sering menghadapi
persoalan klasik: materi agama diajarkan, peserta didik dinilai, namun perilaku belum
banyak berubah. Hal ini terjadi karena pembelajaran PAI cenderung menekankan aspek
pengetahuan agama (apa isi ayat, definisi akhlak, rukun iman) tetapi kurang menggarap
pembentukan kebiasaan (habit), kontrol diri, dan karakter sosial. Akibatnya muncul

1971 || Rahma Pidyani K, et.al. | | Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

paradoks: peserta didik dapat menjelaskan nilai Islam tetapi belum mampu menerapkannya
secara konsisten.

Dalam sudut pandang pendidikan Islam, karakter tidak dapat dibangun hanya
dengan penyampaian teori moral. Pembentukan karakter memerlukan proses panjang yang
melibatkan pembinaan batin, pembiasaan, dan internalisasi nilai. Karena itulah pendekatan
psikologis menjadi penting dalam pendidikan karakter berbasis PAI. Hal ini sejalan dengan
penelitian Mulyono yang menekankan peran PAI dalam membentuk karakter melalui
pendekatan psikologi pendidikan agama agar nilai tidak berhenti pada aspek kognitif,
melainkan masuk dalam sikap dan perilaku (Mulyono & Purnomo, 2025).

Temuan ini menunjukkan bahwa PAI perlu memperkuat strategi pembelajaran yang
mengarah pada: (a) keteladanan, (b) pembiasaan karakter, (c) refleksi nilai, (d) penguatan
kontrol diri, dan (e) budaya religius sekolah. Jika tidak, PAI berpotensi hanya menjadi mata
pelajaran formal yang tidak membentuk akhlak peserta didik secara nyata.

Pendekatan Filosofis dalam PAI: Membangun Fondasi Nilai dan Orientasi Pendidikan

Kajian menunjukkan bahwa pendekatan filosofis memberi kontribusi besar pada
pembelajaran PAI karena berfungsi sebagai “penjaga arah”. Dalam pendidikan, filsafat
bukan sekadar teori abstrak, melainkan alat untuk memastikan pendidikan berjalan sesuai
hakikat manusia dan tujuan hidup.

Pada bagian ini, hasil kajian memperlihatkan bahwa pendekatan filosofis dapat
digunakan sebagai fondasi penguatan karakter melalui tiga pilar: ontologi, epistemologi,
dan aksiologi.

Ontologi: Hakikat Peserta Didik Sebagai Manusia Berfitrah

Secara ontologis, pendidikan Islam memandang manusia bukan semata organisme
biologis atau objek kurikulum, tetapi makhluk yang memiliki dimensi akal, qalb, ruh, dan
nafs. Karakter dalam perspektif ini bukan hanya tata krama sosial, tetapi refleksi dari
kualitas fitrah dan nilai iman yang menuntun tindakan manusia. Karakter religius dibangun
bukan sekadar agar peserta didik “baik” menurut standar sosial, tetapi agar memiliki
kesadaran moral yang lahir dari keyakinan, kebersihan hati, dan kesadaran spiritual.

Epistemologi: Sumber Nilai Karakter adalah Wahyu dan Akal

Secara epistemologis, nilai karakter dalam PAI bersumber dari Al-Qur'an dan
Sunnah, namun tidak cukup berhenti pada kutipan teks. Nilai harus dipahami secara
rasional, relevan, dan kontekstual agar mampu menjawab kehidupan modern. Di sinilah
PAI membutuhkan pembelajaran yang argumentatif: peserta didik diberi kesempatan
memahami mengapa jujur wajib, mengapa amanah penting, dan mengapa adab menjadi
ukuran kemuliaan.

Dengan epistemologi yang baik, PAI dapat menghindari dua ekstrem: (1)
normativisme yang kaku dan sulit dipraktikkan, atau (2) relativisme nilai yang
menghilangkan identitas Islam.

Aksiologi: Tujuan PAI adalah Pembentukan Akhlak
Secara aksiologis, PAI memiliki orientasi pembentukan akhlak. Maka indikator
keberhasilan PAI tidak hanya nilai ujian, tetapi perubahan perilaku, kebiasaan ibadah, adab,

1972 || Rahma Pidyani K, et.al. | | Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

tanggung jawab sosial, serta kontrol diri. Kajian Bahrudin dkk. menegaskan bahwa
perspektif ontologi-epistemologi-aksiologi dalam pendidikan Islam dapat memperkuat
karakter karena PAI diposisikan sebagai pendidikan nilai, bukan hanya pendidikan
pengetahuan (Bahrudin, et al., 2025).

Hasil kajian ini memperlihatkan bahwa pendekatan filosofis membantu menjadikan
pendidikan karakter bukan agenda tambahan sekolah, melainkan inti dan ruh pembelajaran
PAIL

Psikologi Islam dalam PAI: Mekanisme Internalisasi Nilai Karakter

Karakter tidak dapat dibentuk hanya dengan aturan, larangan, dan teori moral.
Karakter adalah hasil dari proses psikologis: pembentukan motivasi, pembiasaan perilaku,
penguatan kontrol diri, dan pengendalian emosi. Hasil kajian menunjukkan bahwa psikologi
Islam relevan karena menawarkan kerangka yang sesuai dengan prinsip pendidikan Islam:
pembinaan jiwa untuk menumbuhkan akhlak.

Pemetaan Jiwa: Nafs dan Kontrol Diri Sebagai Titik Sentral Karakter

Dalam psikologi Islam, perilaku manusia dipengaruhi dinamika nafs. Pembentukan
karakter berarti membina kekuatan batin agar peserta didik mampu: (1) menahan impuls, (2)
mengendalikan emosi, (3) disiplin, (4) bertanggung jawab, (5) istiqamah dalam nilai. Secara
teori modern, kontrol diri (self-control) terbukti berkorelasi dengan keterlibatan belajar dan
perilaku positif peserta didik. Penelitian Hadis, Akmal, dan Rasyid (2025) menunjukkan
bahwa self-control berhubungan dengan student engagement; semakin baik self-control
maka keterlibatan belajar lebih tinggi dan perilaku disengagement dapat ditekan. Temuan
ini selaras dengan konsep mujahadah dalam Islam: melatih diri menundukkan hawa nafsu
agar nilai menjadi kebiasaan.

Motivasi Religius dan Pembentukan Kebiasaan

Hasil kajian juga memperlihatkan bahwa PAI efektif membentuk karakter apabila
pembelajaran mampu menyalakan motivasi religius peserta didik. Motivasi ini muncul
melalui pemahaman makna ibadah, rasa kedekatan dengan Allah, dan kesadaran diri.
Pembinaan motivasi tidak dapat dicapai hanya lewat ceramah, tetapi lewat strategi: (a)
refleksi (muhasabah), (2) pembiasaan amal, (3) penguatan suasana religius, (4) relasi guru-
siswa yang edukatif dan spiritual. Dengan demikian, psikologi Islam menawarkan
pendekatan batiniah yang menekankan perbaikan hati (qalb) dan kontrol diri sebagai akar
karakter.

Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam: Model Konseptual Penguatan Karakter
Temuan utama kajian ini adalah bahwa integrasi keduanya menciptakan
pembelajaran PAI yang lebih utuh. (1) Pendekatan filosofis menjawab: apa tujuan PAI? nilai
apa yang harus dibentuk? bagaimana arah pendidikan? (2) Psikologi Islam menjawab:
bagaimana nilai itu masuk dalam jiwa? bagaimana membentuk kebiasaan? bagaimana
menangani masalah psikologis peserta didik?
Hasil kajian ini merumuskan model integrasi sebagai berikut:
1. Penetapan orientasi nilai PAI (aksiologi) — karakter (akhlak), adab, spiritualitas,
tanggung jawab sosial.

1973 || Rahma Pidyani K, et.al. | | Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

2. Pemahaman subjek pendidikan (ontologi) — peserta didik sebagai insan berfitrah dan
berjiwa.

3. Strategi internalisasi (psikologi Islam) — pembiasaan, kontrol diri, motivasi religius,
pembinaan nafs.

4. Metode pembelajaran kontekstual — nilai dikaitkan dengan realitas dan masalah sehari-
hari.

5. Evaluasi autentik — observasi sikap, jurnal refleksi, portofolio karakter.

Penelitian Sihono dan Hamami (2025) memperkuat temuan ini, bahwa integrasi asas
psikologi dalam pengembangan kurikulum PAI menjadikan kurikulum lebih responsif
terhadap kebutuhan mental dan emosional peserta didik sehingga pendidikan agama tidak
kaku-normatif. Artinya, integrasi filosofis-psikologis membuat PAI tidak hanya
“memerintah” peserta didik agar berakhlak, tetapi mendidik dari sisi akar pembentukan
perilaku.

Implikasi Praktis: Penerapan Integrasi dalam Pembelajaran PAI

Hasil kajian juga memperlihatkan bahwa integrasi harus dibawa ke praktik
pembelajaran agar tidak berhenti pada teori.
1. Penguatan karakter melalui pembelajaran kontekstual dan keteladanan

Penguatan karakter paling efektif jika nilai Islam hadir melalui contoh nyata, bukan
hanya instruksi. Guru PAI menjadi model karakter (uswah). Peserta didik cenderung meniru
ketimbang mendengar nasihat panjang.

Safitri (2024) menegaskan bahwa integrasi nilai Islam dalam pendidikan karakter
dapat dioptimalkan melalui contextual learning dengan penekanan pada keteladanan guru
sebagai role model yang konsisten.

2. Budaya sekolah religius sebagai alat pembiasaan

Karakter terbentuk melalui kebiasaan yang diulang. PAI perlu berkolaborasi dengan
budaya sekolah: adab salam, disiplin shalat, kejujuran akademik, peduli sesama, dan etika
digital.

3. Evaluasi karakter yang lebih realistis

PAI sering dievaluasi lewat ujian tertulis. Hasil kajian merekomendasikan evaluasi
tambahan yang lebih autentik: (a) penilaian sikap (observasi), (b) portofolio akhlak, (c) jurnal
refleksi (muhasabah), (d) proyek sosial/amal, (e) laporan budaya sekolah. Karena karakter
adalah perilaku, maka harus terlihat pada kebiasaan dan tindakan, bukan hanya pada
jawaban soal.

Secara keseluruhan, hasil studi pustaka ini menegaskan bahwa penguatan karakter
peserta didik melalui Pendidikan Agama Islam (PAI) tidak akan optimal apabila
pembelajaran hanya ditempatkan sebagai penyampaian materi normatif dan penguatan
aspek kognitif semata. Karakter tidak terbentuk hanya karena peserta didik mengetahui
konsep akhlak, memahami dalil, atau mampu menjawab soal ujian agama, melainkan karena
nilai tersebut berhasil menjadi kesadaran batin dan kebiasaan perilaku. Oleh sebab itu,
integrasi pendekatan filosofis dan psikologi Islam menjadi kebutuhan mendasar dalam

1974 || Rahma Pidyani K, et.al. | | Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

pembelajaran PAI untuk menjembatani jarak antara “nilai sebagai pengetahuan” dan “nilai
sebagai tindakan hidup”.

Dalam sintesis temuan, pendekatan filosofis berperan sebagai kerangka utama untuk
menegaskan kembali identitas dan arah PAI Filsafat pendidikan Islam membantu
memperjelas bahwa PAI bukan semata mata pelajaran yang mengisi struktur kurikulum,
tetapi merupakan pendidikan nilai yang bertujuan membentuk manusia beriman, beradab,
dan bertanggung jawab secara moral. Pada dimensi ontologis, peserta didik dipahami
sebagai insan yang memiliki potensi fitrah serta unsur ruhani-psikologis yang berkembang.
Pada dimensi epistemologis, nilai karakter bersumber dari wahyu namun harus dijelaskan
secara rasional dan kontekstual agar dapat dipahami serta diterima secara sadar oleh peserta
didik. Pada dimensi aksiologis, PAI diarahkan untuk menghasilkan akhlak sebagai puncak
pendidikan, sehingga pembelajaran tidak boleh berhenti pada aspek formalitas
pengetahuan. Dengan kerangka filosofis ini, karakter ditempatkan sebagai substansi inti PAI
dan menjadi tolok ukur keberhasilan pendidikan agama.

Namun, kerangka nilai tersebut membutuhkan “jalan internalisasi” agar nilai yang
benar tidak berhenti sebagai wacana. Di sinilah psikologi Islam memegang peran penting.
Psikologi Islam memandang pembentukan karakter sebagai proses pembinaan jiwa,
terutama terkait kontrol diri, pengelolaan emosi, pembentukan motivasi religius, dan
pembiasaan perilaku baik. Melalui perspektif ini, pembelajaran PAI dapat diarahkan
menjadi proses tarbiyah dan tazkiyah (pembinaan dan penyucian jiwa) yang menanamkan
nilai secara bertahap dan konsisten. Dengan memahami kebutuhan psikologis peserta didik,
PAI dapat mengembangkan strategi yang lebih efektif: keteladanan, pembiasaan budaya
baik, refleksi (muhasabah), penguatan niat, serta latihan kontrol diri. Artinya, psikologi
Islam bukan pelengkap, tetapi menjadi instrumen penting untuk membentuk karakter dari
level batin menuju tindakan nyata.

Integrasi kedua pendekatan tersebut menghasilkan pemahaman bahwa penguatan
karakter bukan sekadar program moralitas, tetapi sebuah proses pendidikan yang
menyatukan arah nilai dan metode pembinaan jiwa. PAI menjadi lebih berdaya ketika nilai-
nilai akhlak tidak hanya diajarkan sebagai aturan atau larangan, namun dipahami sebagai
kebutuhan ruhani dan psikologis peserta didik. Dalam konteks pendidikan modern,
integrasi ini juga memperluas fungsi PAI: bukan hanya membentuk perilaku sosial yang
baik, tetapi turut mendukung kesehatan mental peserta didik melalui penguatan makna
hidup, ketenangan batin, regulasi emosi, dan daya tahan psikologis.

SIMPULAN

Berdasarkan temuan penelitian, dapat disimpulkan bahwa pembelajaran PAI yang
menekankan integrasi filosofis dan psikologi Islam cenderung lebih holistik, karena mampu
menjawab tiga tuntutan sekaligus: (1) keteguhan nilai dan orientasi pendidikan, (2) strategi
pembinaan karakter yang sesuai kondisi perkembangan peserta didik, dan (3) pembentukan
budaya religius sekolah yang berkelanjutan. Dengan demikian, karakter peserta didik dapat
dibangun bukan melalui pemaksaan atau sekadar penilaian formal, melainkan melalui
internalisasi nilai yang sadar, pembiasaan yang konsisten, serta keteladanan yang nyata.
Pada akhirnya, PAI dapat tampil sebagai instrumen utama pendidikan karakter, bukan
sekadar mata pelajaran pelengkap, karena membentuk peserta didik yang memiliki akhlak,
kontrol diri, dan kesadaran spiritual sebagai pondasi menghadapi tantangan kehidupan.

1975 || Rahma Pidyani K, et.al. | | Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

DAFTAR PUSTAKA

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan
Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Bahrudin dkk, “Filsafat Pendidikan Islam: Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi.” Jurnal
[Imiah Dikdaya, vol. 15, no. 1 (2025): 44-51.
https://journalversa.com/s/index.php/jppp/article/download/3727/4226/12654

Fadly dkk, “Epistemologi Penelitian Kualitatif dalam Pendidikan Agama Islam
Kontemporer.” Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam, vol. 1, no. 2 (2025): 259-268.
https://journal.al-afif.org/index.php/al-ilmiya/article/view/220

George Mary W, The Elements of Library Research: What Every Student Needs to Know.
Princeton: Princeton University Press, 2008.

Hadis Nur Athirah dkk, “The Relationship Between Self-Control and Multidimensional
Student Engagement in Learning Among Junior High School Students.” International
Journal of Islamic Educational Psychology, vol. 6, mno. 2 (2025): 263-279.
https://journal.umy.ac.id/index.php/ijiep/article/view/28553

Ihsan dkk, “Integrasi Kurikulum Pendidikan Agama Islam: Menjawab Tantangan Global
Dengan Landasan Filosofis.” QAYID: Jurnal Pendidikan Islam, vol. 1, no. 2 (2025): 104-
111. https://jurnal.stitaiska.ac.id/index.php/qayid/article/view/436

Mulyono, “The Role of Islamic Religious Education (PAI) in Shaping Students” Character in
Indonesia Through an In-Depth Psychological Approach.” Scaffolding: Jurnal Pendidikan
Islam dan Multikulturalisme, vol. 7, no. 2 (2025): 566-577.
https://journal.inskacendekia.id/index.php/scaffolding/article/view/1957

Mulyono dkk, “The Role of Islamic Religious Education Psychology in Indonesian Education
Management.” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan Multikulturalisme, vol. 7, no. 1
(2025): 566-577.
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/7195

Safitri dkk, “Strategies for Strengthening Character Education Through the Integration of
Islamic Values: The Role of Teachers as Role Models in the Context of Contextual
Learning.” AFKARINA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, vol. 9, no. 1 (2024): 11-22.
https://jurnal.alfarabi.ac.id/index.php/atkarina/article/view/238

Sihono dkk, “Integrasi Asas Psikologi dalam Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama
Islam.” Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan, vol. 22, no. 1 (2025): 163-175.
https://journal.uir.ac.id/index.php/alhikmah/article/view/21245

Tajuddin dkk, “Pendidikan Agama Islam sebagai Media Penguatan Karakter dan Mental
Spiritual.” Journal of Humanities, Social Sciences, and Education, vol. 1, no. 4 (2025): 61-71.
https://journal.ypisipublishing.com/index.php/jhuse/article/view/194

Zed Mestika, Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014.

1976 || Rahma Pidyani K, et.al. | | Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

