
Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Rahma Pidyani K, et.al. || Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam…. 1969 

Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam dalam  

Pendidikan Agama Islam untuk Penguatan Karakter Peserta Didik 
 

Rahma Pidyani K¹, Inayatillah² 
1,2 Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia 

Email: rahmapidyani146@gmail.com 1, inayatillah.ar@ar-raniry.ac.id 2 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji integrasi pendekatan filosofis dan psikologi Islam dalam Pendidikan 

Agama Islam (PAI) untuk penguatan karakter peserta didik. Penelitian menggunakan 

metode studi pustaka dengan menelaah literatur filsafat pendidikan Islam, psikologi Islam, 

dan pendidikan karakter. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendekatan filosofis 

memperjelas tujuan dan nilai PAI, sedangkan psikologi Islam membantu memahami 

perkembangan kejiwaan, kontrol diri, motivasi, serta internalisasi akhlak. Integrasi 

keduanya mendukung pembelajaran PAI yang holistik, humanis, dan kontekstual sehingga 

efektif dalam membentuk karakter peserta didik. 

Kata Kunci: Akhlak, Filsafat Pendidikan, Karakter, PAI, Psikologi Islam. 
 

Integration of Philosophical and Islamic Psychology Approaches 

in Islamic Religious Education to Strengthen Students’ Character 
 

Abstract 

This article examines the integration of philosophical and Islamic psychology approaches in Islamic 

Religious Education (IRE) to strengthen students’ character. Using library research, it reviews 

literature on Islamic educational philosophy, Islamic psychology, and character education. The study 

finds that the philosophical approach clarifies IRE goals and values, while Islamic psychology explains 

psychological development, self-control, motivation, and moral internalization (akhlaq). Integrating 

both approaches supports a holistic, humanistic, and contextual IRE learning model that enhances 

students’ character formation. 
Keywords: Morality, Educational Philosophy, Character, IRE, Islamic Psychology. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk orientasi 

moral, spiritual, dan sosial peserta didik. Dalam konteks pendidikan Indonesia yang 

majemuk, PAI tidak hanya dipahami sebagai transfer pengetahuan keagamaan (kognitif), 

tetapi juga sebagai wahana pembentukan karakter, penguatan identitas religius, serta 

internalisasi nilai-nilai akhlak dalam kehidupan peserta didik sehari-hari (Mulyono, 2025). 

Pada praktiknya, tantangan PAI semakin kompleks karena perubahan sosial-budaya, 

perkembangan teknologi, serta pergeseran pola interaksi peserta didik yang berdampak 

pada kondisi psikologis dan moral generasi muda. 

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa penguatan karakter dalam pendidikan tidak 

cukup dilakukan melalui pendekatan normatif semata, melainkan membutuhkan integrasi 

dimensi pedagogis, psikologis, dan nilai. Pembelajaran PAI yang efektif seharusnya mampu 

menghadirkan nilai-nilai karakter seperti kejujuran, tanggung jawab, toleransi, serta kerja 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:rahmapidyani146@gmail.com
mailto:inayatillah.ar@ar-raniry.ac.id


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Rahma Pidyani K, et.al. || Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam…. 1970 

sama, bukan hanya sebagai materi hafalan, melainkan sebagai kebiasaan yang dipraktikkan 

dan diteladankan dalam ekosistem sekolah (Safitri, 2024). Dengan demikian, keberhasilan 

penguatan karakter melalui PAI sangat dipengaruhi oleh desain pembelajaran, keteladanan 

guru, dan relevansi metode terhadap konteks kehidupan peserta didik. 

Di sisi lain, Pendidikan Agama Islam juga beririsan dengan kebutuhan kesehatan 

mental. Karakter religius tidak hanya terkait perilaku lahiriah, tetapi juga berkaitan dengan 

kualitas batin: pengendalian diri, daya tahan psikologis, dan kestabilan emosi. PAI dapat 

menjadi media penguatan karakter sekaligus mental-spiritual peserta didik apabila 

diarahkan pada pembinaan aspek afektif, refleksi diri, dan penanaman nilai secara sadar 

(Tajuddin, et al., 2025). Artinya, pembelajaran PAI yang berorientasi karakter perlu memberi 

ruang pada pemahaman kejiwaan peserta didik yang mencakup motivasi, perkembangan 

moral, dan pembentukan kebiasaan (habit formation). Karena itu, diperlukan kerangka yang 

mampu menghubungkan dimensi nilai (normatif) dengan kebutuhan nyata peserta didik 

(psikologis). Integrasi pendekatan filosofis berfungsi memberikan dasar konseptual dan arah 

pendidikan: apa tujuan PAI, mengapa karakter penting, bagaimana nilai dibangun dan 

diterapkan. Sedangkan psikologi Islam berperan membantu memahami struktur kejiwaan 

manusia termasuk kontrol diri, pembinaan akhlak, pembentukan sikap religius yang sangat 

relevan untuk pendidikan karakter. Penguatan karakter tidak hanya membutuhkan “apa 

yang harus diajarkan”, tetapi juga “bagaimana nilai itu masuk dan hidup dalam diri peserta 

didik”. 

Pendekatan filosofis juga penting karena pendidikan Islam sering menghadapi 

persoalan dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, sehingga pembelajaran PAI kadang 

berdiri terpisah dari kebutuhan sosial dan perkembangan zaman. Integrasi berbasis 

landasan filosofis telah disebut sebagai upaya menjawab tantangan global dengan 

menyusun kurikulum PAI yang seimbang antara akal, iman, dan moral sehingga 

membentuk karakter dan spiritualitas peserta didik secara utuh (Ihsan, et al., 2025). Dengan 

demikian, penguatan karakter melalui PAI perlu diletakkan dalam kerangka pendidikan 

yang menyatukan dimensi wahyu, rasionalitas, dan kemanusiaan. 

Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini berupaya menelaah bagaimana integrasi 

pendekatan filosofis dan psikologi Islam dapat digunakan sebagai kerangka konseptual 

dalam Pendidikan Agama Islam untuk penguatan karakter peserta didik. Kajian ini penting 

karena menawarkan model pembelajaran PAI yang lebih holistik, humanis, dan kontekstual 

agar pembentukan karakter tidak berhenti pada aspek pengetahuan, tetapi sampai pada 

internalisasi nilai dan pembinaan kejiwaan peserta didik. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka 

(Assingkily, 2021). Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian yang menelaah 

gagasan, konsep, dan kerangka teoritik mengenai integrasi pendekatan filosofis dan 

psikologi Islam dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) untuk penguatan karakter peserta 

didik. Studi pustaka memungkinkan peneliti menyusun argumentasi konseptual secara 

sistematis berdasarkan sumber-sumber ilmiah yang kredibel, sehingga hasil kajian dapat 

dipertanggungjawabkan secara akademik (George, 2008). 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer 

meliputi literatur utama yang membahas filsafat pendidikan Islam (ontologi, epistemologi, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Rahma Pidyani K, et.al. || Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam…. 1971 

dan aksiologi), psikologi Islam, serta konsep PAI dan pendidikan karakter. Sementara itu, 

data sekunder mencakup artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional yang relevan, 

terutama publikasi lima tahun terakhir (2021–2025), guna memastikan pembahasan selaras 

dengan perkembangan kajian mutakhir (Fadly, et al., 2025). 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan menelusuri 

literatur pada laman jurnal resmi (OJS), artikel ilmiah, dan dokumen akademik terkait. 

Penelusuran dilakukan menggunakan kata kunci seperti pendekatan filosofis, psikologi 

Islam, Pendidikan Agama Islam, dan penguatan karakter. Literatur yang diperoleh 

kemudian diseleksi berdasarkan relevansi tema, identitas publikasi yang jelas, serta 

ketersediaan akses dokumen (PDF/DOI). Tahap berikutnya dilakukan pencatatan (note-

taking) terhadap konsep utama, argumentasi penting, dan hasil penelitian terdahulu yang 

mendukung konstruksi pembahasan (Zed, 2014). 

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis), yaitu 

mengidentifikasi tema-tema pokok, memetakan keterkaitan konsep, serta menafsirkan isi 

literatur untuk menyusun kerangka integrasi antara pendekatan filosofis dan psikologi Islam 

dalam pembelajaran PAI. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan langkah 

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan untuk menemukan pola integrasi 

serta implikasinya bagi penguatan karakter peserta didik (Hadis, et al., 2025). Keabsahan 

data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan informasi dari berbagai 

literatur (buku dan jurnal) agar argumentasi lebih kuat dan menghindari bias interpretasi. 

Selain itu, penelitian menggunakan kriteria validitas sumber berupa kelengkapan data 

bibliografi (penulis, tahun, volume, nomor, halaman) dan penggunaan tautan resmi jurnal 

atau DOI untuk memastikan data benar-benar valid. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Berdasarkan hasil kajian studi pustaka terhadap literatur filsafat pendidikan Islam, 

psikologi Islam, Pendidikan Agama Islam (PAI), serta pendidikan karakter, ditemukan 

bahwa penguatan karakter peserta didik melalui PAI membutuhkan desain pembelajaran 

yang tidak hanya berorientasi pada pengetahuan (kognitif), tetapi juga menyentuh dimensi 

nilai dan kejiwaan peserta didik secara mendalam. Temuan utama kajian ini menegaskan 

bahwa integrasi pendekatan filosofis dan psikologi Islam dapat memperkuat pembelajaran 

PAI karena keduanya saling melengkapi: filsafat memberikan arah dan orientasi nilai, 

sedangkan psikologi Islam menjelaskan mekanisme internalisasi nilai ke dalam diri peserta 

didik. 

Dengan demikian, penguatan karakter tidak dapat dipahami sebagai “program 

tambahan” dalam PAI, melainkan sebagai substansi inti yang harus dibangun melalui 

kerangka konseptual pendidikan (filosofis) dan strategi pembinaan jiwa (psikologi Islam). 

 

Penguatan Karakter dalam PAI: Problem Orientasi Kognitif dan Formalitas Pembelajaran 

Hasil kajian menunjukkan bahwa pembelajaran PAI di sekolah sering menghadapi 

persoalan klasik: materi agama diajarkan, peserta didik dinilai, namun perilaku belum 

banyak berubah. Hal ini terjadi karena pembelajaran PAI cenderung menekankan aspek 

pengetahuan agama (apa isi ayat, definisi akhlak, rukun iman) tetapi kurang menggarap 

pembentukan kebiasaan (habit), kontrol diri, dan karakter sosial. Akibatnya muncul 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Rahma Pidyani K, et.al. || Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam…. 1972 

paradoks: peserta didik dapat menjelaskan nilai Islam tetapi belum mampu menerapkannya 

secara konsisten. 

Dalam sudut pandang pendidikan Islam, karakter tidak dapat dibangun hanya 

dengan penyampaian teori moral. Pembentukan karakter memerlukan proses panjang yang 

melibatkan pembinaan batin, pembiasaan, dan internalisasi nilai. Karena itulah pendekatan 

psikologis menjadi penting dalam pendidikan karakter berbasis PAI. Hal ini sejalan dengan 

penelitian Mulyono yang menekankan peran PAI dalam membentuk karakter melalui 

pendekatan psikologi pendidikan agama agar nilai tidak berhenti pada aspek kognitif, 

melainkan masuk dalam sikap dan perilaku (Mulyono & Purnomo, 2025). 

Temuan ini menunjukkan bahwa PAI perlu memperkuat strategi pembelajaran yang 

mengarah pada: (a) keteladanan, (b) pembiasaan karakter, (c) refleksi nilai, (d) penguatan 

kontrol diri, dan (e) budaya religius sekolah. Jika tidak, PAI berpotensi hanya menjadi mata 

pelajaran formal yang tidak membentuk akhlak peserta didik secara nyata. 

 

Pendekatan Filosofis dalam PAI: Membangun Fondasi Nilai dan Orientasi Pendidikan 

Kajian menunjukkan bahwa pendekatan filosofis memberi kontribusi besar pada 

pembelajaran PAI karena berfungsi sebagai “penjaga arah”. Dalam pendidikan, filsafat 

bukan sekadar teori abstrak, melainkan alat untuk memastikan pendidikan berjalan sesuai 

hakikat manusia dan tujuan hidup. 

Pada bagian ini, hasil kajian memperlihatkan bahwa pendekatan filosofis dapat 

digunakan sebagai fondasi penguatan karakter melalui tiga pilar: ontologi, epistemologi, 

dan aksiologi. 

 

Ontologi: Hakikat Peserta Didik Sebagai Manusia Berfitrah 

Secara ontologis, pendidikan Islam memandang manusia bukan semata organisme 

biologis atau objek kurikulum, tetapi makhluk yang memiliki dimensi akal, qalb, ruh, dan 

nafs. Karakter dalam perspektif ini bukan hanya tata krama sosial, tetapi refleksi dari 

kualitas fitrah dan nilai iman yang menuntun tindakan manusia. Karakter religius dibangun 

bukan sekadar agar peserta didik “baik” menurut standar sosial, tetapi agar memiliki 

kesadaran moral yang lahir dari keyakinan, kebersihan hati, dan kesadaran spiritual. 

 

Epistemologi: Sumber Nilai Karakter adalah Wahyu dan Akal 

Secara epistemologis, nilai karakter dalam PAI bersumber dari Al-Qur’an dan 

Sunnah, namun tidak cukup berhenti pada kutipan teks. Nilai harus dipahami secara 

rasional, relevan, dan kontekstual agar mampu menjawab kehidupan modern. Di sinilah 

PAI membutuhkan pembelajaran yang argumentatif: peserta didik diberi kesempatan 

memahami mengapa jujur wajib, mengapa amanah penting, dan mengapa adab menjadi 

ukuran kemuliaan. 

Dengan epistemologi yang baik, PAI dapat menghindari dua ekstrem: (1) 

normativisme yang kaku dan sulit dipraktikkan, atau (2) relativisme nilai yang 

menghilangkan identitas Islam. 

 

Aksiologi: Tujuan PAI adalah Pembentukan Akhlak  

Secara aksiologis, PAI memiliki orientasi pembentukan akhlak. Maka indikator 

keberhasilan PAI tidak hanya nilai ujian, tetapi perubahan perilaku, kebiasaan ibadah, adab, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Rahma Pidyani K, et.al. || Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam…. 1973 

tanggung jawab sosial, serta kontrol diri. Kajian Bahrudin dkk. menegaskan bahwa 

perspektif ontologi-epistemologi-aksiologi dalam pendidikan Islam dapat memperkuat 

karakter karena PAI diposisikan sebagai pendidikan nilai, bukan hanya pendidikan 

pengetahuan (Bahrudin, et al., 2025). 

Hasil kajian ini memperlihatkan bahwa pendekatan filosofis membantu menjadikan 

pendidikan karakter bukan agenda tambahan sekolah, melainkan inti dan ruh pembelajaran 

PAI. 

 

Psikologi Islam dalam PAI: Mekanisme Internalisasi Nilai Karakter 

Karakter tidak dapat dibentuk hanya dengan aturan, larangan, dan teori moral. 

Karakter adalah hasil dari proses psikologis: pembentukan motivasi, pembiasaan perilaku, 

penguatan kontrol diri, dan pengendalian emosi. Hasil kajian menunjukkan bahwa psikologi 

Islam relevan karena menawarkan kerangka yang sesuai dengan prinsip pendidikan Islam: 

pembinaan jiwa untuk menumbuhkan akhlak. 

 

Pemetaan Jiwa: Nafs dan Kontrol Diri Sebagai Titik Sentral Karakter 

Dalam psikologi Islam, perilaku manusia dipengaruhi dinamika nafs. Pembentukan 

karakter berarti membina kekuatan batin agar peserta didik mampu: (1) menahan impuls, (2) 

mengendalikan emosi, (3) disiplin, (4) bertanggung jawab, (5) istiqamah dalam nilai. Secara 

teori modern, kontrol diri (self-control) terbukti berkorelasi dengan keterlibatan belajar dan 

perilaku positif peserta didik. Penelitian Hadis, Akmal, dan Rasyid (2025) menunjukkan 

bahwa self-control berhubungan dengan student engagement; semakin baik self-control 

maka keterlibatan belajar lebih tinggi dan perilaku disengagement dapat ditekan. Temuan 

ini selaras dengan konsep mujahadah dalam Islam: melatih diri menundukkan hawa nafsu 

agar nilai menjadi kebiasaan. 

 

Motivasi Religius dan Pembentukan Kebiasaan 

Hasil kajian juga memperlihatkan bahwa PAI efektif membentuk karakter apabila 

pembelajaran mampu menyalakan motivasi religius peserta didik. Motivasi ini muncul 

melalui pemahaman makna ibadah, rasa kedekatan dengan Allah, dan kesadaran diri. 

Pembinaan motivasi tidak dapat dicapai hanya lewat ceramah, tetapi lewat strategi: (a) 

refleksi (muhasabah), (2) pembiasaan amal, (3) penguatan suasana religius, (4) relasi guru-

siswa yang edukatif dan spiritual. Dengan demikian, psikologi Islam menawarkan 

pendekatan batiniah yang menekankan perbaikan hati (qalb) dan kontrol diri sebagai akar 

karakter. 

 

Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam: Model Konseptual Penguatan Karakter 

Temuan utama kajian ini adalah bahwa integrasi keduanya menciptakan 

pembelajaran PAI yang lebih utuh. (1) Pendekatan filosofis menjawab: apa tujuan PAI? nilai 

apa yang harus dibentuk? bagaimana arah pendidikan? (2) Psikologi Islam menjawab: 

bagaimana nilai itu masuk dalam jiwa? bagaimana membentuk kebiasaan? bagaimana 

menangani masalah psikologis peserta didik? 

Hasil kajian ini merumuskan model integrasi sebagai berikut:  

1. Penetapan orientasi nilai PAI (aksiologi) → karakter (akhlak), adab, spiritualitas, 

tanggung jawab sosial. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Rahma Pidyani K, et.al. || Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam…. 1974 

2. Pemahaman subjek pendidikan (ontologi) → peserta didik sebagai insan berfitrah dan 

berjiwa. 

3. Strategi internalisasi (psikologi Islam) → pembiasaan, kontrol diri, motivasi religius, 

pembinaan nafs. 

4. Metode pembelajaran kontekstual → nilai dikaitkan dengan realitas dan masalah sehari-

hari. 

5. Evaluasi autentik → observasi sikap, jurnal refleksi, portofolio karakter. 

Penelitian Sihono dan Hamami (2025) memperkuat temuan ini, bahwa integrasi asas 

psikologi dalam pengembangan kurikulum PAI menjadikan kurikulum lebih responsif 

terhadap kebutuhan mental dan emosional peserta didik sehingga pendidikan agama tidak 

kaku-normatif. Artinya, integrasi filosofis-psikologis membuat PAI tidak hanya 

“memerintah” peserta didik agar berakhlak, tetapi mendidik dari sisi akar pembentukan 

perilaku. 

 

Implikasi Praktis: Penerapan Integrasi dalam Pembelajaran PAI 

Hasil kajian juga memperlihatkan bahwa integrasi harus dibawa ke praktik 

pembelajaran agar tidak berhenti pada teori. 

1. Penguatan karakter melalui pembelajaran kontekstual dan keteladanan 

Penguatan karakter paling efektif jika nilai Islam hadir melalui contoh nyata, bukan 

hanya instruksi. Guru PAI menjadi model karakter (uswah). Peserta didik cenderung meniru 

ketimbang mendengar nasihat panjang. 

Safitri (2024) menegaskan bahwa integrasi nilai Islam dalam pendidikan karakter 

dapat dioptimalkan melalui contextual learning dengan penekanan pada keteladanan guru 

sebagai role model yang konsisten. 

 

2. Budaya sekolah religius sebagai alat pembiasaan 

Karakter terbentuk melalui kebiasaan yang diulang. PAI perlu berkolaborasi dengan 

budaya sekolah: adab salam, disiplin shalat, kejujuran akademik, peduli sesama, dan etika 

digital. 

 

3. Evaluasi karakter yang lebih realistis 

PAI sering dievaluasi lewat ujian tertulis. Hasil kajian merekomendasikan evaluasi 

tambahan yang lebih autentik: (a) penilaian sikap (observasi), (b) portofolio akhlak, (c) jurnal 

refleksi (muhasabah), (d) proyek sosial/amal, (e) laporan budaya sekolah. Karena karakter 

adalah perilaku, maka harus terlihat pada kebiasaan dan tindakan, bukan hanya pada 

jawaban soal. 

 

Secara keseluruhan, hasil studi pustaka ini menegaskan bahwa penguatan karakter 

peserta didik melalui Pendidikan Agama Islam (PAI) tidak akan optimal apabila 

pembelajaran hanya ditempatkan sebagai penyampaian materi normatif dan penguatan 

aspek kognitif semata. Karakter tidak terbentuk hanya karena peserta didik mengetahui 

konsep akhlak, memahami dalil, atau mampu menjawab soal ujian agama, melainkan karena 

nilai tersebut berhasil menjadi kesadaran batin dan kebiasaan perilaku. Oleh sebab itu, 

integrasi pendekatan filosofis dan psikologi Islam menjadi kebutuhan mendasar dalam 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Rahma Pidyani K, et.al. || Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam…. 1975 

pembelajaran PAI untuk menjembatani jarak antara “nilai sebagai pengetahuan” dan “nilai 

sebagai tindakan hidup”. 

Dalam sintesis temuan, pendekatan filosofis berperan sebagai kerangka utama untuk 

menegaskan kembali identitas dan arah PAI. Filsafat pendidikan Islam membantu 

memperjelas bahwa PAI bukan semata mata pelajaran yang mengisi struktur kurikulum, 

tetapi merupakan pendidikan nilai yang bertujuan membentuk manusia beriman, beradab, 

dan bertanggung jawab secara moral. Pada dimensi ontologis, peserta didik dipahami 

sebagai insan yang memiliki potensi fitrah serta unsur ruhani-psikologis yang berkembang. 

Pada dimensi epistemologis, nilai karakter bersumber dari wahyu namun harus dijelaskan 

secara rasional dan kontekstual agar dapat dipahami serta diterima secara sadar oleh peserta 

didik. Pada dimensi aksiologis, PAI diarahkan untuk menghasilkan akhlak sebagai puncak 

pendidikan, sehingga pembelajaran tidak boleh berhenti pada aspek formalitas 

pengetahuan. Dengan kerangka filosofis ini, karakter ditempatkan sebagai substansi inti PAI 

dan menjadi tolok ukur keberhasilan pendidikan agama. 

Namun, kerangka nilai tersebut membutuhkan “jalan internalisasi” agar nilai yang 

benar tidak berhenti sebagai wacana. Di sinilah psikologi Islam memegang peran penting. 

Psikologi Islam memandang pembentukan karakter sebagai proses pembinaan jiwa, 

terutama terkait kontrol diri, pengelolaan emosi, pembentukan motivasi religius, dan 

pembiasaan perilaku baik. Melalui perspektif ini, pembelajaran PAI dapat diarahkan 

menjadi proses tarbiyah dan tazkiyah (pembinaan dan penyucian jiwa) yang menanamkan 

nilai secara bertahap dan konsisten. Dengan memahami kebutuhan psikologis peserta didik, 

PAI dapat mengembangkan strategi yang lebih efektif: keteladanan, pembiasaan budaya 

baik, refleksi (muhasabah), penguatan niat, serta latihan kontrol diri. Artinya, psikologi 

Islam bukan pelengkap, tetapi menjadi instrumen penting untuk membentuk karakter dari 

level batin menuju tindakan nyata. 

Integrasi kedua pendekatan tersebut menghasilkan pemahaman bahwa penguatan 

karakter bukan sekadar program moralitas, tetapi sebuah proses pendidikan yang 

menyatukan arah nilai dan metode pembinaan jiwa. PAI menjadi lebih berdaya ketika nilai-

nilai akhlak tidak hanya diajarkan sebagai aturan atau larangan, namun dipahami sebagai 

kebutuhan ruhani dan psikologis peserta didik. Dalam konteks pendidikan modern, 

integrasi ini juga memperluas fungsi PAI: bukan hanya membentuk perilaku sosial yang 

baik, tetapi turut mendukung kesehatan mental peserta didik melalui penguatan makna 

hidup, ketenangan batin, regulasi emosi, dan daya tahan psikologis. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan temuan penelitian, dapat disimpulkan bahwa pembelajaran PAI yang 

menekankan integrasi filosofis dan psikologi Islam cenderung lebih holistik, karena mampu 

menjawab tiga tuntutan sekaligus: (1) keteguhan nilai dan orientasi pendidikan, (2) strategi 

pembinaan karakter yang sesuai kondisi perkembangan peserta didik, dan (3) pembentukan 

budaya religius sekolah yang berkelanjutan. Dengan demikian, karakter peserta didik dapat 

dibangun bukan melalui pemaksaan atau sekadar penilaian formal, melainkan melalui 

internalisasi nilai yang sadar, pembiasaan yang konsisten, serta keteladanan yang nyata. 

Pada akhirnya, PAI dapat tampil sebagai instrumen utama pendidikan karakter, bukan 

sekadar mata pelajaran pelengkap, karena membentuk peserta didik yang memiliki akhlak, 

kontrol diri, dan kesadaran spiritual sebagai pondasi menghadapi tantangan kehidupan. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 1969-1976 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Rahma Pidyani K, et.al. || Integrasi Pendekatan Filosofis dan Psikologi Islam…. 1976 

DAFTAR PUSTAKA 
Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan 

Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 

Bahrudin dkk, “Filsafat Pendidikan Islam: Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi.” Jurnal 

Ilmiah Dikdaya, vol. 15, no. 1 (2025): 44-51. 

https://journalversa.com/s/index.php/jppp/article/download/3727/4226/12654 

Fadly dkk, “Epistemologi Penelitian Kualitatif dalam Pendidikan Agama Islam 

Kontemporer.” Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam, vol. 1, no. 2 (2025): 259-268. 

https://journal.al-afif.org/index.php/al-ilmiya/article/view/220 

George Mary W, The Elements of Library Research: What Every Student Needs to Know. 

Princeton: Princeton University Press, 2008. 

Hadis Nur Athirah dkk, “The Relationship Between Self-Control and Multidimensional 

Student Engagement in Learning Among Junior High School Students.” International 

Journal of Islamic Educational Psychology, vol. 6, no. 2 (2025): 263-279. 

https://journal.umy.ac.id/index.php/ijiep/article/view/28553 

Ihsan dkk, “Integrasi Kurikulum Pendidikan Agama Islam: Menjawab Tantangan Global 

Dengan Landasan Filosofis.” QAYID: Jurnal Pendidikan Islam, vol. 1, no. 2 (2025): 104-

111. https://jurnal.stitaiska.ac.id/index.php/qayid/article/view/436 

Mulyono, “The Role of Islamic Religious Education (PAI) in Shaping Students’ Character in 

Indonesia Through an In-Depth Psychological Approach.” Scaffolding: Jurnal Pendidikan 

Islam dan Multikulturalisme, vol. 7, no. 2 (2025): 566-577. 

https://journal.inskacendekia.id/index.php/scaffolding/article/view/1957 

Mulyono dkk, “The Role of Islamic Religious Education Psychology in Indonesian Education 

Management.” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan Multikulturalisme, vol. 7, no. 1 

(2025): 566-577. 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/7195 

Safitri dkk, “Strategies for Strengthening Character Education Through the Integration of 

Islamic Values: The Role of Teachers as Role Models in the Context of Contextual 

Learning.” AFKARINA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, vol. 9, no. 1 (2024): 11-22. 

https://jurnal.alfarabi.ac.id/index.php/afkarina/article/view/238 

Sihono dkk, “Integrasi Asas Psikologi dalam Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama 

Islam.” Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan, vol. 22, no. 1 (2025): 163-175. 

https://journal.uir.ac.id/index.php/alhikmah/article/view/21245 

Tajuddin dkk, “Pendidikan Agama Islam sebagai Media Penguatan Karakter dan Mental 

Spiritual.” Journal of Humanities, Social Sciences, and Education, vol. 1, no. 4 (2025): 61-71. 

https://journal.ypisipublishing.com/index.php/jhuse/article/view/194 

Zed Mestika, Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

