Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut Syekh Abdul Fattah
Abu Ghuddah Dalam Kitab Ar- Rasul Al-Mu” Allim Wa Asalibuhu Fi
At-Ta’lim dan Relevansi Pembelajaran Kontemporer

Jikki Madasa Lingga', Muhammad Tohir Ritonga?, Irwansyah3
L23Universitas Al-Washliyah Medan, Indonesia

Email: madasajikki070302@gmail.com!, tohir3754@gmail.com?,
irwansyah.mui@gmail.com?

ABSTRAK

Penelitian ini membahas metode pengajaran Rasulullah SAW sebagaimana diuraikan oleh
Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah dalam kitab Ar-Rasul al-Mu’allim wa Asalibuhu fi at-
Ta’lim, serta relevansinya dengan pembelajaran kontemporer. Rasulullah SAW tidak hanya
berperan sebagai penyampai risalah, tetapi juga sebagai pendidik utama yang menerapkan
berbagai metode, seperti keteladanan, diskusi, tanya jawab, penggunaan perumpamaan,
pengulangan, penegasan dengan tindakan nyata, dan pendekatan emosional. Melalui metode
tersebut, beliau berhasil membentuk karakter, menanamkan nilai moral, dan meningkatkan
pemahaman peserta didik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendekatan Rasulullah SAW
sangat relevan dengan prinsip pendidikan modern yang menekankan partisipasi aktif,
pembelajaran berpusat pada siswa, keterkaitan dengan kehidupan nyata, serta penguatan
nilai spiritual. Dengan demikian, integrasi metode Rasulullah SAW dalam konteks
pendidikan masa kini dapat menjadi strategi efektif untuk menciptakan pembelajaran yang
bermakna, humanis, dan berlandaskan nilai-nilai Islam.

Kata kunci: Rasulullah SAW, Metode Pengajaran, Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah,
Pembelajaran Kontemporer, Pendidikan Islam

The Prophet’s Teaching Method According To Sheekh Abdul Fattah Abu Ghuddah In
The Book Ar-Rasul Al-Mu’ Allim Wa Asalibuhu Fi At-Ta'lim And Its Relevance In
Contemporary Learning

ABSTRACT

This study examines the teaching methods of the Prophet Muhammad (peace be upon him) as described
by Shaykh Abdul Fattah Abu Ghuddah in his book Ar-Rasul al- Mu’allim wa Asalibuhu fi at-Ta'lim,
as well as their relevance to contemporary education. The Prophet was not only the bearer of the divine
message but also the foremost educator who applied various teaching strategies, such as role modeling,
discussion, question-and-answer, the use of parables, repetition, reinforcement through practical action,
and emotional engagement. Through these methods, he successfully shaped character, instilled moral
values, and enhanced learners’ understanding. The findings reveal that the Prophet’s approaches remain
highly relevant to modern educational principles, which emphasize active participation, student-
centered learning, real-life applicability, and the strengthening of spiritual values. Therefore,
integrating the Prophet’s methods into today’s educational context can serve as an effective strategy to
create meaningful, humanistic, and Islam-based learning.

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:madasajikki070302@gmail.com
mailto:tohir3754@gmail.com
mailto:irwansyah.mui@gmail.com

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Keywords: Prophet Muhammad (peace be upon him), teaching methods, Shaykh Abdul Fattah Abu
Ghuddah, contemporary education, Islamic education

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam merupakan proses usaha membimbing dan mengarahkan potensi
hidup manusia berupa kemampuan-kemampuan dasar dan kemampuan belajar, sehingga
terjadilah perubahan di dalam kehidupan pribadinya sebagai makhluk individual dan sosial
serta dalam hubungannya dengan alam sekitar dimana ia hidup. Proses tersebut senantiasa
berada di dalam nilai-nilai Islam, yaitu nilai-nilai yang melahirkan norma-norma syariah dan
akhlakul karimah ( Syafaruddin, Nurgaya Pasha & Mahariah, hal. 37, 2014).

Namun realitanya, tujuan pendidikan yang telah dicantumkan tersebut belum
sepenuhnya terealisasikan dengan baik dalam dunia pendidikan maupun lingkungan
masyarakat.Yang mana Saat ini banyak terjadi penyimpangan- penyimpangan akhlak baik di
kalangan pelajar maupun di kalangan masyarakat umum.Bahkan pendidikan Islam di
Indonesia saat ini menghadapi tantangan besar dalam menjaga relevansi dan efektivitasnya
di tengah arus globalisasi dan perkembangan teknologi yang pesat.Hal ini ditandai seperti
menurunnya minat generasi muda terhadap pembelajaran agama, serta krisis moral dan
spiritual, yang menjadi sorotan utama dalam dunia pendidikan.(Ismail, M. T. 2023.hal.2).

Pertama, menurut jurnal terbaru yang diterbitkan oleh Jurnal Pendidikan dan
Kebudayaan menyimpangkan remaja (2024), terdapat peningkatan yang signifikan dalam
perilaku menyimpang remaja seperti bullying, menghina narkoba, pornografi, dan perilaku
tidak sopan santun terhadap orang tua maupun guru. Data dari Badan Kependudukan dan
Keluarga Berencana Nasional (BKKBN) pada tahun 2024 menunjukkan bahwa 35% remaja di
Indonesia pernah terpapar konten pornografi sebelum usia 17 tahun, sementara survei Komisi
Perlindungan Anak Indonesia (KPAI) mencatat lebih dari 40% pelajar terlibat dalam tindakan
perundungan di sekolah. Faktor utama penyebab kemerosotan akhlak ini diidentifikasi antara
lain sebagai kurangnya karakter pendidikan, pengaruh media sosial yang tidak terkontrol,
serta lemahnya pengawasan dari keluarga.( Rahmawati, D, & Hidayat, M. hal.2. 2024).

Kedua, minat belajar peserta didik di Indonesia mengalami penurunan yang signifikan
pada tahun 2024 dan 2025, terutama disebabkan oleh metode pengajaran yang kurang efektif.
Menurut survei Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Kota Semarang dan Solve
Education, sebanyak 69% siswa mengalami peningkatan nilai bahasa Inggris hanya dalam
satu semester setelah mengikuti program pembelajaran interaktif berbasis teknologi. Namun,
sebagian besar sekolah masih mengandalkan metode konvensional yang kurang menarik bagi
siswa (Syabitha Putri Handri, Ayunda Pininta Kasih.(2024).

Ketiga, pelanggaran integritas merupakan tindakan yang melanggar prinsip-prinsip
etika, moral, atau profesionalisme yang diharapkan dari seorang pendidik. Ini bisa mencakup
berbagai perilaku yang merugikan siswa, orang tua, sekolah, atau profesi secara keseluruhan.
Seorang guru bertugas menata lingkungan pembelajaran dan menghadirkan suasana
pembelajaran dengan berbasis kepada pembelajaran yang efektif, efisien dan menyenangkan,
sehingga integritas seorang guru menjadi sebuah keharusan. Realita yang terjadi, beberapa
kasus menunjukkan bahwa masih banyak di antara guru yang hanya melepaskan kewajiban
dirinya sebagai pengajar semata dan kurangnya kinerja guru dalam menciptakan
pembelajaran yang baik. Ditambah dengan banyaknya guru yang mengajar namun tidak
sesuai dengan bidang yang ditekuninya yang menyebabkan rendahnya kualitas guru dan

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

hasil belajar siswa (Yarrow et al. 2020).Di samping itu, kurangnya motivasi guru sebagai faktor
utama rendahnya kinerja guru dalam mengajar yang berakibat pada tidak tersampaikannya
kebutuhan akademis, sosial, emosional dan moral dengan baik (Pesambili, Sayed, and
Stambach 2022).Padahal guru harus sadar bahwa mengajar tidak hanya transfer pengetahuan
saja, namun lebih kompleks lagi karena melibatkan aspek paedagogis, psikologis dan edukatif
secara bersamaan sehingga menjadikan proses pembelajaran sebagai sebuah sistem, apabila
salah satu komponennya terganggu, maka akan berpengaruh kepada komponen lainnya.
Guru seharusnya mempersiapkan setiap hal yang akan mendukung proses pembelajaran serta
mengevaluasinya sesuai dengan kebutuhan peserta didik dan perkembangan zaman,
sehingga tidak merugikan perkembangan peserta didik dan menodai integritasnya sebagai
guru.

Keempat, kurangnya profesionalisme guru dalam mengajar, sehingga banyak kasus
ditemukan bahwa guru kurang cakap dalam menjalankan profesinya dan tidak secara kontinu
mau untuk terus melebarkan kemampuan di dalam dirinya untuk diaplikasikan kedalam
proses belajar mengajar. Ditambah banyaknya kasus kekerasan yang menimpa peserta didik
sepanjang tahun 2022 hingga 2023. Pasalnya, Koordinator Nasional Jaringan Pemantau
Pendidikan Indonesia (JPPI) telah mencatat sebanyak 117 kasus guru yang menjadi pelaku
kekerasan, 77 kasus murid menjadipelaku dan 185 kasus murid menjadi korban dari
kekerasan sepanjang tahun 2022 (Matraji. 2023).

Seperti kasus kekerasan yang dilakukan oleh guru di SMA Negeri 2 Poso, Sulawesi
Tengah yang sempat viral di media sosial. Guru yang meluapkan emosi dengan melakukan
kekerasan fisik lantaran 2 murid yang tidak masuk kelas padahal pembelajaran tengah
berlangsung (Litha 2022). Guru yang melakukan tindak kekerasan secara fisik kepada
muridnya.

Dalam pendidikan Islam, Nabi Muhammad SAW merupakan teladan dalam setiap
aspek pengajaran. Sebagaimana Allah SWT telah menetapkan di dalam AlQur‘aan bahwa
Rasulullah SAW adalah suri tauladan yang baik untuk setiap manusia. Terlebih kepribadian
Rasulullah SAW dalam mendidik, mengajar dan membina para sahabat yang ketika itu
menjadi murid, telah memadukan berbagai unsur penting dalam dunia pendidikan.
Rasulullah SAW dikaruniai kedudukan yang tinggi serta akhlak dan budi pekerti yang luhur
dalam kasih dan sayang, menyukai kemudahan dan meninggalkan kesulitan, lemah lembut
terhadap orang yang sedang belajar dan memberikan ilmu kepada siapapun yang antusias
menginginkannya (Abu Ghuddah 2019, 21).

Berdasarkan fenomena di atas, peneliti menganggap penting kiranya mengkaji ulang
salah satu kitab klasik yang merupakan karya ulama kontemporer yang mengkaji metode
pengajaran Rasulullah SAW Karya Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah. Dalam karya
monumentalnya yang berjudul Ar-Rasul al-Mu'allim wa Asalibuhu fi at-Ta'lim, beliau
menguraikan berbagai metode pengajaran Rasulullah saw yang mencakup aspek komunikasi,
pendekatan personal, dan keteladanan. Kitab ini memberikan wawasan mendalam mengenai
cara Rasulullah saw dalam mendidik para sahabat dan umatnya, yang relevan diterapkan
dalam konteks pendidikan modern. (Suriadi, S. (2018). Hal. 43-51). Yang mana beliau
menerapkan berbagai strategi pengajaran yang tidak hanya efektif dalam mentransfer ilmu,
tetapi juga dalam membentuk karakter dan spiritualitas para sahabat. Metode-metode
tersebut meliputi pendekatan bertahap, dialog interaktif, pemberian motivasi (targhib wa
tarhib), keteladanan, dan penggunaan analogi yang relevan dengan kehidupan sehari- hari .

Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah, dalam karyanya Ar-Rasul al-Mu’allim wa
Asalibuhu fi at-Ta’'lim, mengkompilasi dan menganalisis metode-metode pengajaran

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Rasulullah SAW secara sistematis. Karya ini menjadi referensi penting dalam memahami
pendekatan pendidikan Islam yang menyeluruh dan aplikatif. Namun, pemanfaatan dan
integrasi metode-metode tersebut dalam sistem pendidikan kontemporer masih belum
optimal.(Qurotil 'Aini, S. A. S., & Zahra, A. S. (2023).hal 53).

Dengan demikian maka tercapailah tujuan UU No 19 Tahun 2005 tentang Standar
Nasional Pendidikan yang memuat delapan kriteria minimal tentang sistem pendidikan di
seluruh wilayah hukum Negara Kesatuan Republik Indonesia. Salah satunya adalah tentang
standar proses, dimana disana merupakan standar nasional pendidikan yang berkaitan
dengan pelaksanaan pembelajaran pada satu kesatuan pendidikan untuk mencapai standar
kompetensi lulusan. (UU No. 14 Tahun 2005 tentang guru dan dosen pasal 1, n.d.).

METODE PENELITIAN
Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan
(library research). Menurut George (2020) Library Research atau penelitian kepustakaan
adalah metode penelitian yang dilakukan dengan menghimpun data atau informasi dari
berbagai literatur, baik berupa buku, artikel jurnal, dokumen, maupun sumber digital lainnya
yang tersedia di perpustakaan atau secara daring.

Penelitian kualitatif bersifat deskriptif dan lebih menekankan pada analisis. Fokus
utama dalam penelitian ini adalah memahami proses dan makna dari sudut pandang para
ahli. Landasan teori digunakan sebagai panduan agar penelitian tetap sesuai dengan realitas
di lapangan. Selain itu, landasan teori berperan dalam memberikan wawasan tentang latar
belakang serta menjadi dasar dalam pembahasan hasil penelitian (Etta Mamang, Sangadji &
Sopiah, hal. 25, 2010).

Sementara itu, dalam penelitian kualitatif, data dikumpulkan terlebih dahuluy,
kemudian teori yang ada dijadikan referensi untuk menjelaskan temuan, hingga akhirnya
menghasilkan teori baru. Studi kepustakaan merupakan bentuk penelitian yang
mengandalkan literatur seperti buku, jurnal, memo, dan laporan penelitian terdahulu. Dalam
hal ini, berbagai referensi yang membahas tentang metode pengajaran rosul sebagai pendidik
dikumpulkan. Penelitian kepustakaan dilakukan dengan menelaah buku, majalah, dan
berbagai sumber lain yang relevan, dengan proses pengumpulan data dari berbagai dokumen,
jurnal, dan bahan tertulis lainnya. (Mahmud, hal. 72, 2011).

Sedangkan penulis menerapkan metode analisis isi (content analysis) sebagai
pendekatannya. Menurut Neuman, analisis isi adalah teknik untuk mengumpulkan dan
menganalisis materi dalam teks. Isi yang dimaksud tidak terbatas pada kata-kata atau
ilustrasi, melainkan meliputi gagasan, tema, pesan, makna, dan simbol yang terdapat dalam
teks. (Lina Miftahul Jannah & Bambang Prasetyo, hal. 25, 2010)

Target/Subjek Penelitian
Target kajian penelitian meliputi:
a. Teks dan Isi Kitab
Kitab Ar-Rasul Al-Mu’allim wa Asalibuhu fi At-Ta’lim karya Syekh Abdul Fattah Abu
Ghuddah sebagai sumber primer, khususnya pembahasan mengenai prinsip-prinsip, strategi,
dan teknik pengajaran Rasulullah SAW.
1. Metode Pengajaran Rasulullah SAW. Berbagai metode pengajaran yang digunakan
Rasulullah SAW sebagaimana dianalisis oleh penulis kitab, seperti metode keteladanan,

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

dialog, tanya jawab, pemberian nasihat, pengulangan, dan penyesuaian materi dengan
kondisi peserta didik.

2. Nilai-Nilai Pendidikan dalam Metode Pengajaran Rasulullah SAW. Nilai pedagogis
yang terkandung dalam metode tersebut, meliputi aspek psikologis, komunikatif,
humanis, dan kontekstual dalam proses pembelajaran.

3. Relevansi dengan Pembelajaran Kontemporer. Kesesuaian dan relevansi metode
pengajaran Rasulullah SAW dengan praktik pembelajaran masa kini, baik dalam
konteks pendidikan formal maupun nonformal, khususnya terkait pendekatan
pembelajaran aktif, student-centered learning, dan pembelajaran berbasis nilai.

Dengan demikian, subjek penelitian ini berfokus pada pemikiran pendidikan Islam yang

bersumber dari karya ulama klasik, serta relevansinya dalam menjawab tantangan dan
kebutuhan pembelajaran kontemporer.

Prosedur
Adapun langkah-langkah penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Menentukan fokus dan rumusan masalah penelitian

2. Mengumpulkan literatur utama dan pendukung

3. Membaca dan memahami kitab Ar-Rasul Al-Mu’allim wa Asalibuhu fi At-Ta’lim secara
komprehensif

4. Mengidentifikasi metode-metode pengajaran Rasulullah SAW

5. Mengklasifikasikan metode pengajaran tersebut

6. Menganalisis relevansi metode pengajaran Rasulullah SAW dengan pembelajaran
kontemporer

7. Menyusun hasil penelitian dalam bentuk skripsi

Data, Intrumen, dan Teknik Pengumpulan Data

Analisis data adalah tahapan mendeskripsikan dan menyusun transkrip hasil
wawancara serta berbagai bahan yang telah dikumpulkan. Bogdan dan Biklen mendefinisikan
analisis data kualitatif sebagai proses yang melibatkan pengolahan data, menyusunnya secara
teratur, mengklasifikasikannya ke dalam bagian yang dapat dikelola, mensintesiskannya,
menemukan pola dan informasi penting, serta menentukan hal-hal yang akan disampaikan
kepada orang lain. (Sudarwan Danim, hal. 33, 2002).

Setelah data dikumpulkan dari berbagai sumber dan diorganisasikan sesuai
kebutuhan, langkah terakhir adalah menganalisis data tersebut. Dalam proses analisis ini,
penulis menerapkan tiga tahapan utama, yaitu: reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan.

Teknik Analisis Data

Pengumpulan data merupakan langkah yang sangat krusial dalam menyusun karya
ilmiah. Tahapan ini adalah bagian yang tidak bisa diabaikan dalam setiap bentuk penelitian,
termasuk penelitian kualitatif karena desainnya fleksibel dan dapat diubah kapan saja.
Pengumpulan data menjadi fase strategis yang menentukan kualitas hasil penelitian.
(Sudarwan Danim.hal. 25, 2002). Langkah-langkah pengumpulan data dalam penelitian ini
adalah sebagai berikut:

1. Menemukan kitab Ar-Rasul Al-Mu’allim wa Asalibuhu Fi Atta’lim karya Syekh Abdul
Fattah Abu Ghuddah sebagai sumber utama dalam penelitian.

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

2. Mengidentifikasi buku, jurnal, dan karya ilmiah lain yang relevan dengan kitab
tersebut sebagai sumber sekunder.

3. Membaca, menganalisis, dan mengamati kitab Ar-Rasul Al-Mu’allim wa Asalibuhu Fi
Atta’lim secara mendalam.

4. Mempelajari dan memahami materi dari berbagai referensi yang berkaitan dengan
topik penelitian, baik dari buku, jurnal, maupun karya ilmiah lainnya

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah

Riwayat Hidup Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah
memiliki nama asli Abdul Fattah bin Muhammad bin Bashir bin Hasan Abu Ghuddah yang
lahir pada pertengahan Rajab tepatnya tanggal 17 Rajab 1336 H atau 9 mei 1917 M di kota Halb
(Aleppo), salah satu kota di Suriah (Abu Ghuddah 2009, 9) tepatnya di pemukiman Al-
Jubailah di Daar Qurb (Baab Al-Hadid), salah satu gerbang atau pintu di Halb, Suriah ketika
itu dan masih terkenal hingga saat ini. Silsilah nasabnya terhubung kepada salah satu sahabat
Nabi Muhammad SAW yaitu Khalid bin Al-Waliid Al-Makhzuumi, pedang Allah SWT yang
terhunus, yang menegakkan dan menolong agama Islam dan Iman. Syekh abdul Fattah Abu
ghuddah adalah ulama yang bermadzhab Hanafi (Imam Abu Hanifah) (Rosyiid 1999, 141).

Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah lahir dari orang tua yang mulia, baik dan terkenal
dengan kesholehan, taat, berperilaku terpuji dan memiliki ingatan yang kuat. Beliau diasuh
dan dibimbing oleh kedua orang tuanya hingga usia baligh (sudah dibebankan hukum
syariat). Ayahnya merupakan sosok yang dekat dengan Al-Qur‘an, sering membaca Al-
Qur‘an serta menghafalnya, menjaga bacaan Al-Qur’an langsung dari Mushaf, walaupun
ayahnya bukanlah seorang ulama namun beliau cinta kepada ulama dengan menghadiri
majelis-majelis dan pengajaran mereka, mengambil ilmu- ilmu dan petunjuk yang benar dari
mereka sehingga kokoh dalam menjalankan agama dan syariat serta mengharapkan ridho dan
ganjaran dari Allah SWT dengan ketaatan kepada-Nya pada setiap keadaan (Rosyiid 1999,
142).

Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah menikah dengan As-Sayyidah Fathimah Dalaal Al-
Hasyimi binti Abd Al-Lathif Al-Hasyimi dan melahirkan 3 anak laki-laki dan 8 anak
perempuan. Adapun anak laki-lakinya yaitu: Muhammad zahid yang memperoleh gelar
sarjana teknik sipil dari Universitas Riyadh, kemudian gelar master dalam bidang
administrasi bisnis dari Universitas Toronto. Dia memiliki beberapa kontribusi dalam ilmu
forensik dan sastra, Dr Ayman yang bekerja sebagai dokter spesialis penyakit hati dan Syekh
Salman yang telah menyelesaikan pendidikan magister bidang ilmu Hadits dan sedang dalam
pendidikan doktor. Adapun anak perempuannya yaitu: As-Sayyidah Maimunah, As-
Sayyidah Aisyah, As-Sayyidah Fathimah, As-Sayyidah Halah, As-Sayyidah Hasna’, As-
Sayyidah Lubabah, As- Sayyidah Umamah, As-Sayyidah Jumanah (Syekh Abdul Fattah Abu
Ghuddah, Il n.d.). Ayah dan kakek Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah memiliki profesi di
bidang perdagangan dan pembuatan benang tekstil, yang dinamakan Ash-Shoyaat yaitu kain
yang ditenun dengan alat tenun dan tangan, terkadang yang membentang di mesin tenun
adalah benang, terkadang juga sutera. Hasil produksi mereka merupakan yang terbaik
kualitasnya, memiliki kesempurnaan yang luar biasa, keindahan yang bersinar dan
kesesuaian yang baik, maka produksi mereka dicari di pasar karena kualitas bahannya
terbaik. Kemudian mereka mengirim sekitar puluhan ribu tenunan ke Turki daerah Al-
Anaadhuul, dimana laki-laki dan perempuan disana memakai tenunan hasil mereka sebelum
terjadinya kekejaman Musthofa Kamaal dengan mewajibkan seragam (al-badalah) untuk laki-

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

laki dan setelan pakaian perempuan (aththogmu) yaitu pakaian petinggi yang dikenal pada
waktu itu untuk meniru dan menyesuaikan dengan musuh-musuh orang kafir yang
memilihnya sebagai penindasan atas Negara Khilafah Islamiyyah setelah runtuhnya Khilafah
Utsmaniyyah ditangan mereka, maka mereka berusaha menghancurkan syariat-syariat Islam
dengan menjadikan seragam (al-badalah) untuk laki-laki dan seragam dengan topi pakaian
untuk orang kafir sebagai tanda, lalu mewajibkan perempuan untuk membuka hijab mereka
yang menutupi wajah (Rosyiid 1999, 143).

Syekh Abdul Fattah adalah ulama yang cerdas dan diakuidi zamannya, dengan
menghabiskan umurnya yang panjang dengan ilmu dan amal, mengajar dan memberi
petunjuk, menulis dan mentahqiq buku. Beliau bersungguh-sungguh dalam membaca kitab,
melakukan penelitian, menyebarkan buku-buku yang bermanfaat, mengecek nash-nash dan
memeriksanya sampai penglihatannya lemah dan terkena penyakit retina mata di mata
sebelah kanan selama 4 bulan sebelum wafatnya. Kemudian beliau dibawa ke rumah sakit
khusus mata di Riyadh pada bulan sya’ban namun tidak membuahkan hasil, bahkan berakibat
pada sakit yang dahsyat pada mata dan kepalanya. Ketika hal itu terjadi beliau sering
mengucapkan kalimat thoyyibah “laa ilaaha illallaah”. Diakhir bulan romadhon kesehatan
Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah memburuk, badannya lemah hingga dibawa ke rumah
sakit Malik Faishol, hati dan ginjalnya pun berhenti bekerja. Syekh Abdul Fattah bu Ghuddah
wafat tepat sebelum fajar hari ahad pada tanggal 9 bulan Syawwal 1417 H (Rosyiid 1999, 165).

Pendidikan Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah Syekh Abdul Fattah

Abu Ghuddah tumbuh dan berkembang di dalam asuhan ayah dan kakeknya yang
sholeh. Ketika beliau berumur 8 tahun, kakeknya memasukkannya ke Madrasah Al-
Arobiyyah Al-Islamiyyah Al-Khossoh dan belajar disana dari kelas 1 sampai kelas 4. Beliau
belajar sesuatu yang belum diketahui dan berusaha membaca, menulis dan belajar Khoth
(kaliggrafi) dengan baik dan benar. Setelah selesai dari Madrasah Al- Arobiyyah Al-
Islamiyyah Al-Khossoh, maka beliau belajar di Madrasah Asy-Syaikh Muhammad Ali
AlKhotiib di Halb (Aleppo) yang mengajarkan Al-Qur‘an, Figh dan Khoth saja. Maka beliau
memperbaiki tulisan Khothnya disana, akan tetapi karena tidak sabar dalam memperbaiki
tulisan Khoth, Syekh Abdul Fattah pun meninggalkan Madrasah Asy-Syaikh Muhammad Ali
Al-Khothiib dan menyibukkan diri dengan pembuatan tenun dan tekstil bersama ayahnya
(Rosyiid 1999, 147).

Ketika Syekh Abdul Fattah berumur 19 tahun, beliau masuk ke Madrasah Al-
Khusruwiyyah yang dikenal sekarang dengan Ats-Tsanawiyyah Asy-Syar‘iyyah mulai dari
tahun 1356 H/1936 M hingga 1362 H/1942 M. Kemudian beliau masuk Fakultas Syariat di
Universitas Al-Azhar di Mesir pada tahun 1364 H/1944 M dan lulus di tahun 1368 H/1948 M
dengan memperoleh ijazah keilmuan dari fakultas Syariat. Kemudian beliau belajar Takhshish
Ushul AtTadriis di fakultas Bahasa Arab di Universitas Al-Azhar juga selama dua tahun dan
lulus di tahun 1370 H/1950 M, lalu beliau kembali ke negaranya di Halb (Aleppo) (Rosyiid
1999, 148).

Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah tercatat beberapa kali melakukan perjalanan untuk
menuntut ilmu, dari satu daerah ke daerah lain bahkan ke negeri lain. Beliau pernah rihlah
ilmiyyah (perjananan untuk menuntut ilmu) ke Damaskus dan bertemu dengan ulama-ulama
yang masyhur ketika itu, seperti Syekh Mahmud Al-Aththor (1867 M-1944 M), Syekh Ali At-
Takriiti (1882 M1942 M), Syekh ali Ad-Daqqor (1877 M-1943 M), Syekh Abu Al-Khoir Al-
Maidaanii (1875 M-1961 M) dan lainnya. Beliau juga melakukan perjananan ke Mesir untuk
belajar di Universitas Al- Azhar dan bertemu dengan ulama Azhar, di antaranya Syekh Yusuf

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Ad-Dajwi (1870 M-1946 M), Syekh Mushthofa Shobri(1869 M-1954 M), Syekh Muhammad
Zaahid Al-Kautsari (1879 M-1952 M), Syekh Muhammad Al-Khidr Husain (1876 M-1958 M),
Syekh Ahmad bin Muhammad Syaakir (1892 M-1958 M), Hasan Al-banna, Syekh Isa Mannun
(1889 M-1957 M), Syekh Abd Al-Majid darrooz, Syekh Mahmud Syaltut (1893 M-1958 M),
Syekh Abdul Halim Mahmud (1910 M-1978 M) dan lainnya (Rosyiid 1999, 155).

Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah juga pergi ke Makkah Al-Mukarromah dan
Madinah Al-Munawwarah untuk haji dan ziarah pada tahun 1376 H dan bertemu dengan
ulama senior disana. Beliau bertemu dengan Syekh Badrun Alim (1898 M- 1965 M) dan Syekh
Ibrahim Al-Khutani (1896 M-1969 M) di Madinah Al- Munawwarah, sedangkan di Makkah
Al-Mukarromah beliau bertemu dengan Muhammad yahya Amaan (1930 M-1966 M), As-
Sayyid Alawi Al-maliki (1947 M- 2004 M), Syekh Hasan Al-Musyaath (1899 M-1978 M), Syekh
Muhammad Yasiin Al-Fadani (1916 M-1990 M) dan lain sebagainya. Beliau juga pergi ke India
dan Pakistan melewati kota Bashroh dan Baghdad pada tahun 1382 H lalu bertemu dengan
Syekh Zakariyya Al-Kandahlawi (1898 M-1982 M), Syekh Atiiq Ar- Rohmaan (1931 M-2023
M) , Syekh Abu Al-Wafaa Al-Afghooni(1892 M-1975 M), Syekh Muhammad Yusuf Al-
Kandahlawi (1917 M-1965 M) yang mengarang kitab Hayatusshohabah yaitu kondisi
kehidupan para sahabat Nabi Muhammad SAW, Syekh Mandzur An-Na‘maani (1905 M1996
M), As-Sayyid Abu Al-Hasan An- Nadwi (1913 M-1999 M) dan mengarah ke Irak untuk
bertemu gurunya Syekh Amjad Az-Zahawi (1882 M-1967 M), AsSayyid Fuad Al-Aaluusi (1929
M-2004 M), dan Syekh Abdul Qoodir Al-Khotiib (1895 M-1969 M). Ketika berada di Pakistan,
Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah juga bertemu dengan Syekh Muhammad Asy-Syafii’, As-
Sayyid Muhammad Yusuf Al-Banuri (1908 M-1977 M), Syekh Lathofullah (1909 M-2022 M),
Syekh Nur Ahmad dan lainnya (Rosyiid 1999, 156).

Pada tahun 1383 H atau 1963 M di bulan Ramadhan, Syekh Abdul Fattah Abu
Ghuddah diundang oleh Raja Maroko Al-Hasan II (1929 M-1999 M) untuk menghadiri
pengajian Al-Husainiyyah, lalu beliau bertemu dengan beberapa ulama disana seperti Syekh
_Abdul Hafidz Al-Faasi (1953 M-2008 M) seorang muhaddist yang terkenal ketika itu (Rosyiid
1999, 158). Beliau juga pergi ke Sudan pada tahun 1396 H dan menjadi guru di beberapa
Universitas serta memiliki murid yang belajar kepada beliau. Pada tahun 1398 H, beliau juga
pergi ke Yaman dan belajar di Shon‘aa bersama Syekh Al-Mugqri As- Sayyid Yahya Al- 66
Kabsi (1873 M-1927 M) dan Syekh Tsabit Bahron (Rosyiid 1999, 159). Begitu pula perjalanan
Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah ke negeri lain untuk mencari ilmu dan mengambil
keberkahan dari ulama-ulama di negeri tersebut.

Guru-Guru Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah Syekh

Abdul Fattah Abu Ghuddah belajar dan mulazamah dengan beberapa ulama yang
masyhur dengan kemuliaannya, tahqiqnya, kebaikan dan amalnya yang luar biasa, sehingga
beliau belajar dengan adab bersama mereka dan selalu mengingat dan menyayangi mereka.
Kepakaran seorang alim selalu dikaitkan dengan riwayat seorang guru karena pada diri
seorang guru terhubung ilmu dan ulama. Dalam hal ini Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah
mengatakan bahwa mencantumkan profil seorang guru sangat penting untuk mendapatkan
keberkahan dan mengalirnya rahmat. Sebagaimana yang dikatakan oleh Sufyan bin Uyainah
bahwa dengan menyebut nama orang-orang sholeh akan menjadikan sebab turunnya rahmat
dari Allah SWT, maka bagaimana dengan menyebut pemimpin orang-orang sholeh yaitu
Baginda Nabi Muhammad SAW. Ketika seseorang menyebut nama Nabi SAW akan
mendapatkan keberkahan dalam dirinya, agamanya, keluarganya, akhlaknya, tabiatnya,
hidupnya dan ketika kembali menghadap Allah SWT. Dalam hal ini kita selalu diperintahkan

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

untuk memperbanyak bersholawat kepada Nabi Muhammad SAW dengan menghadirkan
hati yang khusyuk dan merasakan kehadiran Nabi SAW ketika menyebutnya, apabila
seseorang sudah terbiasa melakukannya, kemudian ia lupa dalam menyebutnya maka dia
merasa terpisah dari Baginda Nabi Muhammad SAW (Rosyiid 1999, 148).

Seorang murid hendaknya selalu mendoakan guru-gurunya dan menyebut kebaikan-
kebaikan gurunya serta keutamaan mereka karena murid yang dulunya berada dalam
kebodohan, lalu di didik dan dibimbing oleh gurunya dengan kesabaran dan kelembutan
hingga sang murid menjadi berilmu dan mendapatkan petunjuk (Rosyiid 1999, 149). Di antara
guru-guru Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah yang pertama kali mengajarkan ilmu adalah
Syekh Isa Al-Bayaanuuni yang tinggal di Al- Jubailah dan sering sholat bersama beliau di
masjid. Syekh Isa Al-Bayaanuuni termasuk ulama yang sangat mencintai Nabi Muhammad
SAW dengan cinta yang luar biasa sehingga mempengaruhi majelis ilmu dan pengajarannya.
Beliau mengajarkan akhlak dan akhlak diajarkan, namun mengajarkan akhlak tidak sama
dengan memberi contoh akhlak. Mengajarkan akhlak didengarkan oleh telinga, namun
mencotohkan akhlak itu mengenyangkan hati, maka beliau membedakan antara telinga
dengan hati (Rosyiid 1999, 150).

Dalam mengkaji ilmu Nahwu (gramatika) bahasa arab, Syekh Abdul Fattah Abu
Ghuddah belajar kepada Syekh Ibrahim As-Salqiini (1934 M-2011 M) yang termasuk
waliyullah. Beliau mengajarkan ilmu Nahwu kitab Al-Qothr. Syekh Abdul Fattah Abu
Ghuddah juga belajar Nahwu dan Bahasa Arab serta menghafal nash-nash yang hilang
kepada Syekh Muhammad An-Naasyid (1890 M-1945 M), sedangkan dalam bidang hadits
Nabi SAW dan At-Tariikh (sejarah), Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah belajar kepada Syekh
Muhammad Raaghib Ath-Thobbaakh (1877 M-1951 M), ulama ahli sejarah di Halb dan
seorang muhaddits (Rosyiid 1999, 150).

Termasuk guru Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah yaitu Syekh Muhammad Sa‘iid Al-
Idlibi (1871 M-1951 M) yang juga mahir dalam Nahwu dan Bahasa Arab, memiliki keilmuan
yang luar biasa, pengetahuan yang mumpuni dengan keistimewaan yang luar biasa dan
ketakwaan yang dahsyat, Syekh Muhammad Najiib Sirooj Ad-Diin (1857 M-1954 M), Syekh
Mushthofa Shobri (Syaikhul Islam di masa Daulah Utsmaniyyah), Syekh Muhammad Zaahid
Al-Kautsari (1879 M-1952 M) dan lain-lain (Rosyiid 1999, 151).

Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah memiliki sekitar 100 guru yang alim dan tersebar
di kota Halb, Suriah, Makkah Al-Mukarromah, Madinah Al-Munawwaroh, Mesir, India,
Pakistan, Maroko dan kota-kota lain. 68 Adapun kitab-kitab yang dibaca oleh Syekh Abdul
Fattah Abu Ghuddah dihadapan guru-gurunya yaitu:

a. Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah membaca kitab Syarh Al-Hikam libni Athoilllah Al-
Iskandari, kitab Syarh Ibn Ajiibah, kitab Syarh Ibn Al-Banaa, kitab Syarh Ibn Abbad,
kitab At-Tanwiir bi Isqaathi At-Tadbiir libni Athoilllah Al-Iskandari, kitab Tanbiih Al-
Mughtarriin li Asy-Sya“roni, kitab Bidayatul Hidayah li Al-Ghozali, kitab Tafsiir Surah
Al-Ikhlas li ibni Taimiyyah dengan Syekh Isa Al-Byaanuuni (1873 M-1943 M) (Rosyiid
1999, 152).

b. Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah membaca kitab Al-Lubaab Syarh AlKitaab li Abd Al-
Ghoni Al-Maidani dan kitab Nafahat Al-Azhar libni Abidin dengan Syekh Ahmad Al-
Kurdi (1881 M-1953 M).

c. Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah membaca kitab Syarh Al-Azhariyyah fi An- Nahwi
li Kholid Al-Azhari dan kitab Syarh Al-Qothr libni Hisyaam dengan Syekh Ibrahim As-
Salqini.

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

d. Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah membaca kitab Nafahat Al-Azhar libni Abidin
dengan Syekh Muhammad bin Syekh Ibrahim As-Salqini.

e. Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah membaca kitab Qothr An-Nada dengan Syekh As’ad
Al-Abji Asy-Syafi‘i(1887 M-1973 M).

f. Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah membaca kitab Shohih Imam Muslim, kitab Marooqi
Al-Falaah dan kitab Hasyiyah ibn , Abidin dengan Syekh Muhammad Ar-Rosyid Al-
Hanafi (1898 M-1935 M).

g. Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah membaca kitab Duror Al-Hikaam Syarh Ghuror Al-
Ahkam li Mala Khosr, kitab Ath-Thoroz Al-Mutadhomman li Asroor Al-Balaghoh wa
Uluum Haqooiq Al-ljaaz li Yahya bin Hamzah Al- Alawi, sedikit dari kitab Al-
Muwafaqot li Asy-Syathibi, kitab Al-Jaami” Ash- Shogiir li Muhammad bin Al-Hasan
Asy-Syaibani dengan Syekh Mushthofa Az-Zarqoo. Begitu juga dengan kitab-kitab lain
yang banyak dibaca oleh Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah bersama dengan guru-
gurunya.

Metode Mengajar Nabi Muhammad SAW dalam Kitab Ar-rosul Al- Mu’allim Wa
Asalibuhu Fii At-Ta’'lim Karya Abdul Fattah Abu Ghuddah
1. Dialog dan Berpikir Logis
Nabi Muhammad SAW menggunakan metode dialogis dengan pendekatan logika
untuk membimbing seorang pemuda yang meminta izin untuk berzina. Alih- alih
menyampaikan dalil secara langsung, beliau mengajukan pertanyaan yang menggugah
pemikiran si pemuda, seperti apakah dia rela jika keluarganya diperlakukan serupa.
Pendekatan ini membuat pemuda tersebut berpikir kritis, hingga akhirnya menyadari
kesalahan dari keinginannya. Metode ini lebih efektif dalam menyentuh hati dan mengubah
perilaku karena menyesuaikan dengan tingkat pemahaman individu. Sebagaimana Hadist
Rasulullah sebagai berikut yang diriwayatkan oleh Ahmad Ath-Thabari, dari Umamah Al-
Bahili. (Abu Ghuddah, hlm. 163; Muhammad al-Hazzaa’, 2016, hIm. 62).
Artinya: Bahwasanya ada seorang pemuda mendatangi Nabi lalu bertanya, "Wahai
Rasulullah, izinkan aku berzina Orang-orang pun mendekatinya lalu mencela dia. Mereka
berkata, "Hentikan, hentikan!” Nabi bersabda. "Mendekatlah.” Maka orang itu mendekar,
lalu duduk. Nabi bertanya kepadanya, ” Apakah kamu suka jika ada seorang laki-laki berzina
dengan ibumu?” Dia menjawab, "Tidak, demi Allah, wahai Rasulullah, semoga Allah
menjadikanku sebagai penebusmu.” Beliau bersabda, "Orang-orang juga tidak suka jika ibu
mereka dizinai.” Beliau bertanya lagi, " Apakah kamu suka jika ada seorang laki-laki berzina
dengan anak perempuanmu?” Dia menjawab, " Tidak, demi Allah, wahai Rasulullah, semoga
Allah menjadi-kanku sebagai penebusmu.” Beliau bersabda, "Orang-orang juga tidak suka
jika anak perempuan mereka dizinai.” Beliau bertanya lagi, "Apakah kamu suka jika ada
seorang laki-laki berzina dengan saudarimu?” Dia menjawab, "Tidak, demi Allah, wahal
Rasulullah, semoga Allah menjadikanku sebagai penebusmu.” Beliau bersabda, "Orang-
orang juga tidak suka jika saudari mereka dizinai.” Beliau bertanya lagi. ” Apakah kamu suka
jika ada seorang laki-laki berzina dengan bibimu (dari jalur ayah)?” Dia menjawab, "Tidak,
demi Allah, wahai Rasulullah, semoga Allah menjadikanku sebagai penebusmu.” Beliau
bersabda, "Orang-orang juga tidak suka jika bibi mereka dizinai.” Beliau bertanya lagi.
" Apakah kamu suka jika ada seorang laki-laki berzina dengan bibimu (dari jalur ibu)?” Dia
menjawab, "Tidak, demi Allah, wahai Rasulullah, semoga Allah menjadikanku sebagai
penebusmu.” Beliau bersabda, "Orang-orang juga tidak suka jika bibi mereka dizinai.”

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Kemudian Rasulullah meletakkan tangan beliau di dada orang itu seraya berdoa, "Ya Allah,
ampunilah dosanya, bersihkanlah hatinya, dan jagalah kemaluannya.” Sejak saat itu pemuda
tersebut tidak pernah lagi tergoda untuk berbuat zina sedikit pun.(Abdul
Fattah.Terjemahan.Hal.148)

Penggunaan metode dialog dan logika ini bukan berarti meniadakan pentingnya
dalil. Namun, karena manusia memiliki kapasitas berbeda dalam memahami kebenaran,
maka pendekatan yang disesuaikan menjadi penting. Ada yang langsung menerima dalil,
namun ada juga yang perlu memahami hikmah di balik larangan terlebih dahulu (Fu’ad bin
Abdul Aziz asy-Syalhub, hlm. 112).

Yendri Junaidi (2014, hlm. 54) menekankan bahwa Rasulullah SAW sering mengajak
para sahabat untuk berpikir dan memahami melalui logika, bukan sekadar menerima nasihat
atau larangan. Hal ini menunjukkan kebijaksanaan Nabi dalam menyampaikan ajaran
dengan metode yang tepat sasaran.

Dengan demikian, guru dan pendidik masa kini juga dianjurkan untuk menggunakan
metode dialog dan berpikir logis, terutama ketika kondisi peserta didik menuntut
pendekatan yang lebih reflektif. Pendekatan ini tidak hanya menyampaikan pengetahuan,
tapi juga membentuk kesadaran moral dan pemahaman mendalam terhadap ajaran.

2. Membangkitkan Perhatian Pendengar Dengan Mengulangi Panggilan Disertai
Penundaan Isi Panggilan
Dalam beberapa kesempatan, Nabi SAW mengulangi panggilan dengan lawan bicara,
disertai dengan penundaan isi panggilan (jawabun nida’). Hal ini untuk lebih menekankan
fokus dan perhatian kepada informasi yang akan beliau sampaikan. Juga agar dia lebih
sempurna dalam memahami dan menghaflkannya.
Imam Al-Bukharidan Muslim meriwayatkan, dan lafaznya milik Al-Bukhari, dari Mu’az
Bin Jabal, dia berkata:
Artinya: Suatu ketika aku dibonceng oleh Nabi dan tidak ada penghalang antara aku dan
beliau kecuali kayu sandaran di atas punggung unta, lalu beliau bersabda, "Wahai Mu'adz!"”
Aku berkata, "Baik, aku penuhi panggilanmu wahai Rasulullah,” Kemudian beliau
melanjutkan perjalanan beberapa saat, lalu bersabda lagi, "Wahai Mu'adz!” Aku berkata,
"Baik, aku penuhi panggilanmu wahai Rasulullah.” Kemudian beliau melanjutkan
perjalanan beberapa saat, lalu bersabda lagi. “Wahai Mu'adz bin Jabal!” Aku berkata, "Baik,
aku penuhi panggilanmu wahai Rasulullah. Beliau bersabda, " Tahukah kamu, apa hak Allah
atas para hamba-Nya?” Aku menjawab, "Allah dan Rasul-Nya yang lebih mengetahui.”
Beliau bersabda, "Hak Allah atas para hamba-Nya adalah agar mereka beribadah kepada-Nya
dan tidak menyekutukan-Nya dengan apapun.” Kemudian beliau melanjutkan perjalanan
lagi beberapa saat, lalu beliau bersabda, "Wahai Mu'adz bin Jabal!” Aku menjawab, "Baik,
aku penuhi panggilanmu, wahai Rasulullah.” Beliau bersabda, " Tahukah kamu, apa hak para
hamba atas Allah jika mereka telah mengerjakannya? Aku menjawab, "Allah dan Rasul-Nya
yang lebih mengetahui.” Beliau bersabda, "Hak para hamba atas Allah adalah Dia tidak
menyiksa mereka.

Hadis ini menunjukkan metode pendidikan Rasulullah SAW yang sangat efektif,
yaitu metode dialog bertahap dan pengulangan panggilan personal untuk menarik
perhatian murid. Rasulullah tidak langsung menyampaikan inti pelajaran, tetapi
membangun fokus dan kesiapan mental Mu’adz melalui panggilan berulang. Setelah
perhatian tercurah, beliau menggunakan teknik tanya-jawab untuk merangsang rasa ingin
tahu dan memastikan keterlibatan aktif murid. Dalam pendidikan kontemporer, metode ini

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

relevan karena guru perlu menciptakan interaksi personal, membangun engagement, dan
menyampaikan materi secara bertahap agar peserta didik lebih mudah memahami serta
mengingatnya. Strategi ini juga mengajarkan bahwa pembelajaran yang efektif bukan hanya
transfer pengetahuan, tetapi membangun hubungan emosional dan kesiapan psikologis
siswa sebelum menerima ilmu.

3. Mengajar Lewat Kisah

Rasulullah SAW kerap kali menggunakan metode bercerita dalam mendidik dan
membimbing umat. Dalam konteks pembentukan akhlak siswa, metode kisah sangat
dianjurkan sebagai pendekatan pembelajaran. Melalui cerita-cerita tersebut, diharapkan
siswa dapat meneladani sikap dan akhlak mulia dari tokoh-tokoh yang diceritakan. Bahkan
dalam Al-Qur’an, Allah SWT banyak menyampaikan ajaran melalui kisah, baik yang
mengandung teladan maupun peringatan. Tujuannya adalah agar manusia mengambil
pelajaran, merenungi maknanya, serta memetik hikmah yang terkandung di
dalamnya.(Samsul Nizal dan Samsul Efendi. Hal. 78-79).

Menurut Abdul Fattah, metode kisah tidak secara langsung menyampaikan perintah
atau larangan, melainkan menyajikan cerita-cerita dari kehidupan orang- orang terdahulu.
Dari situ, siswa dapat menangkap pesan moral, memperoleh nasihat, dan memahami nilai-
nilai kebaikan melalui contoh nyata. Ketika guru ingin menanamkan nilai-nilai positif,
penyampaian melalui kisah dapat menjadi cara yang efektif. Cerita yang inspiratif akan lebih
mudah membekas di hati siswa dibandingkan dengan sekadar nasihat langsung, karena
kisah mampu menyentuh emosi dan memotivasi mereka untuk berbuat baik. Sebagaimana
yang di riwayatkan Al-Bukhori dan Muslim dan lafaz ini berasal dari keduanya, dari Abu
Hurairah:(Abdul Fattah Abu Ghuddah.Terjemahan. Hal 371).

Artinya: Suatu ketika ada seekor anjing yang mengelilingi sebuah sumur dalam kondisi yang
hampir mati karena kehausan. Kemudian ada seorang wanita pezina dari kalangan Bani Israil yang
melihatnya. Kemudian dia melepas sepatunya, lalu mengikatnya dengan kerudungnya. Kemudian dia
mengambilkan air dan meminumkan kepada anjing tersebut. Karena perbuatannya itu. dia diampuni
dosanya.

Hadis ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam menekankan penanaman nilai
empati dan kasih sayang sebagai bagian penting dari pembentukan karakter.
Rasulullah SAW melalui kisah ini mengajarkan metode pendidikan berbasis keteladanan
(uswah hasanah) dan sentuhan emosional, di mana perbuatan nyata yang sederhana namun
tulus dapat menjadi sarana meraih ridha Allah. Relevansinya dengan pembelajaran
kontemporer adalah pentingnya mengintegrasikan pendidikan karakter dalam proses
belajar, tidak hanya berfokus pada pengetahuan kognitif tetapi juga pembiasaan perilaku
peduli dan empatik terhadap sesama makhluk, sehingga peserta didik tumbuh menjadi
pribadi berilmu sekaligus berakhlak mulia.

Melakukan kebaikan berarti memberikan segala sesuatu yang bermanfaat kepada
makhluk hidup, baik melalui ucapan, perbuatan, maupun bantuan dalam bentuk lainnya.
Akan tetapi, nilai dari perbuatan baik tersebut tergantung pada tingkat keikhlasan, keimanan,
serta kedudukan dan hak orang yang melakukannya. Semakin besar ketulusan dan manfaat
yang diberikan, maka semakin tinggi pula nilai kebaikannya. Hadis yang dimaksud
menunjukkan bahwa perbuatan baik, meskipun tergolong sunah, tetap memiliki nilai yang
besar di sisi Allah.(Annawawi, 2007. Hal 208).

Melalui kisah, pendengar atau pembaca diajak mengikuti alur kejadian dan
memahami makna-makna yang terkandung di dalamnya. Kisah juga memberikan kesan

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

mendalam yang dapat mempengaruhi cara berpikir dan sikap seseorang, terutama para
pelajar.(Ratna Kasni Yuniendel, 2019. Hal 7). Misalnya, ketika diceritakan tentang
keberhasilan orang-orang beriman di masa lalu yang menang dalam perjuangan karena
keimanan dan keteguhan mereka, maka dari situ para siswa dapat mengambil teladan,
semangat, dan pelajaran berharga. Sebaliknya, ketika kisah tersebut mengisahkan orang-
orang terdahulu yang sesat, siswa bisa memahami sebab- sebab kesesatan tersebut sehingga
dapat dijadikan pelajaran agar tidak mengulangi kesalahan yang sama. Dengan demikian,
kisah menjadi sarana efektif dalam pendidikan untuk menanamkan nilai-nilai kebaikan,
keimanan, dan kebijaksanaan kepada peserta didik, baik melalui teladan positif maupun
pelajaran dari kesalahan generasi sebelumnya.

Keunggulan dari metode ini antara lain adalah terciptanya suasana kelas yang lebih
kondusif, menyentuh secara emosional, dan memiliki arah yang jelas. Guru yang mampu
menciptakan suasana pembelajaran yang demikian menunjukkan tingkat kreativitas dan
efektivitas dalam mengajar. Oleh karena itu, metode bercerita perlu digunakan sebagai
alternatif atau pelengkap dari metode ceramah, agar proses pembelajaran lebih berkesan dan
bermakna bagi siswa.

4. Membuat Perumpamaan
Nabi Muhammad menggunakan metode perumpamaan agar para sahabat dapat
memahami ajaran yang bersifat abstrak. Melalui contoh nyata, konsep yang sulit dijelaskan
secara langsung menjadi lebih mudah dipahami. Pendekatan ini efektif dalam mengungkap
makna tersembunyi melalui ilustrasi konkret. Sebagaimana yang diriwayatkan oleh An-
Nasa’i dari Ibnu Umar bahwasanya Rasulullahn SAW bersabda:
Artinya: Perumpamaan orang munafik adalah seperti seekor kambing yang bingung di
antara dua kawanan kambing, terkadang dia pergi kepada kawanan kambing yang ini, dan
terkadang pergi kepada kawanan kambing yang ini, dia tidak tahu manakah yang akan ditkuti
(Dalam Kitob Al imdn wa Syarathi. BAb Matsal Al- Munafiq.Juz.8,Hal. 124).

Menurut At-Thiby, orang munafik diibaratkan seperti kambing jantan yang berada di
antara dua kambing betina. Kambing tersebut kebingungan, berpindah- pindah tanpa arah,
tidak konsisten memilih salah satu. Perumpamaan ini menggambarkan sikap munafik yang
tidak teguh dalam keimanan —mereka beriman saat bersama orang beriman, namun condong
kepada kesyirikan ketika bersama kaum musyrik. Hal ini menunjukkan ketidak konsistenan
dan keraguan dalam hati mereka. (Sitiatava Putra. Hal 98).

Perumpamaan digunakan untuk menjelaskan konsep abstrak dengan gambaran
konkret. Contoh lain Rasulullah SAW pun sering menggunakan metode ini dalam mengajar
agar mempermudah pemahaman. Misalnya, perumpamaan kelemahan sembahan kaum
kafir dengan sarang laba-laba, yang secara jelas menunjukkan betapa rapuh dan tidak
layaknya sembahan tersebut.( Mustafa Muhammad al-Thahhan. Hal 87).

Membuat Analogi dan Perbandingan Manusia dilatih untuk berpikir melalui analogi
agar dapat menarik kesimpulan yang tepat melalui perbandingan atau permisalan. Seorang
guru membutuhkan metode ini untuk membantu siswa memahami konsep atau tema yang
sulit. Dengan analogi, materi yang rumit bisa dijelaskan secara sederhana dan mudah
dipahami. Rasulullah SAW juga pernah menjawab pertanyaan hukum dengan menggunakan
analogi, sehingga hukum yang sulit dimengerti menjadi lebih jelas.( Fu’ad bin Abdul Aziz
asy-Syalhub. Hal 127). Sebagaiman Al-Bukhari meriwayatkan dari Ibnu Abbas sebagai
berikut:

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Artinya: Seorang wanita dari suku Juhainah mendatangi Nabi lalu bertanya, “Ibuku pernah
bernadzar untuk berhaji, tetapi dia belum sempat berhaji hingga meninggal dunia, lantas
apakah aku boleh berhaji menggantikannya?” Nabi menjawab, "Boleh tunaikanlah haji
untuknya. Bagaimana pendapatmu seandainya ibumu memiliki hutang, apakah kamu akan
melunasinya?” Wanita itu menjawab, "Ya.” Nabi bersabda, "Maka lunasilah hutang dia
kepada Allah Yang menjadi hak-Nya, 189 karena (hutang) kepada Allah lebih patut untuk
dibayar.”( Dalam Abwab Al-Muhshar wa Jaza Ash-Shaid, Bab Al-Hajj wa An-Nudzor on
Al Mayyit.Juz.4, Hal.55).

Hadis ini menunjukkan metode pendidikan Nabi SAW melalui pendekatan analogi
(giyas), yaitu menghubungkan suatu hukum agama yang belum dipahami dengan konsep
duniawi yang familiar bagi pendengar. Nabi menggunakan perumpamaan “hutang kepada
manusia” untuk menjelaskan kewajiban melunasi “hutang kepada Allah” sehingga pesan
menjadi lebih mudah dipahami. Relevansinya dalam pendidikan kontemporer adalah
pentingnya guru menjelaskan konsep abstrak dengan membandingkannya pada hal konkret
yang dekat dengan pengalaman peserta didik. Metode ini mempermudah pemahaman,
menguatkan ingatan, dan mendorong penerimaan nilai secara logis dan emosional.

Abdul Fattah menjelaskan bahwa dalam mengajar dan menerangkan hukum- hukum
yang sulit dipahami, Nabi Muhammad SAW kerap menggunakan metode analogi.
Tujuannya adalah untuk mempermudah pemahaman para sahabat terhadap hukum yang
disampaikan. Dengan cara ini, hal-hal yang semula samar menjadi jelas, dan hukum yang
kompleks pun dapat dipahami dengan lebih mudah.(Abdul Fattah Abu Ghuddah. Hal 179).

Dengan menggunakan analogi dan perbandingan, Nabi SAW mampu menjelaskan
persoalan yang kompleks secara gamblang. Melalui perbandingan antara hal yang
hukumnya sudah jelas dengan hal yang masih samar, beliau memudahkan para sahabat
dalam memahami inti masalah serta hukum yang berlaku.(M. Alawi Maliki. Hal 72).

5. Mengajar Lewat Nasihat (Targhib) dan Peringatan (Tarhib)

Imam Ibnu Rajab mengutip pernyataan Imam Khaththabi bahwa nasihat pada
dasarnya adalah ungkapan yang bertujuan menjelaskan suatu makna dengan harapan
membawa kebaikan bagi orang yang diberi nasihat. Nasihat merupakan penyampaian
kebenaran yang dimaksudkan untuk mendorong pendengar mengamalkannya. Pemberian
nasihat sebaiknya dilakukan secara berulang agar meninggalkan kesan mendalam, sehingga
penerima terdorong untuk mengikutinya.(Hikmah Nafarozah dkkk. 2022. Hal 112).
Sebagaimana Imam Muslim, An-Nasa’i, dan Ibnu Majah, dan lafaz disini milik Muslim, dari
Jabir bin Abdullah Al-Anshari, dia berkata:

Artinya: Rasulullah jika beliau berkhutbah maka kedua mata beliau memerah, suaranya
lantang, dan kemarahannya berkobar, hingga seperti seorang pemberiperingatan bagi
pasukan yang berkata, “Kalian akan diserang pada pagi hari, kalian akan diserang pada sore
hari.” Beliau bersabda, "(Jarak) aku diutus dan hari Kiamat adalah seperti keduanya ini.”
Beliau mendekatkan kedua jari beliau jari telunjuk dan jari tengah.

Beliau juga bersabda, "Amma ba’du, sesunggquhnya sebaik-baik perkataan adalah
Kitabullah, dan sebaik-baik petunjuk adalah petunjuk Muhammad, seburuk- buruk perkara
adalah yang diada-adakan, dan setiap bid'ah adalah sesat.”

Kemudian beliau bersabda, "Aku lebih berkewajiban terhadap orang beriman
daripada dirinya sendiri. Barangsiapa yang meninggalkan harta benda maka itu untuk ahli
warisnya, dan barangsiapa memiliki tanggungan hutang atau keluarga terlantar
(sepeninggal si mayit) hendaknya mendatangiku dan aku yang menanggungnya.” (Muslim,

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

6/153-156, dalam Al-Jumu'ah, An-Nasai, 3/188, dalam Al-Idain, dan Ibnu Majah 1/17,
dalam Al-Muqaddimabh, Bab Ijtindb Al-Bida" wa Al- Jadal.)

Hadis ini mencerminkan metode pendidikan Rasulullah SAW yang menggabungkan
komunikasi emosional, visual, dan isi pesan yang tegas. Saat berkhutbah, beliau
menggunakan ekspresi wajah, intonasi suara, dan bahasa tubuh untuk menanamkan
keseriusan pesan, seperti memerahnya mata, suara lantang, dan perumpamaan mendesak ini
termasuk metode tasybih (perumpamaan) dan tautsig al-isy’ari (penguatan emosional) agar
audiens merasa terlibat dan tergugah. Beliau juga menyampaikan struktur pesan yang
sistematis.

Relevansinya dalam pendidikan kontemporer adalah pentingnya menyampaikan
materi dengan kekuatan ekspresi, bahasa tubuh yang mendukung, serta penataan isi yang
terstruktur dan aplikatif. Guru atau pendidik tidak hanya memberi informasi, tetapi juga
harus menggugah emosi, menggunakan analogi yang relevan, dan mengaitkan pesan dengan
kehidupan nyata, sehingga pembelajaran lebih mengena, memotivasi, dan memandu peserta
didik untuk mengamalkan nilai yang diajarkan.

Banyak ayat dalam Al-Qur’an menjadikan nasihat sebagai metode utama dalam
berdakwah. Nasihat berfungsi sebagai sarana untuk memperbaiki individu dan sebagai
pedoman hidup bagi masyarakat. Siapa pun yang membaca Al-Qur’an akan menemukan
bahwa metode penyampaian nasihat muncul dalam banyak ayat, biasanya dalam bentuk
ajakan untuk bertakwa, mengingat Allah, dan berbuat kebaikan. Dengan demikian, nasihat
merupakan salah satu pendekatan penting dalam dakwah, yaitu mengajak manusia kepada
Islam, mendorong pada kebaikan, dan mencegah dari keburukan.( Ahmad Izzan dan
Saehudin, 2012. Hal 12).

Pemberi nasihat bertugas untuk menginspirasi dan mengarahkan orang agar
melakukan perbuatan baik serta menjauhi perbuatan buruk. Oleh karena itu, ia harus
memilih metode yang tepat dalam menyampaikan pesan. Dalam konteks pendidikan,
metode nasihat digunakan untuk membentuk karakter siswa agar berperilaku baik, saling
menasihati dalam kebenaran, mengonsumsi yang halal, dan menjauhi segala bentuk
pelanggaran hukum dan perbuatan yang haram.(Abdul Fattah Abu Ghuddah, 2019. Hal 172).

Dalam menyampaikan nasihat, guru perlu memperhatikan cara dan situasinya.
Nasihat yang menyangkut masalah pribadi hendaknya disampaikan secara langsung dan
tidak di hadapan umum, agar tidak menyinggung perasaan siswa atau membuka aibnya.
Memberi nasihat secara terbuka dalam hal pribadi bisa menjadi bentuk penghinaan
terselubung. Berbeda halnya dengan nasihat Nabi dalam hadis yang disampaikan secara
terbuka karena menyangkut kepentingan umum dan harus diketahui oleh seluruh umat
Islam.( Fu’ad bin Abdul Aziz asy Syalhub. Hal 60).

6. Menjelaskan Ilmu Secara Global lalu Merincinya

Penggunaan metode pengajaran Nabi yang dimulai dari penjelasan umum lalu
dilanjutkan ke rincian khusus, serta diawali dengan penyebutan angka sebelum penjabaran
lebih dalam —membantu siswa lebih fokus, mudah mengingat, dan cepat memahami materi.
Penyampaian yang sistematis ini membuat pelajaran lebih terstruktur, mudah dihafal, dan
lebih tahan lama dalam ingatan siswa.(Rahmat Hidayat, 2005. Hal 56).

Pendekatan global di awal pelajaran memicu rasa ingin tahu, menarik perhatian, dan
memudahkan pemahaman. Imam Ibnu Abi Jamrah menyebutkan bahwa penjelasan
umum memberi gambaran awal tentang makna, sehingga mendorong siswa untuk menggali
lebih dalam. Metode ini tidak hanya memperkuat perhatian siswa, tetapi juga menumbuhkan

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

semangat bertanya karena dorongan ingin memahami penjelasan secara lebih
menyeluruh.(Fadl Ilah. Hal. 130).

Al-Hakim meriwayatkan dalam Al-Mustadrak, dari Ibnu Abbas, dia berkata,
Rasulullah bersabda:

Artinya: Manfaatkanlah lima kesempatan sebelum datangnya lima penghalang. Yaitu:
(Pertama) masa mudamu sebelum datang masa tuamu. (Kedua) masa sehatmu sebelum
datang masa sakitmu. (Ketiga) masa kayamu sebelum datang masa miskinmu. (Keempat)
masa luangmu sebelum datang masa sibukmu. Dam (Kelima) saat hidupmu sebelum
datangnya kematianmu.(Muhammad Al- Azza’. Hal. 113)

Hadis ini menunjukkan bahwa Rasulullah menggunakan metode penyampaian
secara umum terlebih dahulu, lalu merincinya. Dalam hadis tersebut, beliau menyebutkan
lima peluang yang harus dimanfaatkan sebelum datang lima penghalang. Penyampaian
global ini membangkitkan rasa ingin tahu pendengar, mendorong mereka untuk menggali
lebih dalam dan bertanya lebih lanjut tentang apa saja lima hal yang dimaksud.

Abdul Fattah menjelaskan bahwa Nabi sering memulai penjelasan dengan
pernyataan umum untuk membangkitkan rasa ingin tahu, sehingga para sahabat terdorong
untuk bertanya. Setelah itu, Rasul memberikan penjelasan lebih rinci agar lebih mudah
dipahami dan tertanam dalam ingatan.( Abdul Fattah Abu Guddah. Hal. 341). Dalam hadis
tersebut, metode ini membuat para sahabat terdorong bertanya karena ingin mengetahui
siapa yang dimaksud “tidak beriman”. Metode ini relevan diterapkan dalam pendidikan, di
mana pendidik dapat memulai dengan penjelasan umum guna menarik perhatian,
menumbuhkan rasa ingin tahu, serta memudahkan pemahaman dan daya ingat peserta
didik.

7. Menjawab Pertanyaan Sesuai yang Ditanyakan atau Melebihi yang Ditanyakan

Dalam proses mengajar, Nabi Muhammad SAW kerap menjawab berbagai
pertanyaan yang diajukan oleh para sahabat. Melalui jawaban tersebut, beliau
menyampaikan banyak pelajaran penting terkait syariat, hukum, dan petunjuk hidup.
Bahkan, Nabi menganjurkan para sahabat untuk bertanya tentang hal-hal yang perlu mereka
ketahui.

Tidak hanya menjawab sesuai pertanyaan, Nabi juga sering memberikan penjelasan
tambahan jika dirasa penanya memerlukan informasi lebih. Hal ini
mencerminkan kasih sayang dan perhatian besar beliau terhadap para sahabat, khususnya
mereka yang ingin mendalami ilmu fikih. Ini juga menunjukkan kesempurnaan ilmu serta
kepedulian Nabi terhadap kebutuhan belajar umatnya.

Dalam konteks pendidikan, metode tanya jawab yang digunakan Nabi menekankan
pentingnya peran guru dalam menyesuaikan jawaban dengan tingkat pemahaman murid.(
Fu’ad bin Abdul Aziz asy-Syalhub.Hal 158). Guru tidak hanya menjawab pertanyaan, tetapi
juga memperluas penjelasan, mengaitkannya dengan pelajaran, dan menyesuaikan dengan
kebutuhan murid. Dengan cara ini, setiap orang yang mendengar dapat mengambil manfaat,
dan murid merasa diperhatikan, yang pada akhirnya berdampak positif terhadap
perkembangan akademik mereka.

Imam Malik meriwayatkan dalam Al-Muwaththa', dan juga Abu Dawud 250, redaksi
di sini adalah miliknya, dari Abu Hurairah dia berkata:

Artinya:Seoranglaki-laki-dariBaniMudlij-bertanyakepadaNabi”Wahai Rasulullah, kami biasa
berlayar di lautan, sementara kami hanya membawa sedikit air. Jika kami berwudhu dengannya maka
kami akan kehausan. Apakah boleh kami berwudhu dengan air laut?” Rasulullah menjawab, " Air laut

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

itu suci airnya dan halal bangkainya.” (Fadl Ilahi.Hal 190).

Dari sejarah hidup Nabi Muhammad SAW, tampak jelas bahwa beliau sering
memberikan penjelasan tambahan kepada penanya jika menurut beliau hal itu diperlukan.
Ini menunjukkan keluasan ilmu, kebijaksanaan, dan perhatian beliau dalam membimbing
umat. Dalam sebuah hadis, Imran bin Hushain yang menderita ambeien bertanya tenang
hukum sholat sambil duduk. Nabi menjawab bahwa sholat sambil duduk tetap sah, namun
pahalanya setengah dari sholat berdiri. Meski Imran tidak menanyakan leih lanjut, Nabi tetap
menambahkan penjelasan tentang sholat sambil berbaring. Hal ini menunjukkan kepekaan
beliau terhadap kondisi penanya dan kesungguhannya dalam memberikan bimbingan fikih
secara lengkap, sesuai kebutuhan.

8. Melimpahkan Jawaban kepada Sahabat untuk Melatihnya

Nabi Muhammad memberikan tanggung jawab kepada para sahabat untuk menjawab
pertanyaan yang diajukan kepadanya sebagai metode pendidikan. Ketika ada pertanyaan,
beliau menunjuk salah satu sahabat untuk menjawab di hadapannya. Cara ini melatih para
sahabat agar terbiasa berpikir kritis, peka terhadap persoalan, dan mampu memberikan
solusi atas berbagai pertanyaan.

Metode ini merangsang siswa untuk berpikir mandiri dalam mencari jawaban, sehingga
mendorong pengembangan keterampilan berpikir kritis. Siswa termotivasi untuk berusaha
menemukan solusi, dengan tetap berada di bawah bimbingan guru. Cara ini meneladani
pendekatan Nabi Muhammad, yang mendorong sahabatnya berpikir dan memberikan solusi
atas suatu masalah, kemudian menilai jawaban mereka.( Fu’ad bin Abdul Aziz asy-
Syalhub.Hal.139).

Ahmad meriwayatkan dalam Musnad-nya, dan Ad-Daraquthni dalam Sunan- nya, dan
lafazh di sini adalah miliknya. dari Abdullah bin Amru bin Al-Ash, dia berkata:

Artinya: Dua orang yang sedang bertengkar mendatangi Rasulullah, maka Rasulullah
bersabda kepada Amru bin al-Ash, “Putuskanlah perkara di antara keduanya.” Amru
berkata, “Padahal engkau berada di sini wahai Rasulullah?” Beliau bersabda, “Ya.” Amru
berkata, “Berdasarkan apa yang kuputuskan?” Beliau bersabda, “[ika kamu berijtihad dan
benar, maka bagimu sepuluh pahala, sedangkan jika kamu berijtihad dan salah, maka
bagimu satu pahala.( Dalam Musnad Ahmad, 2/185, dan Sunan Ad-Daraquthni,
4/203; dikutip dalam Abdul Fattah, Ar-Rasul al-Mu’allim wa Asalibuhu fi at-
Ta’lim).

Menurut al-Hafizh Ibnu Hajar dalam kitab Fath al-Bari (jilid 13, halaman 319), Al-
I'tisham, dan beberapa sumber lainnya, sanad hadis tersebut memiliki kelemahan. Terdapat
kejanggalan dalam pernyataan hadis yang menyebutkan “sepuluh pahala”. Hal ini perlu
dicermati, mengingat hadis tersebut berasal dari Amru bin al-Ash, sementara riwayat yang
lebih sahih darinya adalah: “Jika dia berijtihad lalu ijtthadnya benar maka baginya dua
pahala, dan jika dia berijtihad, lalu ijtihadnya salah maka baginya satu pahala.” Riwayat ini
dinilai terjaga keautentikannya.(Abu Ghuddah Abdul Fattah. Hal. 227).

Sementara itu, Abdul Fattah menjelaskan bahwa tindakan Nabi dalam memberikan
kesempatan kepada para sahabat untuk mengambil keputusan bertujuan agar mereka
terbiasa dan terlatih dalam berpikir serta menyelesaikan persoalan. Meskipun Nabi sendiri
mampu memberikan jawaban secara langsung, beliau lebih memilih agar para sahabat
mencoba menyelesaikan persoalan tersebut sebagai bentuk pelatihan.

Dalam konteks ini, pendekatan tersebut menunjukkan bahwa Nabi mendorong para
sahabat untuk mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan mengambil keputusan

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

secara mandiri. Prinsip ini sejalan dengan metode pembelajaran modern, di mana guru
tidak serta-merta memberikan jawaban, tetapi tetap mengawasi, membimbing, dan
mengevaluasi proses berpikir siswa. Dengan cara ini, siswa dilatih untuk menemukan dan
memahami jawaban secara mandiri, sehingga proses pembelajaran menjadi lebih aktif dan
bermakna.

9. Menekankan Pelajaran dengan Sumpah dan Mengulangi Ucapan 3x

Nabi Muhammad SAW sering memulai pernyataannya dengan sumpah, terutama
ketika membahas persoalan-persoalan penting. Jumlah pernyataan semacam ini mencapai
lebih dari 80 kali. Tujuan beliau bersumpah adalah agar para sahabat benar-benar menyadari
betapa serius dan pentingnya masalah yang akan beliau sampaikan. Selain itu, Rasulullah
SAW juga kerap mengulangi ucapannya dalam menyampaikan suatu perkara, sebagai
bentuk penekanan agar para sahabat memahami bahwa hal tersebut tidak boleh dianggap
sepele.( Muhammad al-Hazzaa’, Asaaliib an-Nabi fi at-Ta'lim. Hal. 99).

Penggunaan metode pengulangan dalam penyampaian pelajaran memberikan
berbagai dampak positif. Di antaranya adalah membantu menekankan hal-hal penting dan
menjadi alat pengingat, khususnya bagi para pendengar yang mungkin dalam kondisi
mengantuk, kurang fokus, atau mudah lupa. Dalam banyak riwayat, pengulangan yang
dilakukan Nabi mencapai tiga kali, meskipun dalam kondisi tertentu bisa lebih dari itu.
Pengulangan terbukti efektif dalam membantu daya ingat dan meningkatkan konsentrasi
terhadap poin-poin penting. Oleh karena itu, metode ini menjadi salah satu strategi
pengajaran yang sangat bermanfaat agar informasi penting lebih mudah dipahami oleh para
pendengar atau murid, terutama jika penyampaian hanya dilakukan sekali dan belum cukup
jelas.( Fu’ad bin Abdul Aziz asy Syalhub, Al-Mu’allim al-Awwal, terj.Hal. 153.)

Dari Abdullah bin Amru, dia berkata:
Artinyan: Rasulullah tertinggal dari kami dalam salah satu perjalanan yang kami lakukan,
lalu beliau mendapati kami sementara waktu sholat hampir habis, yaitu sholat Ashar. Lalu
kami berwudhu dengan hanya mengusap kaki kami. Maka Nabi berseru dengan suara yang
keras, “Celakalah bagi tumit-tumit (yang tidak basah) akan masuk Neraka.” Beliau
menyerukannya sebanyak dua kali atau tiga kali.( Fu’ad bin Abdul Aziz asy Syalhub,
hal.153).

Dalam sebuah hadis, Nabi Muhammad menegur sahabat yang belum
menyempurnakan wudhu dengan suara lantang sebagai bentuk peringatan keras.( Frenky
Mubarok.Hal.105). Hal ini menunjukkan pentingnya membasuh seluruh anggota wudhu
tanpa ada yang terlewat, karena jika tidak sempurna, maka wudhu dan shalat menjadi tidak
sah. Nabi pun mengulang ucapannya hingga tiga kali, dengan nada tegas dan tidak berbelit,
agar para sahabat benar-benar memahami pesannya.

Hadis ini mengandung beberapa pelajaran penting, seperti kewajiban mengajarkan
kebenaran kepada yang belum tahu, pentingnya meninggikan suara saat memberi
peringatan, serta perlunya mengulang penjelasan agar lebih mudah dipahami. Namun, bila
pendengar sudah memahami, maka pengulangan tidak perlu dilakukan lagi.( Ninik
Handrini.Hal,109)

Dalam konteks pendidikan, guru sebaiknya meniru metode ini. Sebab, tidak semua
siswa memahami pelajaran dengan cepat. Ada yang memerlukan pengulangan agar materi
bisa dicerna dengan baik. Bila siswa sudah paham dalam dua kali pengulangan, maka itu
sudah cukup. Tapi jika belum, guru boleh mengulanginya lebih dari tiga kali. Nabi sebagai
teladan pendidik menunjukkan pentingnya kesabaran dan kebijaksanaan dalam mengajar,

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

dengan menyesuaikan cara menyampaikan materi sesuai tingkat pemahaman
pendengar.(Halim Setiawan,Hal.49).

10. Memberikan Pendahuluan sebelum Mengajarkan Persoalan yang Orang Malu

Menyampaikannya

Nabi Muhammad SAW dalam menyampaikan pelajaran sering memulai dengan
pengantar sebagai pemanasan agar para pendengar siap menerima materi. Terutama saat
membahas hal-hal yang sensitif atau cenderung membuat orang merasa malu jika
disampaikan secara langsung. Dengan kepekaan dan kebijaksanaannya, beliau
menyampaikan topik semacam itu melalui pendahuluan terlebih dahulu agar para sahabat
memahami pentingnya informasi tersebut, meski biasanya sulit diungkapkan secara terbuka.

Sebagaimana Muslim meriwayatkan secara ringkas, juga Abu Dawud dan An-
Nasa'i. Sedangkan Ibnu Majah meriwayatkan secara lengkap-dan lafazh di sini milik Ibnu
Majah dari Abu Hurairah berkata, Rasulullah bersabda:

Artinya: Sungguh, aku ini seperti seorang ayah bagi kalian. Aku akan mengajarkan kalian
sesuatu. [ika seorang dari kalian pergi ke tempat buang air, maka janganlah (saat buang hajat)
dia menghadap ke arah kiblat atau membelakanginya, dan janganlah dia beristinja’ dengan
tangan kanannya, Beliau juga memerintahkan agar (beristinja) dengan tiga buah batu dan
melarang beristinja dengan kotoran hewan dan tulang yang telah rapuh.( Fadhl Ilahi. Hal
159).

Melalui pendahuluan tersebut, Rasulullah menyampaikan bahwa beliau berkewajiban
mengajarkan umat tentang agama, sebagaimana seorang ayah wajib mengajarkan hal-hal
penting kepada anaknya, meskipun topiknya dianggap kurang pantas dibicarakan, apalagi
di hadapan orang-orang mulia. Beliau menyampaikannya dengan santun dan penuh kasih
sayang, sehingga para sahabat tidak merasa sungkan untuk bertanya tentang hal-hal yang
biasanya dianggap tabu. Pernyataan “jangan menghadap kiblat” maksudnya adalah agar alat
kelamin dan kotoran tidak mengarah ke kiblat saat buang air. Hal ini menunjukkan bahwa
Rasulullah tidak menjelaskan secara vulgar, melainkan menggunakan bahasa isyarat dan
pengantar yang lembut agar tetap sopan. Ini juga menegaskan bahwa adab ke kamar kecil
adalah ilmu penting yang wajib diketahui, sehingga Rasulullah menyampaikannya
meskipun di majelis yang penuh kehormatan, dengan cara yang bijaksana dan penuh
hikmah.

11. Memberi Faedah kepada Para Sahabat
Nabi Muhammad SAW sering memberikan faedah atau menyampaikan persoalan-
persoalan yang sangat penting secara langsung, tanpa menunggu para sahabat bertanya
terlebih dahulu. Terutama dalam hal-hal yang mendesak, beliau tidak menunda
penyampaiannya. Hal ini dilakukan agar para sahabat segera mengetahui perkara tersebut
dan memperoleh kemaslahatan dari ilmu yang disampaikan.( Awy” A. Qolawun.Hal. 77).
Abu Dawud meriwayatkan dari Abu Hurairah, dia berkata, Rasulullah bersabda:
Artinya: Abu Dawud mendapat cerita dari Abu Hurairah bahwa Rasulullah pernah berkata,
“Manusia akan terus saling bertanya hingga dibisikkan padanya: Allah menciptakan
makhluk, lalu siapa yang menciptakan Allah? Maka, barang siapa mendapati pertanyaan
demikian, hendaknya dia mengatakan: aku beriman kepada Allah.( Abdul Fattah Abu
Ghuddah.Hal.225)
Hadis di atas menunjukkan bahwa apabila dalam benak seseorang muncul
pertanyaan-pertanyaan yang mengarah pada keraguan terhadap keimanan, maka ia harus

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

segera menghindarinya dengan memohon perlindungan kepada Allah. Hal ini penting,
karena bisikan semacam itu merupakan salah satu cara setan untuk merusak akal dan agama
seseorang. Oleh karena itu, seseorang harus berusaha menghentikannya dengan
mengalihkan perhatian pada kegiatan yang bermanfaat. Al- Khaththabi menjelaskan bahwa
jika seseorang meminta perlindungan kepada Allah dan mengabaikan bisikan setan, maka ia
akan dilindungi dari pengaruh buruk tersebut. Namun, jika bisikan itu terus diikuti, maka
setan akan semakin kuat dalam menggoda hingga orang tersebut terjerumus.(Abdul Fattah
Abu Gudda. Hal 218).

Dalam konteks ini, Rasulullah SAW memberikan pelajaran yang sangat penting
kepada para sahabat mengenai masalah yang dapat menimpa manusia, yaitu munculnya
was-was atau keraguan dalam hati. Beliau menyampaikan hal ini bahkan sebelum para
sahabat bertanya, karena urgensinya yang besar. Rasulullah SAW menjelaskan persoalan ini
terlebih dahulu agar manusia tidak terjerumus dalam keraguan yang bisa merusak akal dan
keimanannya. Langkah preventif ini menunjukkan betapa besar perhatian Rasulullah
terhadap kondisi spiritual umatnya, agar mereka mampu menolak bisikan setan sebelum hal
itu tumbuh dan berdampak buruk dalam kehidupan mereka.

12. Mengalihkan Penanya pada Jawaban yang Lebih Bermanfaat
Seorang guru boleh tidak menjawab seluruh pertanyaan siswa jika kondisi dan materi
tidak memungkinkan. Dalam beberapa kasus, Nabi Muhammad SAW juga mengalihkan
pertanyaan kepada jawaban lain yang lebih tepat dan bermanfaat.Sebagaimana yang contoh
berikut:
Artiny: Dari Abdullah bin Amr bahwa seorang laki-laki berkata, “Wahai Rasulullah,
pakaian apa yang boleh dikenakan oleh orang yang ihram?” Rasulullah bersabda,

“Dia tidak boleh mengenakan gamis, serban, sarung, burnus (baju yang langsung
memiliki tutup kepala), dan khuf....

Menurut an-Nawawi, jawaban Nabi sangat indah, ringkas, dan mudah dipahami.
Misalnya, saat menjelaskan larangan pakaian ihram, beliau menyebut yang dilarang agar
lebih mudah diingat daripada menjelaskan yang diperbolehkan secara panjang lebar.( Fu'ad
bin Abdul Aziz asy-Syalhub. Hal. 177).

Metode ini menunjukkan kebijaksanaan dalam mengajar, agar siswa lebih mudah
memahami dan mengingat pelajaran. Rasulullah memilih jawaban yang paling relevan,
bukan asal menjawab. Guru masa kini dianjurkan meneladani cara ini demi efektivitas
pembelajaran.

13. Meminta Penanya Mengulangi Pertanyaan
Rasulullah terkadang meminta penanya untuk mengulangi pertanyaannya setelah
diberi jawaban, guna memperjelas penjelasan, menambah ilmu, dan memperdalam
pemahaman. Dalam riwayat Muslim, Abu Qatadah meriwayatkan bahwa Nabi
pernah bersabda di hadapan para sahabat bahwa amal paling utama adalah
berjihad di jalan Allah dan beriman kepada-Nya. Lalu, seorang sahabat berdiri dan
bertanya.
Artinya: “Ya Rasulullah, jika aku gugur fi sabilillah apakah dosa-dosaku bakal diampuni?”
Rasulullah menjawab: “Ya, jika engkau gugur fi sabilillah, sedang engkau berperang dengan
penuh kesabaran, ikhlas dan tidak melarikan diri.” Rasulullah lalu berkata lagi: “Coba ulangi
apa yang kau tanyakan tadi” Orang tersebut berkata: “Bagaimana jika aku gugur fi sabilillah,

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

apakah dosa-dosaku bakal diampuni?” Rasulullah menjawab: “Ya, jika engkau berperang
dengan penuh kesabaran, ikhlas dan tidak melarikan diri, kecuali utang, sebab [ibril telah
memberitahukan hal ini kepadaku.”(Imam Nawawi, Mukhtashor Riyadhush Shoolihin,
terj. hal. 23).

Menurut Abdul Fattah, Nabi Muhammad pernah meminta pengulangan
pertanyaan setelah mendapat penjelasan dari Jibril. Tindakan ini bertujuan agar
penanya semakin paham, jawaban bisa diperbaiki, atau untuk memperjelas maksud
pertanyaan. Ini merupakan salah satu metode pengajaran Nabi, yang dapat
diterapkan oleh guru untuk menilai kejelasan dan ketepatan pertanyaan atau
jawaban.

Relevansi Metode Pembelajaran Kontemporer Nabi Muhammad SAW dalam Buku Ar-
Rasul Al-Mu’allim Wa Asalibuhu Fi At-Ta’lim

Kitab Ar-Rasul al-Mu’allim wa Asalibuhu fi at-Ta’lim karya Syekh Abdul Fattah Abu
Ghuddah menekankan bahwa Rasulullah SAW adalah pendidik yang ideal, yang
enyampaikan ilmu dengan hikmah, kelembutan, dan metode yang sesuai dengan kondisi
peserta didik. Syekh menulis: “"Rasulullah SAW adalah guru umat manusia, beliau mengajarkan
dengan sabar, memberi contoh, dan menanamkan nilai melalui perbuatan sebelum ucapan.” (Abu
Ghuddah, h. 15).

Dalam pendidikan kontemporer yang menuntut pendekatan personal, penguatan
karakter, dan pembelajaran aktif, metode Rasulullah sangat relevan. Misalnya, pendekatan
melalui pertanyaan, seperti yang sering digunakan Nabi, sejalan dengan model problem-
based learning. Prinsip uswatun hasanah juga bersesuaian dengan pentingnya keteladanan
guru dalam pendidikan karakter. Dengan demikian, nilai-nilai pedagogis yang dikaji dalam
kitab ini bukan hanya relevan secara historis, tetapi juga dapat menjadi model integratif
bagi sistem pendidikan modern yang berorientasi pada etika, empati, dan efektivitas
pembelajaran.

Kitab “Ar-Rasul al-Mu’allim wa Asalibuhu fi at-Ta'lim” karya Syekh Abdul Fattah Abu
Ghuddah memuat kajian mendalam tentang metode pengajaran Nabi Muhammad SAW
yang sangat aplikatif dan kontekstual. Di tengah tantangan pendidikan modern yang terus
berubah, nilai-nilai pengajaran Rasulullah tetap relevan dan bahkan menjadi sumber
inspirasi untuk mengembangkan pendekatan pedagogis yang lebih humanis, efektif, dan
berlandaskan etika. Relevansi tersebut dapat dijabarkan dalam beberapa poin berikut:

1. Metode Pengajaran Berbasis Keteladanan (Modeling Learning)

Nabi Muhammad SAW mengajarkan umatnya tidak hanya melalui
penjelasan verbal atau teori, melainkan juga dengan memberikan teladan nyata
melalui akhlak mulia dan perilaku sehari-hari. Beliau menjadi figur utama dalam
menyampaikan nilai-nilai Islam dengan cara yang aplikatif dan inspiratif bagi para
sahabatnya. Pendekatan ini menunjukkan bahwa pendidikan yang efektif menuntut
kehadiran figur panutan yang dapat dicontoh secara langsung oleh peserta didik.(
Abu Ghuddah, Abdul Fattah.Hal.21-22)

Dalam konteks pendidikan modern, pendekatan serupa dikenal dengan
istilah character education atau pendidikan berbasis keteladanan. Pendekatan ini
memiliki relevansi tinggi dalam pembentukan karakter peserta didik, sebagaimana
ditekankan dalam berbagai kebijakan pendidikan nasional dan internasional, seperti
dalam konsep education for character building. Guru sebagai pendidik idealnya

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

mampu menampilkan perilaku dan sikap yang dapat dijadikan contoh oleh peserta
didik, sebagaimana Rasulullah SAW menjadi teladan bagi umatnya.

2. Dialog dan Tanya Jawab(Socratic Method)

Strategi penerapan metode dialog perlu diperhatikan, terutama dengan memberikan
waktu yang cukup bagi peserta untuk menyampaikan pandangan mereka. Dialog harus
berorientasi pada pencarian dan penjelasan kebenaran terkait persoalan yang dibahas.
Menurut Armai Arief, metode tanya jawab adalah teknik mengajar di mana guru
mengajukan pertanyaan dan siswa merespons berdasarkan pengetahuan yang dimiliki.
Dalam hal ini, siswa dapat aktif bertanya maupun menjawab, sehingga proses belajar
berlangsung secara interaktif, bukan sekadar menerima informasi.( Dewa Ardiana
dkk.Hal.23).

Menurut Abdul Fattah, Rasulullah SAW menggunakan metode tanya jawab untuk
menarik perhatian siswa, membangkitkan rasa ingin tahu, dan mendorong mereka berpikir
guna menemukan jawaban. Fadhl Ilahi menambahkan bahwa siswa akan lebih termotivasi
untuk berpikir, memahami, dan menyimak pelajaran jika disampaikan melalui pertanyaan.
Metode ini menumbuhkan antusiasme karena guru mampu mengarahkan fokus siswa pada
persoalan yang dibahas selama proses pembelajaran.( Abdul Fattah Abu Ghuddah. Hal.147).

Menurut Ardi Setyanto, penerapan metode pembelajaran yang melibatkan partisipasi
aktif siswa mampu meningkatkan antusiasme dan minat dalam proses belajar-mengajar.
Melalui pendekatan ini, guru tidak hanya menyampaikan materi, tetapi juga membimbing
siswa untuk aktif berpikir dan merespons pertanyaan secara reflektif.( Ardi
Setyanto.Hal.213).

Metode ini sejalan dengan prinsip Student Centered Learning (SCL), yang
menempatkan siswa sebagai subjek utama dalam proses pendidikan. Harto menegaskan
bahwa hakikat belajar adalah proses kognitif aktif, di mana siswa menggunakan
kapasitasintelektualnyauntukmembangunpemahamanyang mendalam.( Desak Putu Parmiti
dan Ni Nyoman Rediani.Hal.4-5).

Metode tanya jawab, sebagai bagian dari pendekatan SCL, memungkinkan siswa
mengaitkan pengetahuan sebelumnya dengan informasi baru, sekaligus memberi ruang bagi
mereka untuk mengekspresikan pendapat secara verbal. Hal ini secara signifikan
mendukung pengembangan kemampuan berpikir kritis dan pemecahan masalah.

Dengan demikian, metode ini tidak hanya meningkatkan keaktifan belajar, tetapi juga
menumbuhkan kemandirian berpikir serta kepercayaan diri siswa dalam mengemukakan ide
dan solusi secara konstruktif.

3. Penggunaan Ragam Metode Mengajar

Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah dalam karyanya Ar-Rasul al-Mu’allim wa Asalibuhu
fi at-Ta’lim menjelaskan bahwa Rasulullah SAW dalam proses pengajarannya menerapkan
beragam metode yang sesuai dengan kondisi dan karakteristik para sahabat. Di antara
metode yang digunakan Rasulullah adalah metode tanya jawab, penyampaian kisah,
demonstrasi praktik, simulasi, penggunaan isyarat non-verbal, serta pemberian
perumpamaan. Metode-metode ini menunjukkan betapa Rasulullah tidak terpaku pada satu
pendekatan, melainkan sangat variatif dalam menyampaikan ajaran Islam secara efektif dan
komunikatif.( Abdul Fattah Abu Ghuddah.Hal.43-75).

Dalam konteks pendidikan kontemporer, pendekatan ini sangat relevan karena
sejalan dengan teori kecerdasan majemuk (multiple intelligences) yang dikemukakan oleh

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Howard Gardner dan strategi diferensiasi pembelajaran (differentiated instruction).
Keduanya menekankan pentingnya menyesuaikan metode pembelajaran dengan keragaman
potensi dan gaya belajar peserta didik.( Howard Gardner.2014)

4. Fleksibilitas dan Kontekstualisasi

Metode pengajaran Rasulullah SAW tidak bersifat kaku atau monoton, melainkan
sangat fleksibel dan disesuaikan dengan kondisi serta situasi para sahabat yang menjadi
objek didiknya. Pendekatan ini menunjukkan bahwa Rasulullah SAW mampu membaca
konteks dan kebutuhan para pendengar, sehingga pesan yang disampaikan dapat
diterima secara efektif. Pola pengajaran seperti ini memiliki kemiripan dengan pendekatan
Contextual Teaching and Learning (CTL) dalam pendidikan modern, yaitu suatu metode
pembelajaran yang mengaitkan materi pelajaran dengan situasi kehidupan nyata siswa.
Tujuannya adalah agar pembelajaran menjadi lebih relevan, bermakna, dan mudah dipahami
oleh peserta didik.

5. Memperhatikan Kondisi Psikologis Siswa

Metode pengajaran yang diterapkan oleh Rasulullah SAW memiliki karakteristik
yang sangat fleksibel dan tidak bersifat kaku. Beliau tidak menggunakan satu pendekatan
tunggal yang bersifat kaku atau baku dalam menyampaikan ilmu, melainkan selalu
mempertimbangkan kondisi, latar belakang, serta kesiapan intelektual dan emosional para
sahabatnya. Dengan kata lain, Rasulullah menyesuaikan metode penyampaian materi
dengan konteks dan situasi yang sedang dihadapi oleh para penerima ajaran. Pendekatan ini
menunjukkan bahwa beliau sangat memahami pentingnya relevansi dalam proses
pendidikan.

Model pengajaran seperti ini memiliki kemiripan dengan pendekatan Contextual
Teaching and Learning (CTL) dalam dunia pendidikan modern. CTL merupakan pendekatan
pembelajaran yang berupaya mengaitkan materi pelajaran dengan konteks kehidupan nyata
peserta didik. Tujuannya adalah agar siswa tidak hanya menghafal konsep-konsep secara
teoritis, tetapi juga memahami makna dan manfaat dari apa yang mereka pelajari dalam
kehidupan sehari-hari. Rasulullah, dalam praktiknya, sering kali menyampaikan pelajaran
melalui perumpamaan, tanya jawab, kisah nyata, dan pengalaman langsung yang relevan
dengan kondisi sosial masyarakat saat itu. Hal ini menjadikan ajaran beliau mudah diterima,
dipahami, dan diamalkan.

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa metode pengajaran Rasulullah memiliki
keselarasan dengan prinsip-prinsip CTL, di mana proses belajar bukan hanya sekadar proses
transfer pengetahuan, tetapi juga proses pembentukan makna yang kontekstual dan aplikatif
bagi peserta didik. Pendekatan ini membuktikan bahwa pendidikan yang efektif adalah
pendidikan yang hidup, dinamis, dan mampu menyesuaikan diri dengan realitas yang
dihadapi oleh peserta didik.

6. Prinsip Humanistik dalam Pengajaran

Rasulullah SAW dalam aktivitas pengajarannya senantiasa menunjukkan pendekatan
yang penuh kasih sayang, kesabaran, dan kepedulian terhadap karakter serta kondisi
individu para sahabat yang menjadi peserta didiknya. Beliau tidak hanya menyampaikan
ilmu secara kognitif, tetapi juga melibatkan unsur emosional dan spiritual, sehingga proses
belajar menjadi lebih menyentuh dan bermakna. Sikap sabar beliau tercermin dalam
kesediaannya menjawab pertanyaan berulang-ulang, membimbing secara perlahan, serta

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

tidak memarahi atau mempermalukan murid yang lambat memahami pelajaran. Selain itu,
Rasulullah SAW juga sangat memperhatikan latar belakang, tingkat pemahaman, dan
kesiapan masing-masing individu, sehingga metode yang digunakan pun bersifat fleksibel
dan kontekstual.

Pendekatan ini sangat relevan dengan prinsip-prinsip pendidikan modern,
khususnya dalam konsep student-centered learning (pembelajaran yang berpusat pada siswa).
Dalam pendekatan ini, guru tidak lagi menjadi satu-satunya sumber ilmu, tetapi lebih
berperan sebagai fasilitator, pembimbing, dan motivator yang memahami potensi,
kebutuhan, dan gaya belajar setiap siswa secara individual. Guru dituntut untuk
menciptakan suasana pembelajaran yang humanis, terbuka, dan responsif terhadap
perbedaan karakter dan kemampuan murid—sebuah praktik yang sejatinya telah
dicontohkan oleh Rasulullah SAW lebih dari 14 abad yang lalu. Dengan demikian, metode
pengajaran Rasulullah SAW menunjukkan keselarasan yang luar biasa dengan pendekatan-
pendekatan pendidikan kontemporer yang menekankan pentingnya empati, personalisasi
pembelajaran, serta penghargaan terhadap keberagaman peserta didik.

Nilai-nilai serta metode pengajaran yang diajarkan oleh Rasulullah SAW,
sebagaimana dihimpun secara sistematis oleh Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah dalam
karya monumentalnya Ar-Rasul al-Mu’allim wa Asalibuhu fi at-Ta’lim, menunjukkan bahwa
pendekatan pendidikan Islam klasik memiliki tingkat relevansi yang tinggi dengan konsep
pembelajaran modern. Dalam kitab tersebut, Syekh Abdul Fattah tidak hanya menguraikan
metode-metode praktis yang digunakan Rasulullah dalam menyampaikan ilmu, tetapi juga
menggambarkan prinsip-prinsip mendasar seperti kasih sayang, keteladanan, dialog,
pemberdayaan, hingga penyesuaian metode dengan karakteristik peserta didik —semuanya
merupakan aspek yang kini menjadi fondasi dalam teori pendidikan kontemporer.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa metode pengajaran Nabi SAW tidak
hanya bersifat normatif dan historis, tetapi juga aplikatif dan progresif. Gagasan-gagasan
tersebut mampu menjawab tantangan zaman sekaligus memberikan arah yang jelas dalam
pengembangan strategi pembelajaran yang tidak hanya efektif dalam penyampaian materi,
tetapi juga etis dalam pelaksanaannya dan transformatif dalam membentuk karakter peserta
didik. Oleh karena itu, Ar-Rasul al-Mu’allim sangat layak dijadikan sebagai rujukan utama
dalam menyusun model pembelajaran, baik dalam konteks pendidikan Islam maupun dalam
ranah pendidikan umum yang mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan universal.

KESIMPULAN

Penelitian ini berfokus pada eksplorasi metode pengajaran Nabi Muhammad SAW
sebagaimana diuraikan oleh Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah dalam karya monumental Ar-
Rasul al-Mu’allim wa Asalibuhu fi at-Ta’lim, serta bagaimana metode tersebut berhubungan
dengan sistem pembelajaran masa kini. Dalam buku tersebut, Syekh Abdul Fattah menyoroti
peran Rasulullah SAW tidak hanya sebagai penyampai risalah ilahiah, tetapi juga sebagai
pendidik utama yang mengaplikasikan berbagai pendekatan mengajar yang adaptif,
komunikatif, dan mempertimbangkan kondisi psikologis peserta didik. Di antara metode
yang dijelaskan adalah keteladanan, diskusi, tanya jawab, penggunaan perumpamaan,
pengulangan materi, penegasan melalui tindakan nyata, serta pendekatan emosional.

Dari hasil telaah dan analisis yang dilakukan, ditemukan bahwa metode- metode
tersebut terbukti efektif dalam membentuk karakter serta meningkatkan pemahaman peserta
didik. Rasulullah SAW secara cermat memadukan unsur kognitif, afektif, dan psikomotor
dalam proses pembelajaran, sehingga materi yang disampaikan bersifat mendalam dan

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

membekas. Pendekatan ini sejalan dengan konsep pendidikan modern yang menekankan
pentingnya partisipasi aktif, pembelajaran berpusat pada siswa, keterkaitan dengan konteks
kehidupan nyata, serta penguatan nilai moral dan spiritual.

Dengan demikian, pendekatan pengajaran yang diterapkan Rasulullah SAW
sebagaimana dijelaskan oleh Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah memiliki keterkaitan yang
kuat dan relevan dengan pengembangan metode pembelajaran di era modern. Nilai-nilai
pendidikan profetik yang dibawa oleh Nabi SAW dapat dijadikan fondasi dalam merancang
sistem pembelajaran yang komprehensif, berorientasi pada kemanusiaan, dan responsif
terhadap dinamika zaman. Oleh sebab itu, mengintegrasikan prinsip-prinsip pedagogis
Rasulullah SAW ke dalam sistem pendidikan saat ini merupakan langkah strategis untuk
menciptakan proses belajar yang bermakna, bernilai, dan berperadaban.

DAFTAR PUSTAKA

Abbas, N., Rochmawan, A. E., Fathurrohman, M., & Ulfah, Y. F. (2024). Implementasi metode
keteladanan Rasulullah dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam telaah pemikiran
Abdul Fattah Abu Ghuddah. Mamba'ul "Ulum, 20(1), 72-89.
https://doi.org/10.54090/mu.329

Abu Ghuddah, A. F. (2019). Ar-Rasul al-Mu’allim wa asalibuhu fi at-ta’lim (Ter;.

Abu Ghuddah, A. F. (2019). Ar-Rasul al-Mu’allim wa asalibuhu fi at-ta’lim (Ter;j.

Abu Husamuddin, Muhammad sang guru). Jakarta: Pustaka Arafah.

Agus Khudlori, Muhammad sang guru). Jakarta: Pustaka Arafah.

Ahmad, H. (2007). Ensiklopedi pendidikan anak Muslim. Jakarta: Fikr.

Ahmad, I, & Saehudin. (2012). Tafsir pendidikan: Konsep pendidikan berbasis Al- Qur’an.
Bandung: Humaniora.

Ahmad, I, & Saehudin. (2016). Hadis pendidikan: Konsep pendidikan berbasis hadis.
Bandung: Humaniora.

Ardiana, D., dkk. (2021). Metode pembelajaran guru. Medan: Yayasan Kita Menulis.

Ardiansyah, M. N., Indra, H., & Al-Kattani, A. H. (2025). Kompetensi pengasuh santri
perspektif kitab Ar-Rasul al-Mu’allim wa asalibuhu fi at-ta’lim. Risalah: Jurnal
Pendidikan dan Studi Islam, 11(1), 221-235.
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v11i1.1318

Asari, M. S, & Amir, Y. S. (2025). Efektivitas permainan Simon Says. IAI Pigarut.
https://jurnal.iaipigarut.ac.id

Asyfiqi Masykur, A. D., & Yazid, S. (2023). Metode mengajar Rasulullah SAW: Kajian
pedagogis-sosiologis. Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 2(1).
https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.602

Asy-Syalhub, F. A. A. (t.t.). Al-Mu’allim al-awwal (Terj. Jamaluddin, Begini seharusnya
menjadi guru).

Asy-Syalhub, F. A. A. (t.t.). Al-Mu’allim al-awwal (Terj. Jamaluddin, Quantum teaching).

Athifah, G. N., & Surtikanti, H. K. (2024). Keterbatasan penelitian peran penduduk Kampung
Adat Ciptagelar: Metode bibliografi. SEESDG]J.

Baharudin, Z., Khoir, M. A., & Praptiningsih, P. (2023). Penerapan konsep pendidikan Abdul
Fattah Abu Ghuddah. Innovative: Journal of Social Science Research, 3(5), 4733-4746.

Dewa, A., dkk. (2021). Metode pembelajaran guru. Medan: Yayasan Kita Menulis.

Fadirubun, H. K., & Agia, S. A. (2025). Metode pengajaran Nabi Muhammad SAW. STIT Al-
Quraniyah. http://www.ejournal.stit-alquraniyah.ac.id

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Hestivik, C., dkk. (2025). Kepemimpinan dan pendidikan Nabi Muhammad SAW. Tajdid.
https://ejournal.iaimbima.ac.id

Hidayat, R. (2015). Muhammad SAW the super teacher. Jakarta: PT Zaytuna Ufuk Abadi.

Ibnu Sina. (1350 M). Kitab al-hidaya (Jilid 1).

Ismail, M. (2023). Prinsip-prinsip pembelajaran PAI dalam kitab Ar-Rasul al- Mu’allim wa
asalibuhu fi at-ta’lim. Pase: Journal of Contemporary Islamic Education, 3(2).
https://doi.org/10.47766/pase.v3i2.5556

Jalaluddin, R. (2017). Islam alternatif. Bandung: Mizan.

Jannah, L. M., & Prasetyo, B. (2010). Metode penelitian kuantitatif: Teori dan aplikasi. Jakarta:
Rajawali Pers.

Kemendikbud. (2013). Kurikulum 2013. Jakarta: Kemendikbud. ISBN: 978-602-136-749

Litha, Y. (2022). Kasus kekerasan terhadap 2 siswa di Poso.

Mahmud. (2011). Metode penelitian pendidikan. Bandung: Pustaka Setia.

Matraji, U. (2023). Konferensi pers refleksi akhir tahun dan outlook pendidikan 2023.

Mustafa, M. al-Thahhan. (2017). Al-Tarbiyyah Islamiyyah (Terj. Hilman Subagyo
Hidayatullah, Gurunya umat manusia: Belajar metode Nabi mengajar). Yogyakarta:
Qalam.

Najati, M. “U. (2005). Psikologi dalam Al-Qur’an. Bandung: Pustaka Setia.

Nasih, A. M., & Kholidah, L. N. (2013). Metode dan teknik pembelajaran Pendidikan Agama
Islam. Bandung: PT Refika Aditama.

Nawawi, I. (2021). Mukhtashor Riyadhush Shoolihin (Terj. Abu Khodijah Ibnu Abdurrohim).
Yogyakarta: Hikam Pustaka.

Nawawi, I, dkk. (2007). Ad-Durrah as-Salafiyyah syarh al-Arba’in an-Nawawiyah (Ter;j.
Salafuddin, Syarah Hadits Arba’in). Jakarta: Pustaka Arafah.

Nizar, S., & Efendi, Z. (t.t.). Hadis tarbawi: Membangun kerangka pendidikan ideal perspektif
Rasulullah.

Nuraeni, T. (2023). Library research sebagai pendekatan ilmiah dalam kajian pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan dan Kajian Islam.

Pespambili, J. C., Sayed, Y., & Stambach, A. (2022). The World Bank’s construction of teachers.
International Journal of Educational Development, 92.
https://doi.org/10.1016/j.ijjedudev.2022.102609

Poerwadarminta, W.J. S. (2005). Kamus besar bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

Prasetiya, B., dkk. (2021). Metode pendidikan karakter religius paling efektif di sekolah.
Malang: Academia Publication.

Puspitasari, E., Ud, M., & Arifin, H. Z. (2025). Evaluasi kurikulum mata pelajaran hadis di
Baitul Qur’an Daarut Tauhiid Bandung. ResearchGate.

Qurotil “Aini, S. A. S., & Zahra, A. S. (2023). Metode pembelajaran ala Nabi. Jurnal Koulutus,
6(2), 53-64. https://doi.org/10.51158/koulutus.v6i2.1054

Rahmawati, D., & Hidayat, M. (2024). Pendidikan karakter generasi muda di era digital. Jurnal
Pendidikan dan Kebudayaan, 29(1), 45-59. https://doi.org/10.24832/jpnk.v29i1.12345

Setyanto, A. (2017). Interaksi dan komunikasi efektif belajar mengajar. Yogyakarta: Diva Press.

Sitorus, M. (2011). Metodologi penelitian pendidikan Islam. Medan: IAIN Press.

Sudjana, N. (2013). Dasar-dasar proses belajar mengajar. Bandung: Sinar Baru Algensindo.

Suriadi, S. (2018). Relevansi metode pendidikan Rasulullah dalam pendidikan modern.
Edupedia, 2(2), 43-51. https://doi.org/10.35316/edupedia.v2i2.329

Suyoto, S., & Sodik, A. (2015). Dasar metodologi penelitian. Yogyakarta: Literasi Media
Publishing.

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 3 2025, Hal. 2233-2259
Available online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Tafsir, A. (1996). Metodologi pengajaran agama Islam. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Thani, T. M, Idriss, I. D., Muhammad, A. A., & Idris, H. S. (2023). The teaching methods and
techniques of the Prophet (PBUH). Journal of Hadith Studies, 6(1).
https://doi.org/10.33102/johs.v6i1.128

Wibowo, A., & Putri, S. (2021). Pedoman penyusunan naskah ilmiah dengan metode
systematic review. ResearchGate.

Yarrow, N. B., Afkar, R., Masood, E., & Gauthier, B. P. (2020). Measuring the quality of MoRA’s
education services. Washington, DC: World Bank.

Zulkifli. (2011). Metodologi pengajaran bahasa Arab. Pekanbaru: Zanafa Publishing.

I'l Jikki Madasa Lingga, et. al. | | Metode Pengajaran Rasulullah SAW Menurut ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

