Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 2271-2275
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Ulama dan Politik

Habibullah!
Universitas Islam Sumatera Utara, Indonesia
Email : habibullah@fai.uisu.ac.id!

Abstrak

Penelitian ini menganalisis hubungan ulama dan politik dalam Islam dari masa klasik hingga
modern melalui pendekatan riset pustaka kualitatif. Pada era Khulafaur Rasyidin, ulama
berperan aktif sebagai politikus melalui Sagifah dan Ahl al-Halli wa al-Aqd, namun Dinasti
Umayyah serta Abbasiyah memisahkan politik dari agama, membatasi ulama pada legitimasi
monarki. Masa modern ditandai peran pasif ulama akibat kolonialisme, kecuali Wilayatul
Faqih di Iran yang mengintegrasikan kekuasaan faqih atas eksekutif, legislatif, dan yudikatif.
Di Indonesia, ulama berfungsi sebagai legitimator dengan pengertian menyempit pada
fugaha. Kesimpulan menekankan potensi keseimbangan holistik agama-politik selaras
syariat.

Kata kunci: Ulama, Politik Islam, Wilayatul Faqih, Dinasti Umayyah, Legitimasi Politik

Clerics and Politics
Abstract

This study examines the relationship between ulama and politics in Islam from classical to modern eras
using qualitative library research. During the Khulafaur Rasyidin period, ulama actively served as
politicians via Sagifah and Ahl al-Halli wa al-Aqd, but Umayyad and Abbasid dynasties separated
politics from religion, limiting ulama to monarchy legitimation. The modern era features passive ulama
roles due to colonialism, except Iran’s Wilayatul Faqih integrating faqih authority over executive,
legislative, and judicial branches. In Indonesia, ulama act as legitimators with a narrowed definition to
fuqaha. The conclusion emphasizes the potential for holistic religion-politics balance aligned with sharia.

Keywords: Ulama, Islamic Politics, Wilayatul Fagih, Umayyad Dynasty, Political Legitimation

PENDAHULUAN

Umat Islam secara umum mempercayai sifat holistik Islam sebagai instrumen ilahiyah
untuk memahami dunia, yang melampaui sekadar agama dan mencakup peradaban lengkap
bahkan negara. Pandangan ini didasarkan pada pemahaman bahwa Islam tidak mengakui
pemisahan antara ranah spiritual dan temporal, melainkan mengatur semua aspek kehidupan
manusia. Namun, artikulasi praktis pandangan tersebut sering problematik karena sifat ajaran
Islam yang memungkinkan multiinterpretasi tergantung konteks(Bahtiar, 1998).

Ulama secara etimologis berasal dari kata Arab "alim", merujuk pada orang berilmu,
khususnya ilmu agama, dan mendapat kedudukan tinggi dalam Al-Quran serta tradisi Islam.
Berbagai istilah dalam kitab klasik menunjukkan ulama sebagai guru atau pakar di
bidangnya. Di Indonesia, pengertian ulama menyempit menjadi fuqaha bidang figih, dengan
sebutan lokal seperti Teungku di Aceh, Buya di Sumatera Barat, atau Kyai di Jawa. Peran

2275 || Habibullah, et. al || Ulama dan Politik ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:habibullah@fai.uisu.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 2271-2275
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

ulama tidak terbatas pada ilmu agama, melainkan juga mencakup politik sejak masa dinasti
Islam awal. Pada era Khulafaur Rasyidin, sahabat Nabi seperti Abu Bakar, Umar, dan Ali
berperan sebagai ulama sekaligus pelaku politik praktis tanpa pemisahan ketat. Dewan Ahl
al-Halli wa al-Aqd yang dibentuk Umar bin Khattab menjadi contoh keterlibatan ulama dalam
pemilihan pemimpin(Shihab.).

Pada masa Dinasti Umayyah, terjadi pemisahan politik dari agama, di mana khalifah
mengurusi kekuasaan sementara ulama dibatasi pada urusan keagamaan. Hal ini
menyempitkan peran ulama meski mendorong perkembangan ilmu seperti figh dan hadits,
tetapi melepas pemerintahan dari nilai-nilai ideal Rasulullah. Ulama tetap dimanfaatkan
untuk melegitimasi monarki agar diterima masyarakat. Dinasti Abbasiyah melanjutkan pola
serupa dengan dualisme peradilan: administrasi negara oleh pemerintah dan agama oleh
ulama yang ditunjuk khalifah. Pengaruh ulama Muncul kuat saat Khalifah al-Mamun
mendukung mazhab Mutazilah, menyebabkan perpecahan umat melalui pendekatan politik.
Secara bertahap, ulama tersingkir dari politik saat masa kejumudan pemikiran Islam((Espito,
1995).

Kolonialisme Barat atas negara-negara Islam mengeksploitasi kelemahan politik umat,
memicu kekecewaan dan peluang bagi ulama. Namun, peran ulama mayoritas terbatas pada
politik pasif, menyuarakan pembaharuan melalui karya tulis daripada praktik langsung.
Kolaborasi ulama dengan elit negara terlihat di berbagai wilayah, seperti di Qatar atau Persia
di bawah Fath Ali Shah((Basyir, 1993).

Pengecualian signifikan adalah Iran dengan konsep Wilayatul Faqih, di mana ulama
memimpin eksekutif, legislatif, dan yudikatif. Wilayah berarti kepemimpinan, fagih adalah
ahli figh, sehingga sistem ini menjadikan ulama sebagai penguasa tertinggi di atas presiden.
Persetujuan wali faqih diperlukan untuk pemilihan kepala negara dan pengangkatan hakim.
Hubungan ulama-politik mencerminkan otoritas mujtahid dalam menafsir syariat secara
independen berdasarkan intelektual dan spiritual. Ulama memperkuat pengaruh melalui
peradilan, waqaf, dan kepemimpinan ritual, menjalin ikatan dengan masyarakat luas. Di
sistem monarki Islam, dewan ulama melegitimasi penguasa meski dinasti runtuh((Haikal,
1994).

Materi ini mengulas hubungan ulama dan politik dalam Islam dari masa klasik hingga
modern. Pembahasan mencakup definisi ulama, peran historis, hingga model kontemporer
seperti Wilayatul Faqih. Relevansi topik ini semakin penting di tengah dinamika politik umat
Islam saat ini. Studi ini bertujuan menggali pelajaran historis untuk memahami potensi ulama
dalam politik yang selaras syariat. Dengan merujuk sumber klasik dan modern seperti
Lapidus serta Effendy, analisis diharapkan berkontribusi pada diskursus keislaman.
Penelitian lebih lanjut diperlukan untuk konteks Indonesia(Hodgson, 1974).

METODE

Metode penelitian dalam jurnal ini menggunakan pendekatan riset pustaka (library
research) yang bersifat kualitatif, dengan fokus pada analisis dokumen historis dan
kontemporer terkait hubungan ulama dan politik dalam Islam. Data primer dikumpul dari
sumber-sumber klasik seperti Tarikh at-Thabari, Lisan al-Arab, dan karya sejarawan seperti
Ira M. Lapidus serta Marshall Hodgson, sementara data sekunder berasal dari ensiklopedi
modern seperti Ensiklopedi Islam dan buku lokal seperti Islam dan Negara karya Bahtiar
Effendy. Teknik pengumpulan melibatkan studi literatur mendalam dari pustaka, artikel
online, dan terjemahan tepercaya untuk memastikan keakuratan interpretasi.

2276 || Habibullah, et. al || Ulama dan Politik ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 2271-2275
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan metode hermeneutik untuk
menafsirkan teks agama dan historis, mengidentifikasi pola peran ulama dari masa Khulafaur
Rasyidin hingga modern seperti Wilayatul Faqih. Validitas dijaga melalui triangulasi sumber
dari berbagai perspektif (klasik, Syiah, Sunni) dan kritik isi untuk menghindari bias
interpretatif. Pendekatan ini memungkinkan rekonstruksi kronologis yang komprehensif
tanpa penelitian lapangan, sesuai dengan sifat topik historis-teologis.(Sugiyono, 2010).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Peran Ulama dalam Politik Islam Klasik

Pada masa pasca-wafatnya Rasulullah SAW, peran ulama dalam politik muncul secara
signifikan, terutama dalam peristiwa Sagifah Bani Sa'idah yang mengangkat Abu Bakar
sebagai khalifah pertama. Meskipun tokoh seperti Abu Bakar, Umar, dan Ali belum secara
eksplisit disebut ulama saat itu, mereka berfungsi sebagai Ahl al-Halli wa al-Aqd, dewan yang
memutuskan kepemimpinan umat. Partisipasi ini menunjukkan integrasi ilmu agama dan
politik praktis tanpa pemisahan(Effendy, 1998).

Pembentukan Ahl al-Halli wa al-Aqd oleh Umar bin Khattab memperkuat posisi ulama,
di mana enam sahabat terpilih (Usman, Ali, Thalha, Zubair, Saad, dan Abdurrahman) menjadi
calon khalifah. Dewan ini bertugas menyelesaikan persoalan umat, termasuk pemilihan
pemimpin, mencerminkan legitimasi ulama dalam politik. Analisis historis menegaskan
bahwa kepada mereka umat mengadu masalah keagamaan dan negara(Glasse, 2002).

Ulama klasik seperti Ali bin Abi Thalib, Umar bin Khattab, dan Abdullah bin Zubair
tidak hanya berilmu tapi juga politikus aktif, terlibat dalam ekspansi, kebijakan keuangan, dan
peperangan. Beberapa bahkan melakukan kudeta militer, seperti Amr bin Ash terhadap Alj,
menunjukkan kedalaman keterlibatan politik. Hal ini menjadikan ulama sebagai aktor sentral
sebelum Dinasti Umayyah(Lapidus,1999).

Dinasti Umayyah memulai pemisahan politik dari agama, membatasi ulama pada figh
dan ibadah sementara khalifah pegang kekuasaan. Meski demikian, ulama dibujuk untuk
melegitimasi monarki agar sesuai syariat, menunjukkan pengaruh residu mereka. Dampak
negatifnya adalah transformasi pemerintahan Islam menjadi monarki herediter tanpa seleksi.
Pada Dinasti Abbasiyah, dualisme peradilan muncul: administrasi oleh pemerintah dan
agama oleh ulama yang ditunjuk khalifah. Pengaruh ulama Mu'tazilah di era al-Mamun
menyebabkan perpecahan umat melalui kebijakan politik paksaan doktrin. Ini menandai
campur tangan ulama dalam isu teologis-politik(Ma'luf, 1982).

Otoritas ulama sebagai mujtahid memungkinkan ijtihad independen dalam syariat,
menjadi dasar legitimasi politik. Di sistem monarki, dewan ulama mengukuhkan penguasa,
bertahan meski dinasti runtuh. Pengaruh ini didasari ikatan sosial melalui peradilan, waqaf,
dan ritual keagamaan. Secara keseluruhan, era klasik menunjukkan ulama sebagai pilar
politik Islam, tapi pemisahan bertahap melemahkan peran aktif mereka. Pelajaran historis ini
relevan untuk memahami dinamika kekuasaan-agama. Transisi ke monarki menekankan
pentingnya legitimasi ulama(Ja’far, 1963).

Peran Ulama dalam Politik Islam Modern

Kolonialisme Barat mengekspos kelemahan politik umat Islam, memicu kekecewaan
dan peluang bagi ulama untuk reformasi. Namun, mayoritas ulama terlibat secara pasif,
menyuarakan pembaharuan via tulisan daripada praktik langsung. Kekecewaan sejak Dinasti
Fatimiyyah memperburuk situasi ini. Pengecualian utama adalah Iran dengan Wilayatul
Faqih, di mana faqih (ulama ahli figh) memimpin negara sebagai wali faqgih. Sistem ini
2277 || Habibullah, et. al || Ulama dan Politik ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 2271-2275
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

mengintegrasikan eksekutif, legislatif, yudikatif di bawah kualifikasi ulama, dengan
persetujuan wali faqih untuk presiden dan hakim. Kedaulatan rakyat dan agama
bergandengan(Ridha,1982).

Di konteks non-Iran, ulama bergantung pada negara untuk jabatan, tunjangan, dan
sekolah, seperti di Qatar dengan tradisi quietsme. Kolaborasi elit negara-ulama terlihat di
Persia era Fath Ali Shah, di mana ulama jadi mediator. Pengaruh berbasis kekayaan waqaf
dan dukungan sosial. Di Indonesia, ulama identik fuqgaha figh ibadah, dengan istilah lokal
seperti Kyai atau Buya, memengaruhi legitimasi politik. Pengertian menyempit dari alim luas
menjadi spesialis agama. Meski demikian, ulama pegang otoritas keagamaan dalam
masyarakat(Ali, 1980).

Masa modern menunjukkan pergeseran dari politik aktif klasik ke pasif, kecuali model
Wilayatul Faqih. Ulama mempertahankan pengaruh spiritual dan sosial, tapi jarang pegang
kekuasaan langsung. Kolonialisme mempercepat marginalisasi ini. Implikasi pembahasan
adalah potensi ulama untuk reformasi politik jika kembali ke peran holistik Islam seperti Igbal.
Tantangan multiinterpretasi ajaran Islam tetap ada(Syirazi, 2007). Di Indonesia, relevan untuk
dinamika ulama dan negara pasca-kolonial. Kesimpulan hasil menegaskan evolusi peran
ulama dari aktor politik utama menjadi legitimator, dengan variasi regional. Pembahasan ini
menggarisbawahi urgensi keseimbangan agama-politik. Studi lanjutan bisa eksplor konteks
kontemporer(Tim Penyusun Ensiklopedi, 2003).

SIMPULAN

Dalam sejarah politik Islam, ulama memainkan peran krusial sejak masa Khulafaur
Rasyidin melalui keterlibatan dalam pemilihan pemimpin seperti Saqifah dan Ahl al-Halli wa
al-Aqd, di mana mereka menjadi aktor utama yang mengintegrasikan ilmu agama dengan
keputusan negara. Namun, Dinasti Umayyah dan Abbasiyah memisahkan politik dari agama,
membatasi ulama pada legitimasi monarki dan peradilan keagamaan, meskipun pengaruh
mereka bertahan melalui otoritas mujtahid dan ikatan sosial seperti waqaf. Evolusi ini
mencerminkan tantangan multiinterpretasi ajaran Islam yang holistik.

Pada masa modern, kolonialisme melemahkan politik umat Islam, menyebabkan ulama
mayoritas beralih ke peran pasif via pemikiran pembaharuan, kecuali model Wilayatul Faqih
di Iran yang menjadikan faqih sebagai pemimpin tertinggi. Di Indonesia, ulama berfungsi
sebagai legitimator dengan pengertian menyempit pada fuqaha, menunjukkan potensi
kembalinya peran holistik jika selaras syariat. Kesimpulan ini menekankan urgensi
keseimbangan agama-politik untuk relevansi kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Ali, K. Study of Islamic History. Delhi: Idarah Adabiyah, 1980.

Basyir, Ahmad Azhar. Refleksi Atas Persoalan Kelslaman : Seputar Filsafat, Hukum, Politik Dan
Ekonomi. Bandung : Mizan, 1993.

Effendy, Bahtiar. Islam dan Negara Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik Islam di Indonesia.
Jakarta : Paramadina, 1998.

Espito, John L. The oxford encyclopedia of the Modernlslame World Vol 4. New York: Oxford
University Press, 1995.

Glasse, Cyril. Ensiklopedi Islam. Jakarta : Raja Grapindo Persada, 2002.
Haikal, Husain Abu Bakar al-Shiddig, terj. Abdul Kadir Mahdawi. Solo: Pustaka Mantiq, 1994.
Hodgson, Marshall. The Venture Of Islam, jil. 1. Chicago: Chichago University Press, 1974.

2278 || Habibullah, et. al || Ulama dan Politik ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 2271-2275
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Ja’far, Abu Tarikh at-Thabari, jil. III. Kairo: Daar Maarif , 1963.

Jafri, S.H.M. Dari sagifah Sampai Imamah, terj Kieraha. Jakarta: Pustaka Hidayah, 1995.

Lapidus, Ira M. A History of Islamic Societies. ( Sejarah Sosial Umat Islam), terjemah Ghufron A.
Mas’adi. Jakarta : Raja Grafindo Persada, 1999.

Ma’luf, Louis. al-Munjid. Beirut: Dar al-Masyriq, 1982.

Muhammad, Jamaluddin, Lisan al-Arab, juz XX. Mesir: Dar al-Mishriyyah, t.t.

Ridha. M. Ali Bin Abi Tahalib Rabi” Al-Khulafa’. Beirut: Daar Kutub, 1982.

Shihab, M.Quraish. Wawasan Al-Qur’an : Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung;:
Mizan, t.th.

Syirazi, Ayatullah Nasir Makarim. Memmahami Konsep Wilayatul Fagqih, artikel pada

www.alshia.com, didownload pada 11 novemper 2007.

Tim Penyusun Ensiklopedi. Insklopedi Islam. Jakarta : PT Ictiar Baru Van Hoeve, 2003.

2279 || Habibullah, et. al || Ulama dan Politik ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
http://www.alshia.com/

