
Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 2271-2275 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

2275 || Habibullah, et. al || Ulama dan Politik …. 

 

Ulama dan Politik 

Habibullah1 

1Universitas Islam Sumatera Utara, Indonesia  

Email : habibullah@fai.uisu.ac.id1 

 

Abstrak 

Penelitian ini menganalisis hubungan ulama dan politik dalam Islam dari masa klasik hingga 

modern melalui pendekatan riset pustaka kualitatif. Pada era Khulafaur Rasyidin, ulama 

berperan aktif sebagai politikus melalui Saqifah dan Ahl al-Halli wa al-Aqd, namun Dinasti 

Umayyah serta Abbasiyah memisahkan politik dari agama, membatasi ulama pada legitimasi 

monarki. Masa modern ditandai peran pasif ulama akibat kolonialisme, kecuali Wilayatul 

Faqih di Iran yang mengintegrasikan kekuasaan faqih atas eksekutif, legislatif, dan yudikatif. 

Di Indonesia, ulama berfungsi sebagai legitimator dengan pengertian menyempit pada 

fuqaha. Kesimpulan menekankan potensi keseimbangan holistik agama-politik selaras 

syariat. 

 

Kata kunci: Ulama, Politik Islam, Wilayatul Faqih, Dinasti Umayyah, Legitimasi Politik 

 

Clerics and Politics 
 

Abstract 

 

This study examines the relationship between ulama and politics in Islam from classical to modern eras 

using qualitative library research. During the Khulafaur Rasyidin period, ulama actively served as 

politicians via Saqifah and Ahl al-Halli wa al-Aqd, but Umayyad and Abbasid dynasties separated 

politics from religion, limiting ulama to monarchy legitimation. The modern era features passive ulama 

roles due to colonialism, except Iran's Wilayatul Faqih integrating faqih authority over executive, 

legislative, and judicial branches. In Indonesia, ulama act as legitimators with a narrowed definition to 

fuqaha. The conclusion emphasizes the potential for holistic religion-politics balance aligned with sharia. 

 

Keywords: Ulama, Islamic Politics, Wilayatul Faqih, Umayyad Dynasty, Political Legitimation 

 

 

PENDAHULUAN 

Umat Islam secara umum mempercayai sifat holistik Islam sebagai instrumen ilahiyah 

untuk memahami dunia, yang melampaui sekadar agama dan mencakup peradaban lengkap 

bahkan negara. Pandangan ini didasarkan pada pemahaman bahwa Islam tidak mengakui 

pemisahan antara ranah spiritual dan temporal, melainkan mengatur semua aspek kehidupan 

manusia. Namun, artikulasi praktis pandangan tersebut sering problematik karena sifat ajaran 

Islam yang memungkinkan multiinterpretasi tergantung konteks(Bahtiar, 1998). 

Ulama secara etimologis berasal dari kata Arab "alim", merujuk pada orang berilmu, 

khususnya ilmu agama, dan mendapat kedudukan tinggi dalam Al-Quran serta tradisi Islam. 

Berbagai istilah dalam kitab klasik menunjukkan ulama sebagai guru atau pakar di 

bidangnya. Di Indonesia, pengertian ulama menyempit menjadi fuqaha bidang fiqih, dengan 

sebutan lokal seperti Teungku di Aceh, Buya di Sumatera Barat, atau Kyai di Jawa. Peran 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:habibullah@fai.uisu.ac.id


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 2271-2275 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

2276 || Habibullah, et. al || Ulama dan Politik …. 

 

ulama tidak terbatas pada ilmu agama, melainkan juga mencakup politik sejak masa dinasti 

Islam awal. Pada era Khulafaur Rasyidin, sahabat Nabi seperti Abu Bakar, Umar, dan Ali 

berperan sebagai ulama sekaligus pelaku politik praktis tanpa pemisahan ketat. Dewan Ahl 

al-Halli wa al-Aqd yang dibentuk Umar bin Khattab menjadi contoh keterlibatan ulama dalam 

pemilihan pemimpin(Shihab.). 

Pada masa Dinasti Umayyah, terjadi pemisahan politik dari agama, di mana khalifah 

mengurusi kekuasaan sementara ulama dibatasi pada urusan keagamaan. Hal ini 

menyempitkan peran ulama meski mendorong perkembangan ilmu seperti fiqh dan hadits, 

tetapi melepas pemerintahan dari nilai-nilai ideal Rasulullah. Ulama tetap dimanfaatkan 

untuk melegitimasi monarki agar diterima masyarakat. Dinasti Abbasiyah melanjutkan pola 

serupa dengan dualisme peradilan: administrasi negara oleh pemerintah dan agama oleh 

ulama yang ditunjuk khalifah. Pengaruh ulama Muncul kuat saat Khalifah al-Mamun 

mendukung mazhab Mutazilah, menyebabkan perpecahan umat melalui pendekatan politik. 

Secara bertahap, ulama tersingkir dari politik saat masa kejumudan pemikiran Islam((Espito, 

1995). 

Kolonialisme Barat atas negara-negara Islam mengeksploitasi kelemahan politik umat, 

memicu kekecewaan dan peluang bagi ulama. Namun, peran ulama mayoritas terbatas pada 

politik pasif, menyuarakan pembaharuan melalui karya tulis daripada praktik langsung. 

Kolaborasi ulama dengan elit negara terlihat di berbagai wilayah, seperti di Qatar atau Persia 

di bawah Fath Ali Shah((Basyir, 1993). 

Pengecualian signifikan adalah Iran dengan konsep Wilayatul Faqih, di mana ulama 

memimpin eksekutif, legislatif, dan yudikatif. Wilayah berarti kepemimpinan, faqih adalah 

ahli fiqh, sehingga sistem ini menjadikan ulama sebagai penguasa tertinggi di atas presiden. 

Persetujuan wali faqih diperlukan untuk pemilihan kepala negara dan pengangkatan hakim. 

Hubungan ulama-politik mencerminkan otoritas mujtahid dalam menafsir syariat secara 

independen berdasarkan intelektual dan spiritual. Ulama memperkuat pengaruh melalui 

peradilan, waqaf, dan kepemimpinan ritual, menjalin ikatan dengan masyarakat luas. Di 

sistem monarki Islam, dewan ulama melegitimasi penguasa meski dinasti runtuh((Haikal, 

1994). 

Materi ini mengulas hubungan ulama dan politik dalam Islam dari masa klasik hingga 

modern. Pembahasan mencakup definisi ulama, peran historis, hingga model kontemporer 

seperti Wilayatul Faqih. Relevansi topik ini semakin penting di tengah dinamika politik umat 

Islam saat ini. Studi ini bertujuan menggali pelajaran historis untuk memahami potensi ulama 

dalam politik yang selaras syariat. Dengan merujuk sumber klasik dan modern seperti 

Lapidus serta Effendy, analisis diharapkan berkontribusi pada diskursus keislaman. 

Penelitian lebih lanjut diperlukan untuk konteks Indonesia(Hodgson, 1974). 

 

METODE  

Metode penelitian dalam jurnal ini menggunakan pendekatan riset pustaka (library 

research) yang bersifat kualitatif, dengan fokus pada analisis dokumen historis dan 

kontemporer terkait hubungan ulama dan politik dalam Islam. Data primer dikumpul dari 

sumber-sumber klasik seperti Tarikh at-Thabari, Lisan al-Arab, dan karya sejarawan seperti 

Ira M. Lapidus serta Marshall Hodgson, sementara data sekunder berasal dari ensiklopedi 

modern seperti Ensiklopedi Islam dan buku lokal seperti Islam dan Negara karya Bahtiar 

Effendy. Teknik pengumpulan melibatkan studi literatur mendalam dari pustaka, artikel 

online, dan terjemahan tepercaya untuk memastikan keakuratan interpretasi. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 2271-2275 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

2277 || Habibullah, et. al || Ulama dan Politik …. 

 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan metode hermeneutik untuk 

menafsirkan teks agama dan historis, mengidentifikasi pola peran ulama dari masa Khulafaur 

Rasyidin hingga modern seperti Wilayatul Faqih. Validitas dijaga melalui triangulasi sumber 

dari berbagai perspektif (klasik, Syiah, Sunni) dan kritik isi untuk menghindari bias 

interpretatif. Pendekatan ini memungkinkan rekonstruksi kronologis yang komprehensif 

tanpa penelitian lapangan, sesuai dengan sifat topik historis-teologis.(Sugiyono, 2010). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Peran Ulama dalam Politik Islam Klasik 

Pada masa pasca-wafatnya Rasulullah SAW, peran ulama dalam politik muncul secara 

signifikan, terutama dalam peristiwa Saqifah Bani Sa'idah yang mengangkat Abu Bakar 

sebagai khalifah pertama. Meskipun tokoh seperti Abu Bakar, Umar, dan Ali belum secara 

eksplisit disebut ulama saat itu, mereka berfungsi sebagai Ahl al-Halli wa al-Aqd, dewan yang 

memutuskan kepemimpinan umat. Partisipasi ini menunjukkan integrasi ilmu agama dan 

politik praktis tanpa pemisahan(Effendy, 1998). 

Pembentukan Ahl al-Halli wa al-Aqd oleh Umar bin Khattab memperkuat posisi ulama, 

di mana enam sahabat terpilih (Usman, Ali, Thalha, Zubair, Saad, dan Abdurrahman) menjadi 

calon khalifah. Dewan ini bertugas menyelesaikan persoalan umat, termasuk pemilihan 

pemimpin, mencerminkan legitimasi ulama dalam politik. Analisis historis menegaskan 

bahwa kepada mereka umat mengadu masalah keagamaan dan negara(Glasse, 2002). 

Ulama klasik seperti Ali bin Abi Thalib, Umar bin Khattab, dan Abdullah bin Zubair 

tidak hanya berilmu tapi juga politikus aktif, terlibat dalam ekspansi, kebijakan keuangan, dan 

peperangan. Beberapa bahkan melakukan kudeta militer, seperti Amr bin Ash terhadap Ali, 

menunjukkan kedalaman keterlibatan politik. Hal ini menjadikan ulama sebagai aktor sentral 

sebelum Dinasti Umayyah(Lapidus,1999). 

Dinasti Umayyah memulai pemisahan politik dari agama, membatasi ulama pada fiqh 

dan ibadah sementara khalifah pegang kekuasaan. Meski demikian, ulama dibujuk untuk 

melegitimasi monarki agar sesuai syariat, menunjukkan pengaruh residu mereka. Dampak 

negatifnya adalah transformasi pemerintahan Islam menjadi monarki herediter tanpa seleksi. 

Pada Dinasti Abbasiyah, dualisme peradilan muncul: administrasi oleh pemerintah dan 

agama oleh ulama yang ditunjuk khalifah. Pengaruh ulama Mu'tazilah di era al-Mamun 

menyebabkan perpecahan umat melalui kebijakan politik paksaan doktrin. Ini menandai 

campur tangan ulama dalam isu teologis-politik(Ma’luf, 1982). 

Otoritas ulama sebagai mujtahid memungkinkan ijtihad independen dalam syariat, 

menjadi dasar legitimasi politik. Di sistem monarki, dewan ulama mengukuhkan penguasa, 

bertahan meski dinasti runtuh. Pengaruh ini didasari ikatan sosial melalui peradilan, waqaf, 

dan ritual keagamaan. Secara keseluruhan, era klasik menunjukkan ulama sebagai pilar 

politik Islam, tapi pemisahan bertahap melemahkan peran aktif mereka. Pelajaran historis ini 

relevan untuk memahami dinamika kekuasaan-agama. Transisi ke monarki menekankan 

pentingnya legitimasi ulama(Ja’far, 1963). 

 

Peran Ulama dalam Politik Islam Modern 

Kolonialisme Barat mengekspos kelemahan politik umat Islam, memicu kekecewaan 

dan peluang bagi ulama untuk reformasi. Namun, mayoritas ulama terlibat secara pasif, 

menyuarakan pembaharuan via tulisan daripada praktik langsung. Kekecewaan sejak Dinasti 

Fatimiyyah memperburuk situasi ini. Pengecualian utama adalah Iran dengan Wilayatul 

Faqih, di mana faqih (ulama ahli fiqh) memimpin negara sebagai wali faqih. Sistem ini 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 2271-2275 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

2278 || Habibullah, et. al || Ulama dan Politik …. 

 

mengintegrasikan eksekutif, legislatif, yudikatif di bawah kualifikasi ulama, dengan 

persetujuan wali faqih untuk presiden dan hakim. Kedaulatan rakyat dan agama 

bergandengan(Ridha,1982). 

Di konteks non-Iran, ulama bergantung pada negara untuk jabatan, tunjangan, dan 

sekolah, seperti di Qatar dengan tradisi quietsme. Kolaborasi elit negara-ulama terlihat di 

Persia era Fath Ali Shah, di mana ulama jadi mediator. Pengaruh berbasis kekayaan waqaf 

dan dukungan sosial. Di Indonesia, ulama identik fuqaha fiqh ibadah, dengan istilah lokal 

seperti Kyai atau Buya, memengaruhi legitimasi politik. Pengertian menyempit dari alim luas 

menjadi spesialis agama. Meski demikian, ulama pegang otoritas keagamaan dalam 

masyarakat(Ali, 1980). 

Masa modern menunjukkan pergeseran dari politik aktif klasik ke pasif, kecuali model 

Wilayatul Faqih. Ulama mempertahankan pengaruh spiritual dan sosial, tapi jarang pegang 

kekuasaan langsung. Kolonialisme mempercepat marginalisasi ini. Implikasi pembahasan 

adalah potensi ulama untuk reformasi politik jika kembali ke peran holistik Islam seperti Iqbal. 

Tantangan multiinterpretasi ajaran Islam tetap ada(Syirazi, 2007). Di Indonesia, relevan untuk 

dinamika ulama dan negara pasca-kolonial. Kesimpulan hasil menegaskan evolusi peran 

ulama dari aktor politik utama menjadi legitimator, dengan variasi regional. Pembahasan ini 

menggarisbawahi urgensi keseimbangan agama-politik. Studi lanjutan bisa eksplor konteks 

kontemporer(Tim Penyusun Ensiklopedi, 2003). 

 

SIMPULAN  

Dalam sejarah politik Islam, ulama memainkan peran krusial sejak masa Khulafaur 

Rasyidin melalui keterlibatan dalam pemilihan pemimpin seperti Saqifah dan Ahl al-Halli wa 

al-Aqd, di mana mereka menjadi aktor utama yang mengintegrasikan ilmu agama dengan 

keputusan negara. Namun, Dinasti Umayyah dan Abbasiyah memisahkan politik dari agama, 

membatasi ulama pada legitimasi monarki dan peradilan keagamaan, meskipun pengaruh 

mereka bertahan melalui otoritas mujtahid dan ikatan sosial seperti waqaf. Evolusi ini 

mencerminkan tantangan multiinterpretasi ajaran Islam yang holistik. 

Pada masa modern, kolonialisme melemahkan politik umat Islam, menyebabkan ulama 

mayoritas beralih ke peran pasif via pemikiran pembaharuan, kecuali model Wilayatul Faqih 

di Iran yang menjadikan faqih sebagai pemimpin tertinggi. Di Indonesia, ulama berfungsi 

sebagai legitimator dengan pengertian menyempit pada fuqaha, menunjukkan potensi 

kembalinya peran holistik jika selaras syariat. Kesimpulan ini menekankan urgensi 

keseimbangan agama-politik untuk relevansi kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ali, K. Study of Islamic History. Delhi: Idarah Adabiyah, 1980. 

Basyir, Ahmad Azhar. Refleksi Atas Persoalan KeIslaman : Seputar Filsafat, Hukum, Politik Dan 

Ekonomi. Bandung : Mizan, 1993. 

Effendy, Bahtiar. Islam dan Negara Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik Islam di Indonesia. 

Jakarta : Paramadina, 1998.  

Espito, John L. The oxford encyclopedia of the ModernIslame World Vol 4. New York: Oxford 

University Press, 1995. 

 

Glasse, Cyril. Ensiklopedi Islam. Jakarta : Raja Grapindo Persada, 2002.  

Haikal, Husain Abu Bakar al-Shiddiq, terj. Abdul Kadir Mahdawi. Solo: Pustaka Mantiq, 1994. 

Hodgson, Marshall. The Venture Of Islam, jil. I. Chicago: Chichago University Press,  1974. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 2271-2275 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

2279 || Habibullah, et. al || Ulama dan Politik …. 

 

Ja’far, Abu Tarikh at-Thabari, jil. III. Kairo: Daar Maarif , 1963. 

Jafri, S.H.M. Dari saqifah Sampai Imamah, terj Kieraha. Jakarta: Pustaka Hidayah, 1995. 

Lapidus, Ira M. A History of Islamic Societies. ( Sejarah Sosial Umat Islam), terjemah Ghufron A. 

Mas’adi. Jakarta : Raja Grafindo Persada, 1999. 

Ma’luf, Louis. al-Munjid. Beirut: Dar al-Masyriq, 1982.  

Muhammad, Jamaluddin, Lisan al-Arab, juz XX. Mesir: Dar al-Mishriyyah, t.t. 

Ridha. M. Ali Bin Abi Tahalib Rabi’ Al-Khulafa’. Beirut: Daar Kutub,  1982. 

Shihab, M.Quraish. Wawasan Al-Qur’an : Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: 

Mizan, t.th.  

Syirazi, Ayatullah Nasir Makarim. Memmahami Konsep Wilayatul Faqih, artikel pada 

www.alshia.com, didownload pada 11 novemper 2007. 

Tim Penyusun Ensiklopedi. Insklopedi Islam. Jakarta : PT Ictiar Baru Van Hoeve, 2003. 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
http://www.alshia.com/

