
852 

 
  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  
 

 
Pengertian dan Perkembangan Al-Dakhil Fi Al-Tafsir 

 
 Muhammad Taqwa1, Irfhan2, Hery Sahputra3, Ahmad Huzaifah4  

 
1,2,3,4Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

 

Email:  muhammad0403233254@uinsu.ac.id1, irfhan0403232125@uinsu.ac.id2, 
herysahputra@uinsu.ac.id3, ahmad0403232118@uinsu.ac.id4 

 
ABSTRAK 

Fenomena ad-dakhil fi al-tafsir menjadi salah satu isu krusial dalam kajian tafsir Al-Qur’an, 
di mana unsur-unsur asing yang tidak sahih masuk ke dalam tafsir, baik melalui riwayat 
lemah, hadis palsu, maupun interpretasi yang dipengaruhi oleh kepentingan politik, ideologi, 
dan budaya tertentu. Latar belakang munculnya ad-dakhil berakar dari sejarah panjang 
dinamika umat Islam, mulai dari interaksi dengan ahli kitab, persaingan antarmazhab, hingga 
perpecahan politik yang menjadikan tafsir sebagai alat propaganda dan justifikasi. Penelitian 
ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan studi literatur, mengkaji 
sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan, termasuk jurnal, buku tafsir, dan karya 
akademik yang membahas metodologi tafsir dan konsep al-asli wa al-dakhil. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa ad-dakhil dapat dicegah melalui penerapan metode tafsir yang benar, 
seperti tafsir bil ma’tsur dan bil ra’yi yang sahih, penguasaan bahasa Arab yang kuat, serta 
pemahaman kontekstual terhadap asbabun nuzul. Selain itu, pendidikan tafsir yang kritis dan 
berbasis literasi ilmiah menjadi kunci utama untuk membentengi umat dari penyimpangan 
tafsir di masa kini dan mendatang.  
Kata Kunci: Ad-Dakhil Fi Al-Tafsir, Tafsir, Perkembangan 
 

ABSTRACT 
The phenomenon of ad-dakhil fi al-tafsir is one of the crucial issues in the study of Al-Quran 
interpretation, where foreign elements that are not valid enter the interpretation, either through weak 
narrations, false hadiths, or interpretations influenced by certain political, ideological, and cultural 
interests. The background to the emergence of ad-dakhil is rooted in the long history of the dynamics of 
the Muslim community, starting from interactions with the people of the book, competition between 
schools of thought, to political divisions that make interpretation a tool of propaganda and justification. 
This study uses a qualitative-descriptive method with a literature study approach, reviewing relevant 
primary and secondary sources, including journals, interpretation books, and academic works that 
discuss interpretation methodology and the concept of al-asli wa al-dakhil. The results of the study show 
that ad-dakhil can be prevented through the application of correct interpretation methods, such as valid 
interpretation of bil ma'tsur and bil ra'yi, strong mastery of Arabic, and contextual understanding of 
asbabun nuzul. In addition, critical and scientific literacy-based interpretation education is the main 
key to protecting the people from interpretation deviations in the present and future. 
Keywords: Ad-Dakhil Fi Al-Tafsir, Interpretation, Development 

PENDAHULUAN 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:muhammad0403233254@uinsu.ac.id1
mailto:irfhan0403232125@uinsu.ac.id
mailto:herysahputra@uinsu.ac.id
mailto:ahmad0403232118@uinsu.ac.id


853 

Tafsir Al-Qur'an merupakan bidang keilmuan yang memiliki peranan penting 
dalam memahami makna dan pesan yang terkandung dalam kitab suci umat Islam. 
Sejak masa Rasulullah SAW hingga era modern, tradisi penafsiran terus berkembang 
mengikuti dinamika ilmu pengetahuan, kebudayaan, dan politik umat Islam. (Junaidi, 
M. R. 2020) Setiap generasi mufassir memberikan kontribusi terhadap metode dan 
pendekatan tafsir sesuai dengan konteks zamannya. Pada masa sahabat dan tabi'in, 
tafsir masih bersifat sederhana dan berfokus pada penjelasan makna literal ayat-ayat 
Al-Qur'an. Seiring meluasnya wilayah Islam dan interaksi dengan peradaban lain, 
metode tafsir mulai diperkaya dengan pendekatan linguistik, historis, hingga filosofis. 
Namun, perkembangan ini juga membawa dampak negatif, yaitu masuknya unsur-
unsur asing yang tidak sesuai dengan prinsip dasar tafsir Islam. Fenomena tersebut 
dikenal sebagai al-dakhil fi al-tafsir, yang menjadi isu penting dalam studi ilmu tafsir. 
Oleh sebab itu, memahami perkembangan tafsir tidak dapat dilepaskan dari 
memahami kemunculan dan evolusi al-dakhil fi al-tafsir. (Syaoqi, 2018) 

Secara terminologis, al-dakhil fi al-tafsir merujuk pada segala bentuk 
penyusupan unsur asing, baik berupa pemikiran, kisah, atau interpretasi yang 
menyimpang, ke dalam karya-karya tafsir. (Umami, K, 2021) Penyusupan ini bisa 
berasal dari luar tradisi Islam, seperti pengaruh Yahudi dan Kristen, maupun dari 
dalam umat Islam sendiri melalui kepentingan ideologi, politik, dan sektarianisme. 
Para ulama menyadari bahwa jika fenomena al-dakhil ini tidak diantisipasi, maka 
tafsir akan kehilangan kemurnian akademiknya dan tidak lagi mampu 
merepresentasikan makna Al-Qur'an yang autentik. Oleh karena itu, kajian kritis 
terhadap al-dakhil fi al-tafsir menjadi sangat penting sebagai upaya menjaga otoritas 
tafsir di tengah gempuran berbagai pemikiran asing. Dengan demikian, studi tentang 
al-dakhil tidak hanya berperan sebagai kritik historis, tetapi juga sebagai bagian dari 
upaya metodologis menjaga disiplin ilmu tafsir. Dalam konteks keilmuan modern, 
kajian al-dakhil memberikan kontribusi penting bagi pengembangan metodologi 
tafsir yang lebih ketat dan terjaga. 

Perkembangan al-dakhil fi al-tafsir memiliki akar historis yang panjang sejak 
periode awal tafsir. Ketika umat Islam mulai berinteraksi dengan tradisi intelektual di 
wilayah yang ditaklukkan, terjadi percampuran antara ajaran Islam dengan kisah-
kisah dan mitologi dari tradisi Yahudi, Kristen, Persia, dan India. (Nurusshoumi, A, 
2020) Hal ini mendorong masuknya Israiliyyat dalam penafsiran Al-Qur'an, yaitu 
kisah-kisah yang berasal dari Bani Israil yang tidak memiliki dasar yang jelas dalam 
Al-Qur'an dan Hadis. Meskipun sebagian Israiliyyat dipandang sebagai informasi 
pelengkap, tidak sedikit yang bertentangan dengan akidah Islam dan malah 
menciptakan distorsi makna ayat. Di sisi lain, tafsir juga dipengaruhi oleh persaingan 
politik di masa kekhalifahan, di mana penafsiran ayat tertentu sengaja diarahkan 
untuk melegitimasi kekuasaan atau menyerang lawan politik. Dari sinilah al-dakhil fi 
al-tafsir berkembang tidak hanya dari aspek narasi, tetapi juga dari aspek ideologis 
dan politis. (Hanifah, L, 2023) 

Selain faktor eksternal, al-dakhil juga muncul dari kalangan internal umat Islam 
sendiri. Perbedaan pandangan teologis di antara kelompok-kelompok Islam seperti 
Sunni, Syiah, Mu’tazilah, dan Khawarij turut mempengaruhi cara mereka menafsirkan 
Al-Qur'an. Masing-masing kelompok sering kali memasukkan pandangan 
teologisnya ke dalam tafsir, meskipun pandangan tersebut tidak memiliki dasar yang 
kuat dalam tradisi keilmuan tafsir Islam. Akibatnya, tafsir Al-Qur'an tidak lagi murni 
sebagai upaya memahami teks wahyu, tetapi berubah menjadi alat propaganda 
teologis dan politik. Penyusupan ideologis ini sangat berbahaya karena mengaburkan 



854 

objektivitas tafsir dan menjauhkan umat dari pemahaman yang jernih terhadap pesan 
Al-Qur'an. Oleh sebab itu, penting bagi kajian tafsir untuk memiliki metode yang 
mampu mendeteksi dan mengkritisi al-dakhil yang berasal dari kepentingan internal. 
(Junaidi, M. R, 2020) 

Perkembangan al-dakhil fi al-tafsir juga terus berlangsung hingga era modern. 
Masuknya metode hermeneutika Barat ke dalam kajian tafsir menambah kompleksitas 
persoalan al-dakhil. Beberapa pemikir modern mencoba menafsirkan Al-Qur'an 
menggunakan pendekatan hermeneutika yang lahir dari tradisi Kristen dan 
sekularisme Barat. Pendekatan ini sering kali mengabaikan prinsip-prinsip dasar tafsir 
yang telah dirumuskan oleh ulama klasik. Akibatnya, makna ayat-ayat Al-Qur'an 
direduksi menjadi sekadar teks historis yang dapat diinterpretasikan secara bebas 
tanpa batasan epistemologis. Al-dakhil dalam bentuk hermeneutika sekuler ini 
berpotensi mencabut Al-Qur'an dari ruh ketuhanannya dan menjadikannya sekadar 
dokumen budaya. Oleh sebab itu, tantangan modern ini menuntut respons 
metodologis yang tepat dari para sarjana tafsir. (Nurusshoumi, A, 2020) 

Kemunculan al-dakhil juga tidak lepas dari pengaruh globalisasi informasi di 
era digital saat ini. Tafsir Al-Qur'an tidak lagi terbatas pada kajian akademik di 
pesantren atau universitas Islam, melainkan juga menjadi objek kajian populer yang 
dikonsumsi oleh publik luas. Berbagai informasi yang beredar di internet, media 
sosial, dan platform digital lainnya sering kali bercampur antara tafsir yang sahih 
dengan tafsir yang disusupi al-dakhil. Fenomena ini semakin mengkhawatirkan 
ketika banyak konten tafsir di media digital tidak melalui proses verifikasi ilmiah yang 
ketat. Akibatnya, pemahaman masyarakat terhadap Al-Qur'an menjadi rentan 
terhadap penyimpangan makna. Oleh karena itu, literasi kritis terhadap tafsir dan 
kemampuan membedakan antara tafsir yang otentik dan tafsir yang disusupi al-
dakhil menjadi keterampilan yang sangat penting. 
Dalam rangka menghadapi tantangan al-dakhil fi al-tafsir, para ulama dan sarjana 
tafsir telah merumuskan metode seleksi dan kritik tafsir yang ketat. Di antara metode 
tersebut adalah kritik sanad, yaitu meneliti kredibilitas sumber-sumber tafsir, serta 
kritik matan yang menilai kesesuaian kandungan tafsir dengan prinsip-prinsip ajaran 
Islam yang mapan. Selain itu, pendekatan maqashid syariah juga dikembangkan 
untuk memastikan bahwa tafsir yang dihasilkan relevan dengan tujuan-tujuan utama 
syariat tanpa mengabaikan akar epistemologis Islam. Metodologi kritis ini berfungsi 
sebagai filter ilmiah agar tafsir tidak mudah terkontaminasi oleh al-dakhil, baik yang 
bersumber dari luar Islam maupun dari internal umat Islam sendiri. Dengan adanya 
metode ini, tafsir diharapkan tetap menjadi sarana memahami wahyu secara murni 
dan objektif. (Firdaus, I., & Rahayu, S, 2023) 

Urgensi kajian tentang pengertian dan perkembangan al-dakhil fi al-tafsir 
semakin dirasakan di tengah derasnya arus informasi dan globalisasi pemikiran saat 
ini. Studi ini tidak hanya berkontribusi dalam menjaga kemurnian tafsir, tetapi juga 
menjadi benteng intelektual bagi umat Islam dalam memahami Al-Qur'an secara kritis 
dan komprehensif. Dengan memahami akar sejarah, sumber-sumber al-dakhil, serta 
metode kritis dalam mendeteksi dan mengatasinya, umat Islam dapat 
mengembangkan tradisi tafsir yang kuat dan tangguh. Tafsir yang kokoh secara 
metodologis akan mampu memberikan pemahaman yang benar dan kontekstual 
terhadap Al-Qur'an di tengah kompleksitas zaman. Oleh karena itu, kajian tentang al-
dakhil fi al-tafsir bukan sekadar studi akademik semata, melainkan juga bagian dari 
tanggung jawab intelektual umat Islam dalam menjaga kesucian kitab sucinya. 



855 

Pembahasan mengenai pengertian dan perkembangan al-dakhil fi al-tafsir akan 
dipaparkan secara komprehensif dan sistematis. Kajian ini akan menguraikan definisi 
dasar al-dakhil, sejarah kemunculannya, faktor-faktor penyebabnya, hingga 
relevansinya dalam konteks kekinian. 

 
 

TINJAUAN PUSTAKA 
Ditinjau secara etimologis, istilah ad-dakhīl berasal dari kata kerja dakhila, 

yang secara bahasa mengandung makna sesuatu yang terdapat di dalam namun 
bersifat rusak atau cacat. Ar-Ragib al-Asfahani menjelaskan bahwa kata dakhala 
merupakan simbol atau kinayah dari suatu bentuk kerusakan. Sementara itu, dalam 
Tartīb al-Qāmūs al-Muḥīṭ disebutkan bahwa kata kerja dakhila melahirkan dua 
bentuk nomina, yaitu ad-dakhalu dan ad-dakhlu. Istilah ad-dakhalu merujuk pada 
kerusakan yang menyerang akal dan fisik manusia, sedangkan ad-dakhlu bermakna 
penyakit, aib, atau bentuk keraguan yang merusak kejelasan atau kemurnian suatu 
hal. (Maryam Shofa, 2013) 

Secara etimologis, istilah al-dakhil berasal dari kata dakhala yang memiliki 
makna masuk dan sesuatu yang buruk. Kata tersebut juga dapat merujuk pada unsur 
yang berada di dalam suatu benda, seperti bagian dalam tubuh seseorang (batinu amri 
al-rajul) atau cacat yang terdapat di dalam kayu (al-‘ayb fi al-hasab) akibat adanya 
benda asing yang menyusup ke dalamnya sehingga menyebabkan kerusakan dan 
penurunan kualitas kayu tersebut. Fairuz Abadi dalam karyanya al-Qamus al-Muhit 
juga menjelaskan bahwa al-dakhil bermakna sesuatu yang masuk ke dalam tubuh atau 
pikiran seseorang, baik dalam bentuk penyakit maupun hal-hal negatif lainnya. 
Dalam konteks bahasa, masyarakat Arab memahami al-dakhil sebagai istilah untuk 
menyebut kata atau unsur asing yang menyusup dan bercampur ke dalam bahasa 
Arab, sehingga mengaburkan keaslian dan kemurnian bahasa tersebut. (Syaoqi, 2018) 

Muhammad Sa’id Muhammad At}iyyah ‘Aram yang dikutip oleh Syauqi 
menjelaskan,  jika al-dakhil merujuk pada tafsir atau penafsiran yang sama sekali tidak 
memiliki landasan agama yang jelas, bahkan justru hadir dengan tujuan merusak 
makna yang terkandung dalam al-Qur’an. (Syaoqi, 2018) Ada juga pendapat yang 
menyatakan bahwa al-dakhil merupakan penafsiran al-Qur’an yang tidak mengacu 
pada prinsip-prinsip keagamaan yang otentik, karena terdapat unsur penyimpangan 
dalam proses penafsirannya. Penyimpangan tersebut muncul karena unsur 
kesengajaan yang terkesan tiba-tiba demi menyesuaikan makna ayat dengan kondisi 
sosial-politik setelah wafatnya Rasulullah saw. Sementara itu, ‘Abd. Qadir 
Muhammad al-Husain berpendapat bahwa pengertian al-dakhil dari segi bahasa dan 
istilah sebenarnya tidak memiliki perbedaan yang signifikan, melainkan cenderung 
serupa baik dari segi makna maupun konteks penggunaannya. (Irwanto,2022) 

Pada dasarnya, al-dakhil merujuk pada bentuk penafsiran terhadap Al-
Qur’an yang tidak didasarkan pada sumber yang sahih, argumentasi yang kuat, serta 
data yang akurat dalam tradisi keagamaan Islam. Dengan kata lain, al-dakhil 
merupakan penafsiran yang tidak memiliki pijakan yang valid, baik secara ilmiah 
maupun secara syar’i. Penafsiran semacam ini tidak bersumber dari Al-Qur’an, hadits 
sahih, pendapat para sahabat dan tabi’in, serta tidak sejalan dengan logika sehat yang 
telah memenuhi standar dan syarat-syarat ijtihad yang berlaku dalam ilmu tafsir. 
(Akhmad Sulthoni, 2020) 

Ketentuan di atas diikuti oleh pendapat Dr. Ibrahim Khalifah (2018) seorang 
pakar ilmu Al-Qur’an dan Tafsir dari Universitas Al-Azhar, Mesir, cacat atau aib yang 



856 

dimaksud bisa disebabkan oleh beberapa hal. Di antaranya adalah faktor 
keterasingan, seperti keberadaan unsur asing yang diserap dari luar atau keberadaan 
tamu yang tidak diundang. Selain itu, ad-dakhil juga bisa merujuk pada cacat yang 
tersembunyi dan baru dapat diketahui setelah dilakukan penelitian secara mendalam, 
seperti penyakit yang tidak terlihat, usaha makar yang licik, tindakan penipuan, 
keraguan yang ditanamkan, atau bahkan serangga kecil seperti ulat yang tersembunyi 
di dalam batang pohon.   

Sejalan dengan pendapat di atas, Ainita Nurusshoumi (2020) menjelaskan 
bahwa ad-dakhil merupakan bentuk penafsiran Al-Qur'an yang kehilangan nilai 
orisinalitasnya dari sudut pandang agama. Hal ini disebabkan adanya unsur 
kecacatan dalam proses penafsiran yang terjadi akibat kesengajaan atau interpretasi 
yang dipaksakan demi menyesuaikan kondisi tertentu, membenarkan suatu 
argumentasi, atau kepentingan lainnya yang tidak murni berasal dari sumber ajaran 
Islam yang otentik. 

Dengan melihat beberapa pengertian di atas penulis memberikan pemahaman 
bahwa proses penafsiran Al-Qur’an, seorang mufassir dituntut untuk berpegang 
teguh pada sumber-sumber yang sahih dan terpercaya, yaitu Al-Qur’an itu sendiri, 
hadits-hadits yang shahih, pendapat para sahabat, serta pemikiran tabi’in. Selain itu, 
penafsiran tersebut juga harus sesuai dengan kaidah-kaidah tafsir dan ilmu Al-Qur’an 
yang telah disepakati dalam tradisi keilmuan Islam. Ketika sebuah penafsiran tidak 
memenuhi standar tersebut, maka penafsiran itu perlu dikritisi, dievaluasi, bahkan 
diperbaiki agar tidak menimbulkan kesalahan pemahaman di tengah masyarakat. 
Proses penyimpangan atau masuknya unsur-unsur asing yang merusak keaslian dan 
kemurnian makna ayat-ayat Al-Qur’an inilah yang dikenal sebagai al-dakhil dalam 
ilmu tafsir. 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan metode kuantitatif dengan pendekatan deskriptif 

untuk mengkaji ad-dakhil fi al-tafsir, yaitu masuknya unsur-unsur asing yang tidak 
memiliki landasan sahih ke dalam penafsiran Al-Qur’an, sehingga menimbulkan 
distorsi makna. Berdasarkan kajian terhadap jurnal, tesis, skripsi, dan buku yang 
membahas ad-dakhil, diketahui bahwa bentuk-bentuknya beragam, mulai dari 
masuknya cerita israiliyat, penafsiran yang dipaksakan demi pembenaran 
kepentingan ideologi atau politik tertentu, hingga penafsiran yang terlalu rasional dan 
mengabaikan kaidah tafsir yang baku. Faktor-faktor yang melatarbelakangi fenomena 
ini antara lain lemahnya penguasaan bahasa Arab, minimnya pemahaman terhadap 
metodologi tafsir, serta adanya tekanan eksternal seperti dinamika politik atau 
pengaruh pemikiran asing. 

 
HASIL  

1. Sejarah Perkembangan ad-dakhil fi al-tafsir 
Sejarah ad-dakhil fi al-tafsir telah dimulai bahkan sebelum lahirnya Islam di 

Jazirah Arab, ketika para ahli kitab Yahudi bermigrasi ke Yatsrib dan Yaman karena 
ramalan akan datangnya nabi akhir zaman. Interaksi budaya antara Yahudi dan Arab 
pada masa itu membuka celah masuknya pengaruh luar ke dalam tradisi keagamaan 
masyarakat Arab, yang kemudian berlanjut setelah sebagian mereka masuk Islam dan 
ikut memberikan pandangan dalam memahami Al-Qur'an, terutama terkait kisah-
kisah umat terdahulu (israiliyat). Ketika Islam berkembang, ad-dakhil juga muncul 
melalui kesalahan pemahaman sebagian sahabat terhadap ayat-ayat tertentu, 
meskipun Rasulullah segera meluruskannya. Setelah Rasulullah wafat, kesalahan 



857 

tafsir semakin berkembang, terutama ketika penafsiran Al-Qur'an mulai dipengaruhi 
oleh kepentingan politik pada masa Khulafaur Rasyidin, khususnya pasca Perang 
Siffin yang melahirkan kelompok-kelompok politik seperti Khawarij dan Syi’ah yang 
menafsirkan ayat sesuai kepentingan masing-masing. 

Pada masa dinasti-dinasti Islam, ad-dakhil berkembang lebih luas seiring 
masuknya pengaruh filsafat Yunani dan pemikiran rasional ke dalam tafsir, 
memunculkan tafsir filosofis yang kadang memaksakan makna-makna tekstual agar 
selaras dengan logika filsafat. Di era pertengahan, berbagai aliran teologi seperti 
Mu’tazilah, Qadariyah, dan Murji’ah juga berkontribusi melahirkan ad-dakhil, karena 
mereka sering menafsirkan ayat Al-Qur’an sesuai doktrin mazhab masing-masing. 
Memasuki era modern, ad-dakhil hadir dalam bentuk baru, seperti tafsir ilmiah yang 
berlebihan (menyamakan ayat-ayat Al-Qur’an dengan temuan sains secara paksa) 
serta tafsir ideologis yang sarat kepentingan politik, baik dari kelompok 
fundamentalis maupun kelompok liberal yang ingin menafsirkan Al-Qur'an dengan 
pendekatan sekuler. Fenomena ini menunjukkan bahwa ad-dakhil terus mengalami 
metamorfosis seiring perkembangan pemikiran dan dinamika sosial-politik di dunia 
Islam, sehingga penguatan metodologi tafsir yang benar menjadi kebutuhan 
mendesak dalam menjaga kemurnian makna Al-Qur'an. 

2. Bentuk-Bentuk ad-dakhil fi al-tafsir 
Menurut Dr. Hj. Khoirul Umami, M.Ag (2021) Ad-dakhil fi al-tafsir terbagi 

menjadi dua bentuk utama, yaitu ad-dakhil al-naqli dan ad-dakhil al-aqli. Pembagian 
ini menunjukkan bahwa unsur asing yang mencemari tafsir Al-Qur'an dapat 
bersumber dari riwayat atau periwayatan yang tidak valid (aspek naqli) maupun dari 
pemikiran dan logika yang menyimpang (aspek aqli). Berikut adalah rincian kedua 
bentuk tersebut: 

1) Ad-Dakhil al-Naqli (Unsur Asing Berbasis Riwayat) 
Bentuk pertama ini merujuk pada masuknya unsur-unsur yang bersumber dari 

riwayat atau informasi yang tidak valid, lemah, bahkan palsu, yang kemudian 
digunakan sebagai landasan tafsir. Bentuk-bentuk ad-dakhil al-naqli meliputi: 

a. Hadis Maudhu' (Hadis Palsu) 
Hadis yang disandarkan kepada Rasulullah SAW secara sengaja 

melalui kebohongan yang direkayasa oleh perawi. Hadis ini dibuat demi 
kepentingan tertentu, baik politik, sektarian, atau ideologis. 
Indikasi kepalsuannya bisa diketahui dari: 

a. Pengakuan perawi bahwa ia membuat hadis palsu. 
b. Ditemukan perawi yang dikenal sebagai pendusta. 

Adanya informasi yang tidak logis, bertentangan dengan akal sehat, 
atau bertentangan dengan nash Al-Qur'an dan hadis sahih. 

b. Hadis Dhaif (Lemah) 
Hadis yang perawinya tidak memenuhi syarat keadilan dan 

kedhabitan (kredibilitas dan ketelitian). Dalam tafsir, penggunaan hadis 
dhaif tanpa menyebutkan derajat kelemahannya termasuk bentuk ad-
dakhil. 

c. Israiliyyat yang Bertentangan dengan Al-Qur'an dan Sunnah (Lanjutan) 
Israiliyyat dalam tafsir dibagi menjadi tiga kategori: 

c. Riwayat yang sesuai dengan Al-Qur'an dan Sunnah, yang dapat 
diterima. 

d. Riwayat yang bertentangan dengan Al-Qur'an dan Sunnah, yang wajib 
ditolak. 



858 

e. Riwayat yang tidak diketahui kecocokan atau pertentangannya 
(maskut ‘anh), yang tidak perlu diyakini maupun ditolak, kecuali jika 
didukung dalil yang kuat. 

d. Menukil Pendapat Sahabat dan Tabi’in yang Bertentangan dengan Dalil 
Qath’i 

Beberapa mufassir terkadang mengutip pendapat sahabat atau 
tabi’in yang ternyata bertentangan dengan Al-Qur’an, hadis mutawatir, 
atau ijma’. Riwayat semacam ini jika dimasukkan dalam tafsir tanpa kritik, 
termasuk ad-dakhil. 

e. Memasukkan Kisah-Kisah Palsu atau Legenda yang Tidak Memiliki Sumber 
Valid 

Sejumlah kisah-kisah populer yang beredar di masyarakat, baik yang 
bersumber dari mitos lokal maupun pengaruh budaya asing, kerap 
disusupkan dalam tafsir tanpa dasar yang jelas. Ini juga termasuk bentuk 
ad-dakhil al-naqli. 

f. Membuang Sanad dan Mengutip Secara Asal 
Ketika mufassir mengutip riwayat tanpa menyertakan sanad yang 

lengkap dan valid, bahkan terkadang tidak menyebutkan sumbernya sama 
sekali, maka hal tersebut membuka celah masuknya ad-dakhil, sebab 
keabsahan riwayat menjadi kabur. 

2) Ad-Dakhil al-Aqli (Unsur Asing Berbasis Pemikiran dan Rasionalisasi) 
Bentuk kedua ini muncul dari kesalahan penggunaan akal dan logika dalam 

menafsirkan ayat, di mana mufassir tidak lagi mengacu pada metode tafsir yang 
benar, tetapi terjebak dalam kepentingan ideologi, rasionalisasi yang dipaksakan, atau 
pendekatan yang menyimpang. Bentuk-bentuknya meliputi: 

a. Penafsiran dengan Maksud Menyerang Islam 
Ini dilakukan oleh kalangan orientalis, atheis, atau kelompok yang 

memang memiliki maksud buruk terhadap Islam. Mereka sengaja 
menafsirkan ayat secara keliru untuk menunjukkan seolah-olah Al-Qur'an 
mengandung kontradiksi atau kekeliruan. 

b. Penafsiran Literal yang Berlebihan (al-Mujassimah dan al-Mushabbihah) 
Kelompok ini memahami ayat-ayat mutasyabihat (ayat tentang sifat 

Allah) secara harfiah, sehingga menyimpulkan bahwa Allah memiliki sifat 
fisik seperti manusia. Pendekatan yang mengabaikan kaidah tafsir ini 
termasuk bentuk ad-dakhil al-aqli. 

c. Tafsir Batiniah yang Tidak Berdasar 
Sebagian kelompok sufi ekstrem meyakini bahwa setiap ayat 

memiliki makna batin yang hanya bisa dipahami oleh kelompok tertentu. 
Mereka sering mengabaikan makna zahir dan menggantinya dengan tafsir 
batin yang lepas dari metodologi tafsir yang benar. 

d. Pemaksaan Kesesuaian dengan Ilmu Pengetahuan Modern 
Dalam tafsir ilmiah (tafsir ilmi), ada kecenderungan memaksakan 

agar ayat Al-Qur'an selalu selaras dengan temuan sains terbaru. Ketika hal 
ini dilakukan secara berlebihan tanpa mempertimbangkan konteks ayat dan 
kaidah tafsir, maka tafsir tersebut termasuk ad-dakhil al-aqli. 

e. Penafsiran Ideologis 
Tafsir yang dipengaruhi kepentingan politik, ideologi, atau sekte 

tertentu juga merupakan bentuk ad-dakhil al-aqli. Dalam kasus ini, mufassir 



859 

menafsirkan ayat demi membenarkan pandangan politik kelompoknya, 
bukan berdasarkan pendekatan ilmiah yang objektif. 

f. Penafsiran oleh Mufassir yang Tidak Memenuhi Syarat 
Seorang mufassir harus memiliki kualifikasi keilmuan yang 

memadai, baik dalam bidang bahasa Arab, ushul tafsir, ilmu hadis, sejarah 
turunnya ayat (asbabun nuzul), hingga pemahaman komprehensif tentang 
maqashid syariah. Ketika tafsir dilakukan oleh orang yang tidak memenuhi 
kualifikasi ini, maka tafsirnya sangat rentan terkontaminasi ad-dakhil al-
aqli. 

g. Memaknai Ayat di Luar Konteks Sejarah dan Sosialnya 
Sebuah ayat tidak bisa dipahami secara terpisah dari konteks sejarah, 

budaya, dan sosial saat ayat tersebut diturunkan. Ketika konteks ini 
diabaikan dan ayat ditafsirkan sesuka hati, maka tafsir tersebut berpotensi 
mengandung ad-dakhil al-aqli. 

3. Faktor Perkembangan ad-dakhil al-aqli 
Muhammad Said Muhammad Atiyah Aram, dalam karyanya Al-Sabil Ila 

Ma’rifati Al-Ashil Wa Al-Dakhil Fi Tafsir yanag dikutip oleh Ainita Nurusshoumi 
(2020), menyebutkan bahwa ad-dakhil fi al-tafsir tidak muncul secara tiba-tiba, 
melainkan dipengaruhi oleh sejumlah faktor yang kompleks, baik dari sisi sejarah, 
politik, sosial, hingga kelemahan internal umat Islam sendiri dalam menjaga disiplin 
keilmuan tafsir. Berikut adalah faktor-faktor utamanya: 

a. Faktor Politik dan Kekuasaan 
Sejarah mencatat bahwa ketegangan politik di kalangan umat Islam 

mulai memuncak sejak masa akhir pemerintahan Khalifah Utsman bin 
Affan dan berlanjut hingga awal masa kekhalifahan Ali bin Abi Thalib. 
Perpecahan politik ini melahirkan sekte-sekte Islam yang saling berhadap-
hadapan, seperti Khawarij, Syi’ah, dan Murji’ah. Untuk memperkuat 
legitimasi pandangan politik masing-masing, mereka menciptakan hadis-
hadis palsu dan tafsir-tafsir bias yang bertujuan membenarkan klaim 
kelompoknya. Akibatnya, tafsir yang lahir pada masa itu cenderung 
subjektif dan sarat kepentingan politik, bukan lagi tafsir yang murni ilmiah 
dan berlandaskan metode yang benar. 

b. Faktor Kebencian Terhadap Islam 
Selain faktor internal, ad-dakhil juga muncul karena adanya 

serangan dari luar. Kelompok-kelompok yang memusuhi Islam, seperti 
kalangan Yahudi, Nasrani, dan kelompok zindiq, dengan sengaja 
menyusupkan riwayat-riwayat palsu yang tidak memiliki dasar kuat. 
Tujuan mereka adalah merusak ajaran Islam dari dalam, memunculkan 
keraguan di kalangan umat, serta menciptakan kekacauan pemahaman 
terhadap Al-Qur’an. Mereka paham bahwa Al-Qur’an adalah sumber 
utama umat Islam, sehingga kerusakan dalam tafsir akan berdampak besar 
pada rusaknya pemahaman umat terhadap agamanya sendiri. 

c. Faktor Fanatisme Golongan 
Fanatisme atau taksub terhadap kelompok atau mazhab tertentu juga 

menjadi penyebab utama lahirnya ad-dakhil. Masing-masing sekte atau 
golongan merasa wajib menjadikan Al-Qur’an sebagai alat pembenar ajaran 
mereka. Akibatnya, banyak ayat yang dipaksa maknanya agar selaras 
dengan doktrin golongan, bahkan dengan cara mengorbankan objektivitas 
ilmiah dalam tafsir. Mereka menghubungkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan 



860 

keutamaan para imam atau tokoh panutan mereka, meski makna ayat 
sebenarnya tidak mendukung klaim tersebut. Praktik fanatisme ini sangat 
mencederai integritas tafsir dan menciptakan distorsi pemahaman umat 
terhadap ayat-ayat Al-Qur’an. 

d. Faktor Perbedaan Mazhab dan Aliran Pemikiran 
Perbedaan mazhab (ikhtilaf) sebenarnya adalah sunnatullah yang 

tidak terhindarkan. Namun, ketika perbedaan tersebut berkembang 
menjadi konflik teologis dan ideologis yang tajam, tafsir Al-Qur’an pun ikut 
terseret menjadi alat propaganda antarmazhab. Kelompok-kelompok 
seperti Ahmadiyah Qadian, misalnya, menafsirkan ayat-ayat tertentu untuk 
melegitimasi keyakinan mereka bahwa Mirza Ghulam Ahmad adalah nabi 
setelah Nabi Muhammad SAW. Ayat QS. An-Nisa’ [4]: 69 dijadikan sebagai 
dalil bahwa umat Islam masih bisa mencapai derajat kenabian. Penafsiran 
yang dipaksakan semacam ini adalah bentuk nyata ad-dakhil, di mana teks 
Al-Qur’an digunakan demi membenarkan doktrin internal yang telah 
mereka yakini sebelumnya. 

e. Faktor Ketidaktahuan dan Kelemahan Ilmu 
Bukan hanya faktor kesengajaan atau konspirasi, ad-dakhil juga 

muncul akibat kelemahan keilmuan para mufassir sendiri. Sebagian 
muballigh atau penafsir yang memiliki niat baik untuk menyebarkan 
kebaikan, sering kali terjebak mengutip riwayat-riwayat lemah atau bahkan 
palsu tanpa mengetahui statusnya. Mereka tidak melakukan verifikasi 
terlebih dahulu terhadap sumber-sumber yang mereka kutip. Kasus 
semacam ini telah diingatkan oleh al-Suyuthi yang menyebutkan nama-
nama seperti Abu ‘Ishmah Nuh bin Abu Maryam dan Maysarah bin ‘Abdi 
Rabbih, yang terkenal sering membuat riwayat palsu tentang keutamaan 
surat-surat tertentu dalam Al-Qur’an. Riwayat-riwayat semacam ini bahkan 
sempat dikutip oleh mufassir besar seperti al-Zamakhsyari, yang 
menunjukkan bahwa dampak ad-dakhil bisa sangat meluas jika tidak 
dikritisi sejak awal. 

PEMBAHASAN 
1. Pentingnya Memahami Konteks Historis dalam Ad-Dakhil fi al-Tafsir 

Memahami ad-dakhil fi al-tafsir tidak bisa dilepaskan dari pemahaman historis 
tentang bagaimana tafsir berkembang sejak awal. Sejarah menunjukkan bahwa 
fenomena ad-dakhil mulai muncul sejak masa awal Islam, ketika tradisi tafsir belum 
sepenuhnya terlembaga dengan baik. Pengaruh budaya Yahudi dan Nasrani, serta 
percampuran kultur di Jazirah Arab, membuka celah masuknya riwayat-riwayat yang 
tidak autentik ke dalam tafsir. Ketika tradisi tafsir berkembang lebih lanjut, terutama 
setelah masa Rasulullah wafat, penafsiran mulai dipengaruhi oleh dinamika politik, 
konflik antarmazhab, dan upaya sektarian dalam menjadikan Al-Qur'an sebagai alat 
pembenar ideologi tertentu. Konteks historis ini menunjukkan bahwa ad-dakhil 
bukan sekadar kesalahan teknis mufassir, melainkan fenomena historis yang 
dipengaruhi oleh pertarungan kepentingan, pergesekan budaya, dan perbedaan 
mazhab yang terjadi sepanjang sejarah Islam. 

2. Hubungan Ad-Dakhil fi al-Tafsir dengan Ilmu Bahasa Arab 
Pemahaman tentang ad-dakhil juga erat kaitannya dengan penguasaan bahasa 

Arab. Banyak unsur ad-dakhil muncul akibat kelemahan mufassir dalam memahami 
struktur bahasa Arab, terutama dalam memahami makna yang bersifat majazi 
(kiasan), mutasyabihat (simbolik), dan balaghah (gaya bahasa). Kesalahan memahami 



861 

satu kata atau frasa dapat membuka ruang masuknya interpretasi yang tidak sesuai 
dengan maksud asli teks. Contohnya, dalam kasus penggunaan istilah "Harun" dalam 
surat Maryam yang sempat dipahami secara keliru oleh sebagian ahli kitab di Najran, 
menunjukkan bahwa lemahnya penguasaan konteks linguistik dan historis bisa 
melahirkan ad-dakhil. Oleh karena itu, ad-dakhil juga berakar pada lemahnya literasi 
bahasa Arab mufassir, yang pada akhirnya berdampak pada kerusakan tafsir yang 
disampaikan kepada umat. 

3. Peran Hadis dalam Mengidentifikasi Ad-Dakhil fi al-Tafsir 
Hadis berperan sangat penting dalam upaya mengidentifikasi dan menyaring 

unsur ad-dakhil dalam tafsir. Banyak unsur ad-dakhil muncul karena penggunaan 
hadis-hadis palsu (maudhu’) dan lemah (dha’if), yang sering kali dipakai untuk 
memperkuat tafsir yang berpihak pada kelompok atau sekte tertentu. Dengan 
memahami ilmu hadis secara baik, mufassir dapat membedakan antara riwayat sahih 
dan riwayat yang bermasalah. Dalam konteks ini, ad-dakhil tidak hanya merusak 
tafsir secara metodologis, tetapi juga merusak kepercayaan umat terhadap validitas 
tafsir yang disampaikan oleh para tokoh agama. 

4. Implikasi Ad-Dakhil fi al-Tafsir terhadap Studi Islam dan Pendidikan 
Fenomena ad-dakhil memberikan dampak besar terhadap dunia pendidikan 

Islam, khususnya dalam studi tafsir dan ilmu Al-Qur’an. Dalam pendidikan tafsir, 
keberadaan ad-dakhil menjadi tantangan tersendiri karena peserta didik yang tidak 
memiliki literasi kritis dapat dengan mudah menganggap semua tafsir yang beredar 
sebagai benar. Hal ini berbahaya karena ad-dakhil kerap membentuk pemahaman 
yang bias, intoleran, atau bahkan bertentangan dengan semangat keadilan dan 
rahmatan lil ‘alamin yang diusung Al-Qur’an. Oleh karena itu, dalam pembelajaran 
tafsir di lembaga pendidikan Islam, penting untuk menanamkan kesadaran kritis 
tentang bahaya ad-dakhil, serta membekali peserta didik dengan kemampuan 
memilah antara tafsir yang otentik (al-asli) dan tafsir yang terkontaminasi (al-dakhil). 
Dalam hal ini dapat digambarkan sebagai berikut untuk mengimplikasikan dalam 
studi islam: 

Prinsip-Prinsip Dasar dalam Menghindari Ad-Dakhil fi al-TafsirUntuk 
menangkal masuknya ad-dakhil, pendidikan tafsir harus berlandaskan prinsip-
prinsip sebagai berikut: 

a. Berpegang pada Teks Asli: Tafsir harus sesuai dengan makna asli ayat. 
b. Memahami Konteks Historis: Menguasai asbabun nuzul dan sejarah 

turunnya ayat. 
c. Menguasai Ilmu Bahasa Arab: Mufassir harus menguasai nahwu, sharaf, 

dan balaghah. 
d. Selaras dengan Hadis: Tafsir harus mengacu pada penjelasan Rasulullah. 
e. Menghormati Ijma’: Menjaga konsistensi dengan konsensus ulama 

terdahulu. 
Metode Penafsiran yang Mencegah Ad-Dakhil Berikut metode tafsir yang 

relevan dalam menjaga kemurnian tafsir: 
a. Tafsir Bil Ma’tsur: Berdasarkan riwayat sahih dari Nabi, sahabat, dan 

tabi’in. 
b. Tafsir Bil Ra’yi: Menggunakan akal sehat dengan tetap berpegang pada 

metode yang sahih. 
c. Tafsir Ilmi: Menghubungkan ayat dengan ilmu pengetahuan modern 

secara proporsional. 
d. Tafsir Maudhu’i: Menafsirkan tema tertentu secara menyeluruh. 



862 

e. Tafsir Sufistik: Menonjolkan aspek spiritual, namun tidak mengabaikan 
makna zahir. 

Kriteria Keabsahan Tafsir untuk Menjaga dari Ad-Dakhil Tafsir yang baik harus 
memenuhi kriteria berikut: 

a. Sesuai dengan makna eksplisit ayat. 
b. Selaras dengan hadis sahih. 
c. Menggunakan kaidah bahasa yang benar. 
d. Memahami konteks sosial-historis. 
e. Tidak bertentangan dengan ijma’ ulama. 
Faktor-Faktor yang Mendorong Masuknya Ad-Dakhil Berbagai faktor yang 

mendorong ad-dakhil antara lain: 
 

a. Latar Belakang Mufassir: Bias mazhab dan ideologi. 
b. Konteks Historis: Ketidaktepatan memahami latar turunnya ayat. 
c. Perkembangan Ilmu Pengetahuan: Memaksakan ayat sesuai sains. 
d. Budaya dan Tradisi: Memaksakan tafsir agar selaras dengan budaya lokal. 
e. Tujuan Penafsiran: Tafsir diarahkan demi kepentingan politik atau 

golongan. 
Peran Ad-Dakhil fi al-Tafsir dalam Kajian Tafsir Kontemporer Dalam kajian 

tafsir masa kini, kesadaran tentang bahaya ad-dakhil menjadi sangat penting. Di era 
keterbukaan informasi, tafsir yang sarat ad-dakhil mudah menyebar di media sosial 
dan platform digital tanpa melalui proses verifikasi. Oleh karena itu, pendidikan tafsir 
di era modern harus: 

a. Menanamkan kesadaran kritis terhadap validitas sumber tafsir. 
b. Menekankan konsistensi dengan sumber asli (Al-Qur’an, hadis, ijma’). 
c. Mengajarkan metodologi tafsir yang benar sejak dini. 
d. Mengintegrasikan kajian lintas disiplin (sosial, sains, sejarah) untuk 

memperkaya analisis tafsir. 
e. Memanfaatkan teknologi untuk menyediakan sumber tafsir yang 

terverifikasi secara mudah diakses. 
 

 
KESIMPULAN 

Ad-dakhil fi al-tafsir merupakan fenomena yang menunjukkan masuknya 
unsur-unsur asing yang tidak sahih ke dalam proses penafsiran Al-Qur'an, baik 
berupa riwayat palsu, pemikiran ideologis, maupun interpretasi yang dipaksakan 
demi kepentingan tertentu. Keberadaan ad-dakhil telah muncul sejak awal 
perkembangan tafsir dan terus berkembang seiring dinamika sejarah, politik, dan 
sosial umat Islam, mulai dari pengaruh israiliyyat, persaingan sektarian antarmazhab, 
hingga tafsir ideologis modern yang sarat kepentingan politik dan ilmiah yang 
dipaksakan. Oleh karena itu, untuk menjaga kemurnian tafsir, diperlukan penerapan 
metode tafsir yang sahih, penguasaan ilmu bahasa Arab, serta pemahaman mendalam 
terhadap asbabun nuzul dan konteks historis ayat. Pendidikan tafsir di era modern 
juga harus dibekali kesadaran kritis terhadap bahaya ad-dakhil serta kemampuan 
memilah antara tafsir yang autentik dan tafsir yang menyimpang, agar pemahaman 
masyarakat terhadap Al-Qur'an tetap terjaga dalam koridor yang benar dan ilmiah. 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 



863 

   
Abd Muin Salim, Metodologi Ilmu Tafsir. 
Ahmad Asy-Syirbashi, Sejarah Tafsir Qur’an.  
Fahd al-Rumi, Manhaj al-Madrasah al-Aqliah al-Haditsah 
Fahruddin Faiz, Hermeneutika Al-Qur’an tema-tema kontroversial. 
Fajrul Islam, A. F. (2014). Al-Dakhil fi al-Tafsir: Studi kritis dalam metodologi tafsir. 

Tafaqquh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, 2(2), 120-135. 
Fauzan, M., & Ridwan, I. (2022). Integrasi Metode Klasik dan Hermeneutika dalam 

Tafsir Al-Qur’an. Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 10(1), 15-28. 
Fauzi, A., & Syahrul, H. (2023). Munasabah Ayat: Hubungan Tematik dalam Tafsir Al-

Qur’an. Jurnal Ilmu Agama dan Budaya, 6(2), 35-50. 
Firdaus, I., & Rahayu, S. (2023). Asbabun Nuzul dan Relevansinya dalam Tafsir 

Modern. Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 8(2), 35-50. 
Hanifah, L. (2023). Al-Dakhil fi al-Tafsir: Studi terhadap hadits-hadits tentang fadla’il 

al-suwar dalam kitab Tafsir Al-Baidlawi [Skripsi, Universitas Islam Negeri Kiai 
Haji Achmad Siddiq Jember]. 

Hasan, K., & Maulana, B. (2021). Munasabah Ayat dalam Pemahaman Tafsir Al-
Qur’an. Jurnal Tafsir dan Kebudayaan Islam, 3(2), 20-35. 

Hidayat, R., & Salim, T. (2022). Peran Bahasa Arab dalam Pemahaman Al-Qur’an. 
Jurnal Linguistik Islam, 7(1), 10-20. 

Idola, N. (2022). Ad-Dakhil dalam Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab (Kajian 
perspektif tentang ayat-ayat kisah dan hukum) [Skripsi, Universitas Islam 
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau]. 

Irwanto. (2022). Analisis al-Ashil wa ad-Dakhil pada catatan kaki terjemahan Alqur’an 
Kementerian Agama edisi penyempurnaan 2019. Liwaul Dakwah: Jurnal Kajian 
Dakwah dan Masyarakat Islam, 12(1), 91-106. 

Junaidi, M. R. (2020). Al-Asil wa al-Dakhil fi tafsir. Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al-
Qur'an dan Tafsir, 10(1). https://doi.org/10.1234/hermeneutik.v10i1.3902 

Khalid Abdurrahman Al-‘ak, Ushul al-tafsir wa qowaiduhu. 
Lukman, F., & Fadilah, N. (2021). Asbabun Nuzul dan Pentingnya dalam Tafsir Al-

Qur’an. Jurnal Tafsir dan Studi Islam, 9(3), 25-40. 
Muhammad Ulin Nuha, Metode Kritik al-Dakhil fit-Tafsir 
Murtadha, S. (2019). Ilmu Tafsir dan Perkembangannya di Indonesia. Bandung: 

Remaja Rosdakarya.Undang-Undang No. 12 Tahun 2012 tentang Pendidikan 
Tinggi. 

Mustofa, A. (2018). Metodologi Tafsir: Teori dan Praktik. Jakarta: Pustaka Al-Qalam. 
Nasution, H. (2017). Tafsir Tematik: Pendekatan Baru dalam Studi Al-Qur’an. 

Yogyakarta: LKiS. 
Nurusshoumi, A. (2020). Penyimpangan dalam tafsir: Kajian unsur al-Dakhil dalam 

Tafsir Al-Qummi karya Ali bin Ibrahim Al-Qummi. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu 
Al-Qur’an dan Tafsir, 6(2), 275-289. https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1484 

Rahman, A., & Yusuf, I. (2019). Prinsip Al-Asli fi al-Tafsir dalam Kajian Tafsir Al-
Qur’an. Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 8(1), 15-30. 

Ramadhan, F., & Rizki, M. (2024). Integrasi Hermeneutika dalam Tafsir Al-Qur’an: 
Peluang dan Tantangan. Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 11(1), 20-35. 

Ride, A. R., & Riyadi, A. K. (2022). Al-Dakhil dalam tafsir ilmi: Kajian kritik Husein 
Al-Dhazabi atas kitab Al-Jawahir fi tafsir Al-Qur’an. Tajdid: Jurnal Ilmu 
Ushuluddin, 21(2), 235-254. 

Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadits. 



864 

Satria, M., & Maulana, B. (2022). Peran Linguistik dalam Pemahaman Al-Qur’an: 
Kajian Terhadap Al-Asli fi al-Tafsir. Jurnal Linguistik dan Sastra Arab, 7(1), 10-
20. 

Shofa, M. (2013). Ad-Dakhil dalam Tafsir Al-Jami‘ li Ahkam Al-Qur’an karya al-
Qurtubi: Analisis tafsir surah al-Baqarah. ‘Ulum al-Qur’an wa al-Hadith, 6(2), 
271-294. 

SIbawaihi, Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman. 
Sulthoni, A. (2020). Hermeneutika Al-Qur’an perspektif ad-Dakhil fi at-Tafsir. 

Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, 10(2), 120-134. 
Syaoqi. (2018). Al-Dakhil: Substansi dan implikasinya dalam tafsir. Jurnal Putih, Vol. 

III. 
Taufiq Adnan Kamal, Tafsir Kontekstual Al-Qur’an. 
Umami, K. (2021). Al-Dakhil dalam tafsir MTA (Edisi Revisi, Cetakan ke-2). PT 

Rajawali Buana Pusaka.  


