&

G

r—y—
=

\ (Journal Research and Education Studies)
\cf’ Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 § d==
# http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

&=

)
L
r
0
it

L JURNAL MUDABBIR

2

ACCL

Pengertian dan Perkembangan Al-Dakhil Fi Al-Tafsir

Muhammad Taqwal, Irfhan?, Hery Sahputra3, Ahmad Huzaifah*
L234Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: muhammad0403233254@uinsu.ac.id?, irfhan0403232125@uinsu.ac.id?,
herysahputra@Quinsu.ac.id3, ahmad(0403232118@uinsu.ac.id4

ABSTRAK

Fenomena ad-dakhil fi al-tafsir menjadi salah satu isu krusial dalam kajian tafsir Al-Qur’an,
di mana unsur-unsur asing yang tidak sahih masuk ke dalam tafsir, baik melalui riwayat
lemah, hadis palsu, maupun interpretasi yang dipengaruhi oleh kepentingan politik, ideologi,
dan budaya tertentu. Latar belakang munculnya ad-dakhil berakar dari sejarah panjang
dinamika umat Islam, mulai dari interaksi dengan ahli kitab, persaingan antarmazhab, hingga
perpecahan politik yang menjadikan tafsir sebagai alat propaganda dan justifikasi. Penelitian
ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan studi literatur, mengkaji
sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan, termasuk jurnal, buku tafsir, dan karya
akademik yang membahas metodologi tafsir dan konsep al-asli wa al-dakhil. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa ad-dakhil dapat dicegah melalui penerapan metode tafsir yang benar,
seperti tafsir bil ma’tsur dan bil ra’yi yang sahih, penguasaan bahasa Arab yang kuat, serta
pemahaman kontekstual terhadap asbabun nuzul. Selain itu, pendidikan tafsir yang kritis dan
berbasis literasi ilmiah menjadi kunci utama untuk membentengi umat dari penyimpangan
tafsir di masa kini dan mendatang.

Kata Kunci: Ad-Dakhil Fi Al-Tafsir, Tafsir, Perkembangan

ABSTRACT

The phenomenon of ad-dakhil fi al-tafsir is one of the crucial issues in the study of Al-Quran
interpretation, where foreign elements that are not valid enter the interpretation, either through weak
narrations, false hadiths, or interpretations influenced by certain political, ideological, and cultural
interests. The background to the emergence of ad-dakhil is rooted in the long history of the dynamics of
the Muslim community, starting from interactions with the people of the book, competition between
schools of thought, to political divisions that make interpretation a tool of propaganda and justification.
This study uses a qualitative-descriptive method with a literature study approach, reviewing relevant
primary and secondary sources, including journals, interpretation books, and academic works that
discuss interpretation methodology and the concept of al-asli wa al-dakhil. The results of the study show
that ad-dakhil can be prevented through the application of correct interpretation methods, such as valid
interpretation of bil ma'tsur and bil ra'yi, strong mastery of Arabic, and contextual understanding of
asbabun nuzul. In addition, critical and scientific literacy-based interpretation education is the main
key to protecting the people from interpretation deviations in the present and future.

Keywords: Ad-Dakhil Fi Al-Tafsir, Interpretation, Development

PENDAHULUAN

852


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:muhammad0403233254@uinsu.ac.id1
mailto:irfhan0403232125@uinsu.ac.id
mailto:herysahputra@uinsu.ac.id
mailto:ahmad0403232118@uinsu.ac.id

Tafsir Al-Qur'an merupakan bidang keilmuan yang memiliki peranan penting
dalam memahami makna dan pesan yang terkandung dalam kitab suci umat Islam.
Sejak masa Rasulullah SAW hingga era modern, tradisi penafsiran terus berkembang
mengikuti dinamika ilmu pengetahuan, kebudayaan, dan politik umat Islam. (Junaidi,
M. R. 2020) Setiap generasi mufassir memberikan kontribusi terhadap metode dan
pendekatan tafsir sesuai dengan konteks zamannya. Pada masa sahabat dan tabi'in,
tafsir masih bersifat sederhana dan berfokus pada penjelasan makna literal ayat-ayat
Al-Qur'an. Seiring meluasnya wilayah Islam dan interaksi dengan peradaban lain,
metode tafsir mulai diperkaya dengan pendekatan linguistik, historis, hingga filosofis.
Namun, perkembangan ini juga membawa dampak negatif, yaitu masuknya unsur-
unsur asing yang tidak sesuai dengan prinsip dasar tafsir Islam. Fenomena tersebut
dikenal sebagai al-dakhil fi al-tafsir, yang menjadi isu penting dalam studi ilmu tafsir.
Oleh sebab itu, memahami perkembangan tafsir tidak dapat dilepaskan dari
memahami kemunculan dan evolusi al-dakhil fi al-tafsir. (Syaoqi, 2018)

Secara terminologis, al-dakhil fi al-tafsir merujuk pada segala bentuk
penyusupan unsur asing, baik berupa pemikiran, kisah, atau interpretasi yang
menyimpang, ke dalam karya-karya tafsir. (Umami, K, 2021) Penyusupan ini bisa
berasal dari luar tradisi Islam, seperti pengaruh Yahudi dan Kristen, maupun dari
dalam umat Islam sendiri melalui kepentingan ideologi, politik, dan sektarianisme.
Para ulama menyadari bahwa jika fenomena al-dakhil ini tidak diantisipasi, maka
tafsir akan kehilangan kemurnian akademiknya dan tidak lagi mampu
merepresentasikan makna Al-Qur'an yang autentik. Oleh karena itu, kajian kritis
terhadap al-dakhil fi al-tafsir menjadi sangat penting sebagai upaya menjaga otoritas
tafsir di tengah gempuran berbagai pemikiran asing. Dengan demikian, studi tentang
al-dakhil tidak hanya berperan sebagai kritik historis, tetapi juga sebagai bagian dari
upaya metodologis menjaga disiplin ilmu tafsir. Dalam konteks keilmuan modern,
kajian al-dakhil memberikan kontribusi penting bagi pengembangan metodologi
tafsir yang lebih ketat dan terjaga.

Perkembangan al-dakhil fi al-tafsir memiliki akar historis yang panjang sejak
periode awal tafsir. Ketika umat Islam mulai berinteraksi dengan tradisi intelektual di
wilayah yang ditaklukkan, terjadi percampuran antara ajaran Islam dengan kisah-
kisah dan mitologi dari tradisi Yahudi, Kristen, Persia, dan India. (Nurusshoumi, A,
2020) Hal ini mendorong masuknya Israiliyyat dalam penafsiran Al-Qur'an, yaitu
kisah-kisah yang berasal dari Bani Israil yang tidak memiliki dasar yang jelas dalam
Al-Qur'an dan Hadis. Meskipun sebagian Israiliyyat dipandang sebagai informasi
pelengkap, tidak sedikit yang bertentangan dengan akidah Islam dan malah
menciptakan distorsi makna ayat. Di sisi lain, tafsir juga dipengaruhi oleh persaingan
politik di masa kekhalifahan, di mana penafsiran ayat tertentu sengaja diarahkan
untuk melegitimasi kekuasaan atau menyerang lawan politik. Dari sinilah al-dakhil fi
al-tafsir berkembang tidak hanya dari aspek narasi, tetapi juga dari aspek ideologis
dan politis. (Hanifah, L, 2023)

Selain faktor eksternal, al-dakhil juga muncul dari kalangan internal umat Islam
sendiri. Perbedaan pandangan teologis di antara kelompok-kelompok Islam seperti
Sunni, Syiah, Mu'tazilah, dan Khawarij turut mempengaruhi cara mereka menafsirkan
Al-Qur'an. Masing-masing kelompok sering kali memasukkan pandangan
teologisnya ke dalam tafsir, meskipun pandangan tersebut tidak memiliki dasar yang
kuat dalam tradisi keilmuan tafsir Islam. Akibatnya, tafsir Al-Qur'an tidak lagi murni
sebagai upaya memahami teks wahyu, tetapi berubah menjadi alat propaganda
teologis dan politik. Penyusupan ideologis ini sangat berbahaya karena mengaburkan

853



objektivitas tafsir dan menjauhkan umat dari pemahaman yang jernih terhadap pesan
Al-Qur'an. Oleh sebab itu, penting bagi kajian tafsir untuk memiliki metode yang
mampu mendeteksi dan mengkritisi al-dakhil yang berasal dari kepentingan internal.
(Junaidi, M. R, 2020)

Perkembangan al-dakhil fi al-tafsir juga terus berlangsung hingga era modern.
Masuknya metode hermeneutika Barat ke dalam kajian tafsir menambah kompleksitas
persoalan al-dakhil. Beberapa pemikir modern mencoba menafsirkan Al-Qur'an
menggunakan pendekatan hermeneutika yang lahir dari tradisi Kristen dan
sekularisme Barat. Pendekatan ini sering kali mengabaikan prinsip-prinsip dasar tafsir
yang telah dirumuskan oleh ulama klasik. Akibatnya, makna ayat-ayat Al-Qur'an
direduksi menjadi sekadar teks historis yang dapat diinterpretasikan secara bebas
tanpa batasan epistemologis. Al-dakhil dalam bentuk hermeneutika sekuler ini
berpotensi mencabut Al-Qur'an dari ruh ketuhanannya dan menjadikannya sekadar
dokumen budaya. Oleh sebab itu, tantangan modern ini menuntut respons
metodologis yang tepat dari para sarjana tafsir. (Nurusshoumi, A, 2020)

Kemunculan al-dakhil juga tidak lepas dari pengaruh globalisasi informasi di

era digital saat ini. Tafsir Al-Qur'an tidak lagi terbatas pada kajian akademik di
pesantren atau universitas Islam, melainkan juga menjadi objek kajian populer yang
dikonsumsi oleh publik luas. Berbagai informasi yang beredar di internet, media
sosial, dan platform digital lainnya sering kali bercampur antara tafsir yang sahih
dengan tafsir yang disusupi al-dakhil. Fenomena ini semakin mengkhawatirkan
ketika banyak konten tafsir di media digital tidak melalui proses verifikasi ilmiah yang
ketat. Akibatnya, pemahaman masyarakat terhadap Al-Qur'an menjadi rentan
terhadap penyimpangan makna. Oleh karena itu, literasi kritis terhadap tafsir dan
kemampuan membedakan antara tafsir yang otentik dan tafsir yang disusupi al-
dakhil menjadi keterampilan yang sangat penting.
Dalam rangka menghadapi tantangan al-dakhil fi al-tafsir, para ulama dan sarjana
tafsir telah merumuskan metode seleksi dan kritik tafsir yang ketat. Di antara metode
tersebut adalah kritik sanad, yaitu meneliti kredibilitas sumber-sumber tafsir, serta
kritik matan yang menilai kesesuaian kandungan tafsir dengan prinsip-prinsip ajaran
Islam yang mapan. Selain itu, pendekatan magqgashid syariah juga dikembangkan
untuk memastikan bahwa tafsir yang dihasilkan relevan dengan tujuan-tujuan utama
syariat tanpa mengabaikan akar epistemologis Islam. Metodologi kritis ini berfungsi
sebagai filter ilmiah agar tafsir tidak mudah terkontaminasi oleh al-dakhil, baik yang
bersumber dari luar Islam maupun dari internal umat Islam sendiri. Dengan adanya
metode ini, tafsir diharapkan tetap menjadi sarana memahami wahyu secara murni
dan objektif. (Firdaus, 1., & Rahayu, S, 2023)

Urgensi kajian tentang pengertian dan perkembangan al-dakhil fi al-tafsir
semakin dirasakan di tengah derasnya arus informasi dan globalisasi pemikiran saat
ini. Studi ini tidak hanya berkontribusi dalam menjaga kemurnian tafsir, tetapi juga
menjadi benteng intelektual bagi umat Islam dalam memahami Al-Qur'an secara kritis
dan komprehensif. Dengan memahami akar sejarah, sumber-sumber al-dakhil, serta
metode kritis dalam mendeteksi dan mengatasinya, umat Islam dapat
mengembangkan tradisi tafsir yang kuat dan tangguh. Tafsir yang kokoh secara
metodologis akan mampu memberikan pemahaman yang benar dan kontekstual
terhadap Al-Qur'an di tengah kompleksitas zaman. Oleh karena itu, kajian tentang al-
dakhil fi al-tafsir bukan sekadar studi akademik semata, melainkan juga bagian dari
tanggung jawab intelektual umat Islam dalam menjaga kesucian kitab sucinya.

854



Pembahasan mengenai pengertian dan perkembangan al-dakhil fi al-tafsir akan
dipaparkan secara komprehensif dan sistematis. Kajian ini akan menguraikan definisi
dasar al-dakhil, sejarah kemunculannya, faktor-faktor penyebabnya, hingga
relevansinya dalam konteks kekinian.

TINJAUAN PUSTAKA

Ditinjau secara etimologis, istilah ad-dakhil berasal dari kata kerja dakhila,
yang secara bahasa mengandung makna sesuatu yang terdapat di dalam namun
bersifat rusak atau cacat. Ar-Ragib al-Asfahani menjelaskan bahwa kata dakhala
merupakan simbol atau kinayah dari suatu bentuk kerusakan. Sementara itu, dalam
Tartib al-Qamis al-Muhit disebutkan bahwa kata kerja dakhila melahirkan dua
bentuk nomina, yaitu ad-dakhalu dan ad-dakhlu. Istilah ad-dakhalu merujuk pada
kerusakan yang menyerang akal dan fisik manusia, sedangkan ad-dakhlu bermakna
penyakit, aib, atau bentuk keraguan yang merusak kejelasan atau kemurnian suatu
hal. (Maryam Shofa, 2013)

Secara etimologis, istilah al-dakhil berasal dari kata dakhala yang memiliki
makna masuk dan sesuatu yang buruk. Kata tersebut juga dapat merujuk pada unsur
yang berada di dalam suatu benda, seperti bagian dalam tubuh seseorang (batinu amri
al-rajul) atau cacat yang terdapat di dalam kayu (al-‘ayb fi al-hasab) akibat adanya
benda asing yang menyusup ke dalamnya sehingga menyebabkan kerusakan dan
penurunan kualitas kayu tersebut. Fairuz Abadi dalam karyanya al-Qamus al-Muhit
juga menjelaskan bahwa al-dakhil bermakna sesuatu yang masuk ke dalam tubuh atau
pikiran seseorang, baik dalam bentuk penyakit maupun hal-hal negatif lainnya.
Dalam konteks bahasa, masyarakat Arab memahami al-dakhil sebagai istilah untuk
menyebut kata atau unsur asing yang menyusup dan bercampur ke dalam bahasa
Arab, sehingga mengaburkan keaslian dan kemurnian bahasa tersebut. (Syaoqi, 2018)

Muhammad Sa’id Muhammad At}iyyah ‘Aram yang dikutip oleh Syaugqi
menjelaskan, jika al-dakhil merujuk pada tafsir atau penafsiran yang sama sekali tidak
memiliki landasan agama yang jelas, bahkan justru hadir dengan tujuan merusak
makna yang terkandung dalam al-Qur’an. (Syaoqi, 2018) Ada juga pendapat yang
menyatakan bahwa al-dakhil merupakan penafsiran al-Qur’an yang tidak mengacu
pada prinsip-prinsip keagamaan yang otentik, karena terdapat unsur penyimpangan
dalam proses penafsirannya. Penyimpangan tersebut muncul karena unsur
kesengajaan yang terkesan tiba-tiba demi menyesuaikan makna ayat dengan kondisi
sosial-politik setelah wafatnya Rasulullah saw. Sementara itu, ‘Abd. Qadir
Muhammad al-Husain berpendapat bahwa pengertian al-dakhil dari segi bahasa dan
istilah sebenarnya tidak memiliki perbedaan yang signifikan, melainkan cenderung
serupa baik dari segi makna maupun konteks penggunaannya. (Irwanto,2022)

Pada dasarnya, al-dakhil merujuk pada bentuk penafsiran terhadap Al-
Qur’an yang tidak didasarkan pada sumber yang sahih, argumentasi yang kuat, serta
data yang akurat dalam tradisi keagamaan Islam. Dengan kata lain, al-dakhil
merupakan penafsiran yang tidak memiliki pijakan yang valid, baik secara ilmiah
maupun secara syar’i. Penafsiran semacam ini tidak bersumber dari Al-Qur’an, hadits
sahih, pendapat para sahabat dan tabi’in, serta tidak sejalan dengan logika sehat yang
telah memenuhi standar dan syarat-syarat ijtihad yang berlaku dalam ilmu tafsir.
(Akhmad Sulthoni, 2020)

Ketentuan di atas diikuti oleh pendapat Dr. Ibrahim Khalifah (2018) seorang
pakar ilmu Al-Qur’an dan Tafsir dari Universitas Al-Azhar, Mesir, cacat atau aib yang

855



dimaksud bisa disebabkan oleh beberapa hal. Di antaranya adalah faktor
keterasingan, seperti keberadaan unsur asing yang diserap dari luar atau keberadaan
tamu yang tidak diundang. Selain itu, ad-dakhil juga bisa merujuk pada cacat yang
tersembunyi dan baru dapat diketahui setelah dilakukan penelitian secara mendalam,
seperti penyakit yang tidak terlihat, usaha makar yang licik, tindakan penipuan,
keraguan yang ditanamkan, atau bahkan serangga kecil seperti ulat yang tersembunyi
di dalam batang pohon.

Sejalan dengan pendapat di atas, Ainita Nurusshoumi (2020) menjelaskan
bahwa ad-dakhil merupakan bentuk penafsiran Al-Qur'an yang kehilangan nilai
orisinalitasnya dari sudut pandang agama. Hal ini disebabkan adanya unsur
kecacatan dalam proses penafsiran yang terjadi akibat kesengajaan atau interpretasi
yang dipaksakan demi menyesuaikan kondisi tertentu, membenarkan suatu
argumentasi, atau kepentingan lainnya yang tidak murni berasal dari sumber ajaran
Islam yang otentik.

Dengan melihat beberapa pengertian di atas penulis memberikan pemahaman
bahwa proses penafsiran Al-Qur’an, seorang mufassir dituntut untuk berpegang
teguh pada sumber-sumber yang sahih dan terpercaya, yaitu Al-Qur’an itu sendiri,
hadits-hadits yang shahih, pendapat para sahabat, serta pemikiran tabi’in. Selain itu,
penafsiran tersebut juga harus sesuai dengan kaidah-kaidah tafsir dan ilmu Al-Qur’an
yang telah disepakati dalam tradisi keilmuan Islam. Ketika sebuah penafsiran tidak
memenuhi standar tersebut, maka penafsiran itu perlu dikritisi, dievaluasi, bahkan
diperbaiki agar tidak menimbulkan kesalahan pemahaman di tengah masyarakat.
Proses penyimpangan atau masuknya unsur-unsur asing yang merusak keaslian dan
kemurnian makna ayat-ayat Al-Qur’an inilah yang dikenal sebagai al-dakhil dalam
ilmu tafsir.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kuantitatif dengan pendekatan deskriptif
untuk mengkaji ad-dakhil fi al-tafsir, yaitu masuknya unsur-unsur asing yang tidak
memiliki landasan sahih ke dalam penafsiran Al-Qur’an, sehingga menimbulkan
distorsi makna. Berdasarkan kajian terhadap jurnal, tesis, skripsi, dan buku yang
membahas ad-dakhil, diketahui bahwa bentuk-bentuknya beragam, mulai dari
masuknya cerita israiliyat, penafsiran yang dipaksakan demi pembenaran
kepentingan ideologi atau politik tertentu, hingga penafsiran yang terlalu rasional dan
mengabaikan kaidah tafsir yang baku. Faktor-faktor yang melatarbelakangi fenomena
ini antara lain lemahnya penguasaan bahasa Arab, minimnya pemahaman terhadap
metodologi tafsir, serta adanya tekanan eksternal seperti dinamika politik atau
pengaruh pemikiran asing.

HASIL
1. Sejarah Perkembangan ad-dakhil fi al-tafsir

Sejarah ad-dakhil fi al-tafsir telah dimulai bahkan sebelum lahirnya Islam di
Jazirah Arab, ketika para ahli kitab Yahudi bermigrasi ke Yatsrib dan Yaman karena
ramalan akan datangnya nabi akhir zaman. Interaksi budaya antara Yahudi dan Arab
pada masa itu membuka celah masuknya pengaruh luar ke dalam tradisi keagamaan
masyarakat Arab, yang kemudian berlanjut setelah sebagian mereka masuk Islam dan
ikut memberikan pandangan dalam memahami Al-Qur'an, terutama terkait kisah-
kisah umat terdahulu (israiliyat). Ketika Islam berkembang, ad-dakhil juga muncul
melalui kesalahan pemahaman sebagian sahabat terhadap ayat-ayat tertentu,
meskipun Rasulullah segera meluruskannya. Setelah Rasulullah wafat, kesalahan

856



tafsir semakin berkembang, terutama ketika penafsiran Al-Qur'an mulai dipengaruhi
oleh kepentingan politik pada masa Khulafaur Rasyidin, khususnya pasca Perang
Siffin yang melahirkan kelompok-kelompok politik seperti Khawarij dan Syi’ah yang
menafsirkan ayat sesuai kepentingan masing-masing.

Pada masa dinasti-dinasti Islam, ad-dakhil berkembang lebih luas seiring
masuknya pengaruh filsafat Yunani dan pemikiran rasional ke dalam tafsir,
memunculkan tafsir filosofis yang kadang memaksakan makna-makna tekstual agar
selaras dengan logika filsafat. Di era pertengahan, berbagai aliran teologi seperti
Mu'tazilah, Qadariyah, dan Murji’ah juga berkontribusi melahirkan ad-dakhil, karena
mereka sering menafsirkan ayat Al-Qur’an sesuai doktrin mazhab masing-masing.
Memasuki era modern, ad-dakhil hadir dalam bentuk baru, seperti tafsir ilmiah yang
berlebihan (menyamakan ayat-ayat Al-Qur’an dengan temuan sains secara paksa)
serta tafsir ideologis yang sarat kepentingan politik, baik dari kelompok
fundamentalis maupun kelompok liberal yang ingin menafsirkan Al-Qur'an dengan
pendekatan sekuler. Fenomena ini menunjukkan bahwa ad-dakhil terus mengalami
metamorfosis seiring perkembangan pemikiran dan dinamika sosial-politik di dunia
Islam, sehingga penguatan metodologi tafsir yang benar menjadi kebutuhan
mendesak dalam menjaga kemurnian makna Al-Qur'an.

2. Bentuk-Bentuk ad-dakhil fi al-tafsir

Menurut Dr. Hj. Khoirul Umami, M.Ag (2021) Ad-dakhil fi al-tafsir terbagi
menjadi dua bentuk utama, yaitu ad-dakhil al-naqli dan ad-dakhil al-aqli. Pembagian
ini menunjukkan bahwa unsur asing yang mencemari tafsir Al-Qur'an dapat
bersumber dari riwayat atau periwayatan yang tidak valid (aspek naqli) maupun dari
pemikiran dan logika yang menyimpang (aspek aqli). Berikut adalah rincian kedua
bentuk tersebut:

1) Ad-Dakhil al-Naqli (Unsur Asing Berbasis Riwayat)

Bentuk pertama ini merujuk pada masuknya unsur-unsur yang bersumber dari
riwayat atau informasi yang tidak valid, lemah, bahkan palsu, yang kemudian
digunakan sebagai landasan tafsir. Bentuk-bentuk ad-dakhil al-naqli meliputi:

a. Hadis Maudhu' (Hadis Palsu)

Hadis yang disandarkan kepada Rasulullah SAW secara sengaja
melalui kebohongan yang direkayasa oleh perawi. Hadis ini dibuat demi
kepentingan tertentu, baik politik, sektarian, atau ideologis.

Indikasi kepalsuannya bisa diketahui dari:
a. Pengakuan perawi bahwa ia membuat hadis palsu.
b. Ditemukan perawi yang dikenal sebagai pendusta.

Adanya informasi yang tidak logis, bertentangan dengan akal sehat,
atau bertentangan dengan nash Al-Qur'an dan hadis sahih.

b. Hadis Dhaif (Lemah)

Hadis yang perawinya tidak memenuhi syarat keadilan dan
kedhabitan (kredibilitas dan ketelitian). Dalam tafsir, penggunaan hadis
dhaif tanpa menyebutkan derajat kelemahannya termasuk bentuk ad-
dakhil.

c. Israiliyyat yang Bertentangan dengan Al-Qur'an dan Sunnah (Lanjutan)

Israiliyyat dalam tafsir dibagi menjadi tiga kategori:

C. Riwayat yang sesuai dengan Al-Qur'an dan Sunnah, yang dapat
diterima.

d. Riwayat yang bertentangan dengan Al-Qur'an dan Sunnah, yang wajib
ditolak.

857



e.

Riwayat yang tidak diketahui kecocokan atau pertentangannya
(maskut ‘anh), yang tidak perlu diyakini maupun ditolak, kecuali jika
didukung dalil yang kuat.

d. Menukil Pendapat Sahabat dan Tabi'in yang Bertentangan dengan Dalil

Qath’i

Beberapa mufassir terkadang mengutip pendapat sahabat atau
tabi’in yang ternyata bertentangan dengan Al-Qur’an, hadis mutawatir,
atau ijma’. Riwayat semacam ini jika dimasukkan dalam tafsir tanpa kritik,
termasuk ad-dakhil.
Memasukkan Kisah-Kisah Palsu atau Legenda yang Tidak Memiliki Sumber
Valid

Sejumlah kisah-kisah populer yang beredar di masyarakat, baik yang
bersumber dari mitos lokal maupun pengaruh budaya asing, kerap
disusupkan dalam tafsir tanpa dasar yang jelas. Ini juga termasuk bentuk
ad-dakhil al-naqli.

f. Membuang Sanad dan Mengutip Secara Asal

Ketika mufassir mengutip riwayat tanpa menyertakan sanad yang

lengkap dan valid, bahkan terkadang tidak menyebutkan sumbernya sama

sekali, maka hal tersebut membuka celah masuknya ad-dakhil, sebab

keabsahan riwayat menjadi kabur.
2) Ad-Dakhil al-Aqli (Unsur Asing Berbasis Pemikiran dan Rasionalisasi)

Bentuk kedua ini muncul dari kesalahan penggunaan akal dan logika dalam
menafsirkan ayat, di mana mufassir tidak lagi mengacu pada metode tafsir yang
benar, tetapi terjebak dalam kepentingan ideologi, rasionalisasi yang dipaksakan, atau
pendekatan yang menyimpang. Bentuk-bentuknya meliputi:

a.

Penafsiran dengan Maksud Menyerang Islam

Ini dilakukan oleh kalangan orientalis, atheis, atau kelompok yang
memang memiliki maksud buruk terhadap Islam. Mereka sengaja
menafsirkan ayat secara keliru untuk menunjukkan seolah-olah Al-Qur'an
mengandung kontradiksi atau kekeliruan.
Penafsiran Literal yang Berlebihan (al-Mujassimah dan al-Mushabbihah)

Kelompok ini memahami ayat-ayat mutasyabihat (ayat tentang sifat
Allah) secara harfiah, sehingga menyimpulkan bahwa Allah memiliki sifat
tisik seperti manusia. Pendekatan yang mengabaikan kaidah tafsir ini
termasuk bentuk ad-dakhil al-aqli.
Tafsir Batiniah yang Tidak Berdasar

Sebagian kelompok sufi ekstrem meyakini bahwa setiap ayat
memiliki makna batin yang hanya bisa dipahami oleh kelompok tertentu.
Mereka sering mengabaikan makna zahir dan menggantinya dengan tafsir
batin yang lepas dari metodologi tafsir yang benar.
Pemaksaan Kesesuaian dengan Ilmu Pengetahuan Modern

Dalam tafsir ilmiah (tafsir ilmi), ada kecenderungan memaksakan
agar ayat Al-Qur'an selalu selaras dengan temuan sains terbaru. Ketika hal
ini dilakukan secara berlebihan tanpa mempertimbangkan konteks ayat dan
kaidah tafsir, maka tafsir tersebut termasuk ad-dakhil al-aqli.
Penafsiran Ideologis

Tafsir yang dipengaruhi kepentingan politik, ideologi, atau sekte
tertentu juga merupakan bentuk ad-dakhil al-aqli. Dalam kasus ini, mufassir

858



menafsirkan ayat demi membenarkan pandangan politik kelompoknya,
bukan berdasarkan pendekatan ilmiah yang objektif.
f. Penafsiran oleh Mufassir yang Tidak Memenuhi Syarat
Seorang mufassir harus memiliki kualifikasi keilmuan yang
memadai, baik dalam bidang bahasa Arab, ushul tafsir, ilmu hadis, sejarah
turunnya ayat (asbabun nuzul), hingga pemahaman komprehensif tentang
magqashid syariah. Ketika tafsir dilakukan oleh orang yang tidak memenuhi
kualifikasi ini, maka tafsirnya sangat rentan terkontaminasi ad-dakhil al-
aqli.
g. Memaknai Ayat di Luar Konteks Sejarah dan Sosialnya
Sebuah ayat tidak bisa dipahami secara terpisah dari konteks sejarah,
budaya, dan sosial saat ayat tersebut diturunkan. Ketika konteks ini
diabaikan dan ayat ditafsirkan sesuka hati, maka tafsir tersebut berpotensi
mengandung ad-dakhil al-aqli.
3. Faktor Perkembangan ad-dakhil al-aqli
Muhammad Said Muhammad Atiyah Aram, dalam karyanya Al-Sabil Ila
Ma'rifati Al-Ashil Wa Al-Dakhil Fi Tafsir yanag dikutip oleh Ainita Nurusshoumi
(2020), menyebutkan bahwa ad-dakhil fi al-tafsir tidak muncul secara tiba-tiba,
melainkan dipengaruhi oleh sejumlah faktor yang kompleks, baik dari sisi sejarah,
politik, sosial, hingga kelemahan internal umat Islam sendiri dalam menjaga disiplin
keilmuan tafsir. Berikut adalah faktor-faktor utamanya:
a. Faktor Politik dan Kekuasaan
Sejarah mencatat bahwa ketegangan politik di kalangan umat Islam
mulai memuncak sejak masa akhir pemerintahan Khalifah Utsman bin
Affan dan berlanjut hingga awal masa kekhalifahan Ali bin Abi Thalib.
Perpecahan politik ini melahirkan sekte-sekte Islam yang saling berhadap-
hadapan, seperti Khawarij, Syi'ah, dan Murji'ah. Untuk memperkuat
legitimasi pandangan politik masing-masing, mereka menciptakan hadis-
hadis palsu dan tafsir-tafsir bias yang bertujuan membenarkan klaim
kelompoknya. Akibatnya, tafsir yang lahir pada masa itu cenderung
subjektif dan sarat kepentingan politik, bukan lagi tafsir yang murni ilmiah
dan berlandaskan metode yang benar.
b. Faktor Kebencian Terhadap Islam
Selain faktor internal, ad-dakhil juga muncul karena adanya
serangan dari luar. Kelompok-kelompok yang memusuhi Islam, seperti
kalangan Yahudi, Nasrani, dan kelompok =zindiq, dengan sengaja
menyusupkan riwayat-riwayat palsu yang tidak memiliki dasar kuat.
Tujuan mereka adalah merusak ajaran Islam dari dalam, memunculkan
keraguan di kalangan umat, serta menciptakan kekacauan pemahaman
terhadap Al-Qur'an. Mereka paham bahwa Al-Qur’an adalah sumber
utama umat Islam, sehingga kerusakan dalam tafsir akan berdampak besar
pada rusaknya pemahaman umat terhadap agamanya sendiri.
c. Faktor Fanatisme Golongan
Fanatisme atau taksub terhadap kelompok atau mazhab tertentu juga
menjadi penyebab utama lahirnya ad-dakhil. Masing-masing sekte atau
golongan merasa wajib menjadikan Al-Qur’an sebagai alat pembenar ajaran
mereka. Akibatnya, banyak ayat yang dipaksa maknanya agar selaras
dengan doktrin golongan, bahkan dengan cara mengorbankan objektivitas
ilmiah dalam tafsir. Mereka menghubungkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan

859



keutamaan para imam atau tokoh panutan mereka, meski makna ayat
sebenarnya tidak mendukung klaim tersebut. Praktik fanatisme ini sangat
mencederai integritas tafsir dan menciptakan distorsi pemahaman umat
terhadap ayat-ayat Al-Qur’an.
d. Faktor Perbedaan Mazhab dan Aliran Pemikiran
Perbedaan mazhab (ikhtilaf) sebenarnya adalah sunnatullah yang
tidak terhindarkan. Namun, ketika perbedaan tersebut berkembang
menjadi konflik teologis dan ideologis yang tajam, tafsir Al-Qur’an pun ikut
terseret menjadi alat propaganda antarmazhab. Kelompok-kelompok
seperti Ahmadiyah Qadian, misalnya, menafsirkan ayat-ayat tertentu untuk
melegitimasi keyakinan mereka bahwa Mirza Ghulam Ahmad adalah nabi
setelah Nabi Muhammad SAW. Ayat QS. An-Nisa’ [4]: 69 dijadikan sebagai
dalil bahwa umat Islam masih bisa mencapai derajat kenabian. Penafsiran
yang dipaksakan semacam ini adalah bentuk nyata ad-dakhil, di mana teks
Al-Qur'an digunakan demi membenarkan doktrin internal yang telah
mereka yakini sebelumnya.
e. Faktor Ketidaktahuan dan Kelemahan Ilmu
Bukan hanya faktor kesengajaan atau konspirasi, ad-dakhil juga
muncul akibat kelemahan keilmuan para mufassir sendiri. Sebagian
muballigh atau penafsir yang memiliki niat baik untuk menyebarkan
kebaikan, sering kali terjebak mengutip riwayat-riwayat lemah atau bahkan
palsu tanpa mengetahui statusnya. Mereka tidak melakukan verifikasi
terlebih dahulu terhadap sumber-sumber yang mereka kutip. Kasus
semacam ini telah diingatkan oleh al-Suyuthi yang menyebutkan nama-
nama seperti Abu ‘Ishmah Nuh bin Abu Maryam dan Maysarah bin “‘Abdi
Rabbih, yang terkenal sering membuat riwayat palsu tentang keutamaan
surat-surat tertentu dalam Al-Qur’an. Riwayat-riwayat semacam ini bahkan
sempat dikutip oleh mufassir besar seperti al-Zamakhsyari, yang
menunjukkan bahwa dampak ad-dakhil bisa sangat meluas jika tidak
dikritisi sejak awal.
PEMBAHASAN
1. Pentingnya Memahami Konteks Historis dalam Ad-Dakhil fi al-Tafsir
Memahami ad-dakhil fi al-tafsir tidak bisa dilepaskan dari pemahaman historis
tentang bagaimana tafsir berkembang sejak awal. Sejarah menunjukkan bahwa
fenomena ad-dakhil mulai muncul sejak masa awal Islam, ketika tradisi tafsir belum
sepenuhnya terlembaga dengan baik. Pengaruh budaya Yahudi dan Nasrani, serta
percampuran kultur di Jazirah Arab, membuka celah masuknya riwayat-riwayat yang
tidak autentik ke dalam tafsir. Ketika tradisi tafsir berkembang lebih lanjut, terutama
setelah masa Rasulullah wafat, penafsiran mulai dipengaruhi oleh dinamika politik,
konflik antarmazhab, dan upaya sektarian dalam menjadikan Al-Qur'an sebagai alat
pembenar ideologi tertentu. Konteks historis ini menunjukkan bahwa ad-dakhil
bukan sekadar kesalahan teknis mufassir, melainkan fenomena historis yang
dipengaruhi oleh pertarungan kepentingan, pergesekan budaya, dan perbedaan
mazhab yang terjadi sepanjang sejarah Islam.
2. Hubungan Ad-Dakhil fi al-Tafsir dengan Ilmu Bahasa Arab
Pemahaman tentang ad-dakhil juga erat kaitannya dengan penguasaan bahasa
Arab. Banyak unsur ad-dakhil muncul akibat kelemahan mufassir dalam memahami
struktur bahasa Arab, terutama dalam memahami makna yang bersifat majazi
(kiasan), mutasyabihat (simbolik), dan balaghah (gaya bahasa). Kesalahan memahami

860



satu kata atau frasa dapat membuka ruang masuknya interpretasi yang tidak sesuai
dengan maksud asli teks. Contohnya, dalam kasus penggunaan istilah "Harun" dalam
surat Maryam yang sempat dipahami secara keliru oleh sebagian ahli kitab di Najran,
menunjukkan bahwa lemahnya penguasaan konteks linguistik dan historis bisa
melahirkan ad-dakhil. Oleh karena itu, ad-dakhil juga berakar pada lemahnya literasi
bahasa Arab mufassir, yang pada akhirnya berdampak pada kerusakan tafsir yang
disampaikan kepada umat.
3. Peran Hadis dalam Mengidentifikasi Ad-Dakhil fi al-Tafsir

Hadis berperan sangat penting dalam upaya mengidentifikasi dan menyaring
unsur ad-dakhil dalam tafsir. Banyak unsur ad-dakhil muncul karena penggunaan
hadis-hadis palsu (maudhu’) dan lemah (dha’if), yang sering kali dipakai untuk
memperkuat tafsir yang berpihak pada kelompok atau sekte tertentu. Dengan
memahami ilmu hadis secara baik, mufassir dapat membedakan antara riwayat sahih
dan riwayat yang bermasalah. Dalam konteks ini, ad-dakhil tidak hanya merusak
tafsir secara metodologis, tetapi juga merusak kepercayaan umat terhadap validitas
tafsir yang disampaikan oleh para tokoh agama.

4. Implikasi Ad-Dakhil fi al-Tafsir terhadap Studi Islam dan Pendidikan

Fenomena ad-dakhil memberikan dampak besar terhadap dunia pendidikan
Islam, khususnya dalam studi tafsir dan ilmu Al-Qur’an. Dalam pendidikan tafsir,
keberadaan ad-dakhil menjadi tantangan tersendiri karena peserta didik yang tidak
memiliki literasi kritis dapat dengan mudah menganggap semua tafsir yang beredar
sebagai benar. Hal ini berbahaya karena ad-dakhil kerap membentuk pemahaman
yang bias, intoleran, atau bahkan bertentangan dengan semangat keadilan dan
rahmatan lil ‘alamin yang diusung Al-Qur’an. Oleh karena itu, dalam pembelajaran
tafsir di lembaga pendidikan Islam, penting untuk menanamkan kesadaran kritis
tentang bahaya ad-dakhil, serta membekali peserta didik dengan kemampuan
memilah antara tafsir yang otentik (al-asli) dan tafsir yang terkontaminasi (al-dakhil).
Dalam hal ini dapat digambarkan sebagai berikut untuk mengimplikasikan dalam
studi islam:

Prinsip-Prinsip Dasar dalam Menghindari Ad-Dakhil fi al-TafsirUntuk
menangkal masuknya ad-dakhil, pendidikan tafsir harus berlandaskan prinsip-
prinsip sebagai berikut:

a. Berpegang pada Teks Asli: Tafsir harus sesuai dengan makna asli ayat.

b. Memahami Konteks Historis: Menguasai asbabun nuzul dan sejarah

turunnya ayat.

c. Menguasai [Imu Bahasa Arab: Mufassir harus menguasai nahwu, sharaf,

dan balaghah.

d. Selaras dengan Hadis: Tafsir harus mengacu pada penjelasan Rasulullah.

e. Menghormati Ijma: Menjaga konsistensi dengan konsensus ulama

terdahulu.

Metode Penafsiran yang Mencegah Ad-Dakhil Berikut metode tafsir yang
relevan dalam menjaga kemurnian tafsir:

a. Tafsir Bil Ma'tsur: Berdasarkan riwayat sahih dari Nabi, sahabat, dan

tabi’in.

b. Tafsir Bil Ra'yi: Menggunakan akal sehat dengan tetap berpegang pada

metode yang sahih.

c. Tafsir IImi: Menghubungkan ayat dengan ilmu pengetahuan modern

secara proporsional.

d. Tafsir Maudhu'i: Menafsirkan tema tertentu secara menyeluruh.

861



e. Tafsir Sufistik: Menonjolkan aspek spiritual, namun tidak mengabaikan
makna zahir.
Kriteria Keabsahan Tafsir untuk Menjaga dari Ad-Dakhil Tafsir yang baik harus
memenuhi kriteria berikut:
Sesuai dengan makna eksplisit ayat.
Selaras dengan hadis sahih.
Menggunakan kaidah bahasa yang benar.
Memahami konteks sosial-historis.
Tidak bertentangan dengan ijma” ulama.
Faktor Faktor yang Mendorong Masuknya Ad-Dakhil Berbagai faktor yang
mendorong ad-dakhil antara lain:

oo e

Latar Belakang Mufassir: Bias mazhab dan ideologi.

Konteks Historis: Ketidaktepatan memahami latar turunnya ayat.
Perkembangan Ilmu Pengetahuan: Memaksakan ayat sesuai sains.

Budaya dan Tradisi: Memaksakan tafsir agar selaras dengan budaya lokal.
Tujuan Penafsiran: Tafsir diarahkan demi kepentingan politik atau
golongan.

Peran Ad-Dakhil fi al-Tafsir dalam Kajian Tafsir Kontemporer Dalam kajian
tafsir masa kini, kesadaran tentang bahaya ad-dakhil menjadi sangat penting. Di era
keterbukaan informasi, tafsir yang sarat ad-dakhil mudah menyebar di media sosial
dan platform digital tanpa melalui proses verifikasi. Oleh karena itu, pendidikan tafsir
di era modern harus:

Menanamkan kesadaran kritis terhadap validitas sumber tafsir.
Menekankan konsistensi dengan sumber asli (Al-Qur’an, hadis, ijma’).
Mengajarkan metodologi tafsir yang benar sejak dini.

Mengintegrasikan kajian lintas disiplin (sosial, sains, sejarah) untuk
memperkaya analisis tafsir.

e. Memanfaatkan teknologi untuk menyediakan sumber tafsir yang
terverifikasi secara mudah diakses.

can o

an oe

KESIMPULAN

Ad-dakhil fi al-tafsir merupakan fenomena yang menunjukkan masuknya
unsur-unsur asing yang tidak sahih ke dalam proses penafsiran Al-Qur'an, baik
berupa riwayat palsu, pemikiran ideologis, maupun interpretasi yang dipaksakan
demi kepentingan tertentu. Keberadaan ad-dakhil telah muncul sejak awal
perkembangan tafsir dan terus berkembang seiring dinamika sejarah, politik, dan
sosial umat Islam, mulai dari pengaruh israiliyyat, persaingan sektarian antarmazhab,
hingga tafsir ideologis modern yang sarat kepentingan politik dan ilmiah yang
dipaksakan. Oleh karena itu, untuk menjaga kemurnian tafsir, diperlukan penerapan
metode tafsir yang sahih, penguasaan ilmu bahasa Arab, serta pemahaman mendalam
terhadap asbabun nuzul dan konteks historis ayat. Pendidikan tafsir di era modern
juga harus dibekali kesadaran kritis terhadap bahaya ad-dakhil serta kemampuan
memilah antara tafsir yang autentik dan tafsir yang menyimpang, agar pemahaman
masyarakat terhadap Al-Qur'an tetap terjaga dalam koridor yang benar dan ilmiah.

DAFTAR PUSTAKA

862



Abd Muin Salim, Metodologi Ilmu Tafsir.

Ahmad Asy-Syirbashi, Sejarah Tafsir Qur’an.

Fahd al-Rumi, Manhaj al-Madrasah al-Aqliah al-Haditsah

Fahruddin Faiz, Hermeneutika Al-Qur’an tema-tema kontroversial.

Fajrul Islam, A. F. (2014). Al-Dakhil fi al-Tafsir: Studi kritis dalam metodologi tafsir.
Tafagquh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, 2(2), 120-135.

Fauzan, M., & Ridwan, I. (2022). Integrasi Metode Klasik dan Hermeneutika dalam
Tafsir Al-Qur’an. Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 10(1), 15-28.

Fauzi, A., & Syahrul, H. (2023). Munasabah Ayat: Hubungan Tematik dalam Tafsir Al-
Qur’an. Jurnal [Imu Agama dan Budaya, 6(2), 35-50.

Firdaus, I, & Rahayu, S. (2023). Asbabun Nuzul dan Relevansinya dalam Tafsir
Modern. Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 8(2), 35-50.

Hanifah, L. (2023). Al-Dakhil fi al-Tafsir: Studi terhadap hadits-hadits tentang fadla’il
al-suwar dalam kitab Tafsir Al-Baidlawi [Skripsi, Universitas Islam Negeri Kiai
Haji Achmad Siddiq Jember].

Hasan, K., & Maulana, B. (2021). Munasabah Ayat dalam Pemahaman Tafsir Al-
Qur’an. Jurnal Tafsir dan Kebudayaan Islam, 3(2), 20-35.

Hidayat, R., & Salim, T. (2022). Peran Bahasa Arab dalam Pemahaman Al-Qur’an.
Jurnal Linguistik Islam, 7(1), 10-20.

Idola, N. (2022). Ad-Dakhil dalam Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab (Kajian
perspektif tentang ayat-ayat kisah dan hukum) [Skripsi, Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau].

Irwanto. (2022). Analisis al-Ashil wa ad-Dakhil pada catatan kaki terjemahan Alqur’an
Kementerian Agama edisi penyempurnaan 2019. Liwaul Dakwah: Jurnal Kajian
Dakwah dan Masyarakat Islam, 12(1), 91-106.

Junaidi, M. R. (2020). Al-Asil wa al-Dakhil fi tafsir. Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al-
Qur'an dan Tafsir, 10(1). https:/ /doi.org/10.1234 / hermeneutik.v10i1.3902

Khalid Abdurrahman Al-‘ak, Ushul al-tafsir wa qowaiduhu.

Lukman, F., & Fadilah, N. (2021). Asbabun Nuzul dan Pentingnya dalam Tafsir Al-
Qur’an. Jurnal Tafsir dan Studi Islam, 9(3), 25-40.

Muhammad Ulin Nuha, Metode Kritik al-Dakhil fit-Tafsir

Murtadha, S. (2019). IImu Tafsir dan Perkembangannya di Indonesia. Bandung;:
Remaja Rosdakarya.Undang-Undang No. 12 Tahun 2012 tentang Pendidikan
Tinggi.

Mustofa, A. (2018). Metodologi Tafsir: Teori dan Praktik. Jakarta: Pustaka Al-Qalam.

Nasution, H. (2017). Tafsir Tematik: Pendekatan Baru dalam Studi Al-Qur’an.
Yogyakarta: LKiS.

Nurusshoumi, A. (2020). Penyimpangan dalam tafsir: Kajian unsur al-Dakhil dalam
Tafsir Al-Qummi karya Ali bin Ibrahim Al-Qummi. Al-Tadabbur: Jurnal IImu
Al-Qur’an dan Tafsir, 6(2), 275-289. https:/ /doi.org/10.30868/ at.v6i02.1484

Rahman, A., & Yusuf, 1. (2019). Prinsip Al-Asli fi al-Tafsir dalam Kajian Tafsir Al-
Qur’an. Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir, 8(1), 15-30.

Ramadhan, F., & Rizki, M. (2024). Integrasi Hermeneutika dalam Tafsir Al-Qur’an:
Peluang dan Tantangan. Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 11(1), 20-35.

Ride, A. R., & Riyadi, A. K. (2022). Al-Dakhil dalam tafsir ilmi: Kajian kritik Husein
Al-Dhazabi atas kitab Al-Jawahir fi tafsir Al-Qur’an. Tajdid: Jurnal IImu
Ushuluddin, 21(2), 235-254.

Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadits.

863



Satria, M., & Maulana, B. (2022). Peran Linguistik dalam Pemahaman Al-Qur’an:
Kajian Terhadap Al-Asli fi al-Tafsir. Jurnal Linguistik dan Sastra Arab, 7(1), 10-
20.

Shofa, M. (2013). Ad-Dakhil dalam Tafsir Al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an karya al-
Qurtubi: Analisis tafsir surah al-Baqarah. ‘Ulum al-Qur’an wa al-Hadith, 6(2),
271-294.

SIbawaihi, Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman.

Sulthoni, A. (2020). Hermeneutika Al-Qur'an perspektif ad-Dakhil fi at-Tafsir.
Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, 10(2), 120-134.

Syaoqi. (2018). Al-Dakhil: Substansi dan implikasinya dalam tafsir. Jurnal Putih, Vol.
III.

Taufiq Adnan Kamal, Tafsir Kontekstual Al-Qur’an.

Umami, K. (2021). Al-Dakhil dalam tafsir MTA (Edisi Revisi, Cetakan ke-2). PT
Rajawali Buana Pusaka.

864



