|
t‘» € Srmbn e

o JURNAL MUDABBIR

‘[L 4L (Journal Research and Education Studies)

dlit] N .
é( ; N Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 e —
e <&
<« < http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Peran Konseling Islami dalam Mengatasi
Kenakalan Anak di Panti Asuhan An-Nur

Rahayu Fuji Astuti!, Adinda Hariana Safitri?,
Innayya Ramadhini Edith3, Klara Putri Ningsih4, Winda Lestari®

1Universitas Potensi Utama, Indonesia
2345 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: lrahavu.pujia@potensi-utama.ac.id, 2adindasafitri948@gmail.com,
3innayarahmadhini@gmail.com, 4klaraputriningsih03@¢gmail.com,
Swindalestari0520@gmail.com

ABSTRAK

Fenomena kenakalan anak di panti asuhan menjadi persoalan sosial yang
memerlukan perhatian serius. Anak-anak yang hidup di lingkungan panti
umumnya berasal dari latar belakang keluarga yang bermasalah, yang berisiko
menyebabkan gangguan psikososial dan perilaku menyimpang. Penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji peran konseling Islami dalam menangani kenakalan
anak di Panti Asuhan An-Nur. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil menunjukkan
bahwa konseling Islami di Panti Asuhan An-Nur diterapkan secara informal
melalui pendekatan kekeluargaan, pembiasaan ibadah, nasihat spiritual, dan
keteladanan pengasuh. Pendekatan ini terbukti efektif dalam membentuk karakter
anak, meningkatkan kedisiplinan, dan mengurangi perilaku menyimpang.
Meskipun terdapat hambatan seperti trauma masa lalu dan kondisi sosial ekonomi
anak, keberhasilan konseling Islami didukung oleh suasana religius dan
keterlibatan emosional antara anak dan pengasuh.

Kata Kunci: Kenakalan Anak, Konseling Islami, Panti Asuhan, Pembinaan Karakter,
Pendekatan Kekeluargaan.

ABSTRACT
The phenomenon of juvenile delinquency in orphanages is a social issue that requires serious
attention. Children living in orphanages often come from troubled family backgrounds, which
put them at risk of experiencing psychosocial disorders and deviant behavior. This study aims to
examine the role of Islamic counseling in addressing delinquent behavior among children at An-
Nur Orphanage. The research employs a descriptive qualitative approach through observation,
interviews, and documentation. The findings show that Islamic counseling at An-Nur
Orphanage is implemented informally through a familial approach, religious habit formation,

891


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:rahayu.pujia@potensi-utama.ac.id
mailto:adindasafitri948@gmail.com
mailto:innayarahmadhini@gmail.com
mailto:klaraputriningsih03@gmail.com
mailto:windalestari0520@gmail.com

spiritual advice, and role modeling by caregivers. This approach has proven effective in shaping
the children’s character, increasing discipline, and reducing deviant behavior. Although
challenges such as past trauma and the children’s socio-economic backgrounds exist, the success
of Islamic counseling is supported by a religious environment and strong emotional bonds

between children and caregivers.
Keywords: Juvenile Delinquency, Islamic Counseling, Orphanages, Character Building, Family

Approach.

PENDAHULUAN

Kenakalan anak merupakan bentuk perilaku menyimpang yang
mencerminkan adanya ketidakseimbangan dalam perkembangan moral, sosial, dan
emosional anak. Fenomena ini semakin kompleks ketika terjadi dalam konteks
panti asuhan, di mana anak-anak umumnya hidup tanpa pengawasan langsung
dari orang tua biologis dan cenderung memiliki pengalaman traumatis
sebelumnya. Anak-anak di panti asuhan umumnya berasal dari keluarga
bermasalah, korban perceraian, yatim/piatu, atau mengalami penelantaran, yang
kesemuanya berdampak pada kondisi psikososial mereka (Solikhah, Ruliyandari, &
Marwati, 2023). Dalam situasi seperti ini, mereka berada pada risiko tinggi
mengalami gangguan perilaku, termasuk kenakalan remaja, yang bila tidak
ditangani secara tepat dapat berlanjut menjadi tindakan kriminal pada usia
dewasa.

Menurut Karlina (2020), kenakalan anak bukan hanya merupakan masalah
perilaku, tetapi sering kali merupakan respons terhadap lingkungan yang tidak
mendukung perkembangan psikologis anak secara sehat. Salah satu pendekatan
yang dinilai mampu menjawab tantangan tersebut adalah konseling Islami.
Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada aspek psikologis semata, melainkan juga
menyentuh dimensi spiritual yang menjadi bagian penting dalam pembentukan
karakter anak. Konseling Islami menggunakan prinsip-prinsip ajaran Islam seperti
tauhid, sabar, syukur, taubat, dan muhasabah sebagai dasar bimbingan, sehingga
membantu anak memahami nilai-nilai kehidupan secara mendalam (Tarmiji, 2018).

Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa penerapan konseling Islami di
panti asuhan dapat memberikan hasil yang signifikan dalam membentuk perilaku
dan karakter anak. Adela (2024) mencatat bahwa konseling Islami yang dilakukan

melalui pelatihan ibadah, pembacaan Al-Qur’an, dan nasihat spiritual efektif dalam

892



meningkatkan kedisiplinan, tanggung jawab, dan semangat hidup anak-anak panti.
Hal senada juga ditemukan dalam penelitian Afifa & Abdurrahman (2021) yang
menunjukkan bahwa metode ceramah, pendekatan personal, dan refleksi ayat-ayat
Al-Qur’an mampu membentuk akhlak positif pada anak-anak bermasalah.

Panti Asuhan An-Nur merupakan salah satu lembaga sosial keagamaan di
Medan yang telah menerapkan pendekatan konseling Islami secara natural dan
terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari. Di sana, anak-anak tidak hanya
dibimbing secara akademik dan sosial, tetapi juga dibentuk secara spiritual melalui
rutinitas ibadah, nasihat moral, dan pendekatan kekeluargaan. Praktik ini sangat
relevan dengan metode uswah hasanah (keteladanan) yang ditekankan dalam
Islam dan terbukti efektif dalam membentuk kelekatan emosional serta perilaku
yang positif pada anak (Silfana, 2017).

Namun demikian, efektivitas konseling Islami juga dipengaruhi oleh sejumlah
faktor seperti keterbatasan fasilitas, latar belakang anak-anak yang kompleks, dan
kesiapan emosional para pengasuh. Oleh karena itu, penting untuk melakukan
penelitian lapangan secara langsung guna mengkaji sejauh mana peran konseling
Islami dalam mengatasi kenakalan anak di panti asuhan. Penelitian ini bertujuan
untuk mengisi kekosongan kajian empiris terkait pelaksanaan konseling Islami
dalam konteks populasi khusus dan memberikan kontribusi terhadap praktik
konseling berbasis nilai dengan menggali praktik konseling Islami yang dilakukan
secara nyata di Panti Asuhan An-Nur, diharapkan hasil penelitian ini dapat
menjadi rujukan bagi praktisi, pendidik, maupun pengambil kebijakan dalam
menyusun pendekatan konseling yang tidak hanya menyentuh aspek perilaku,

tetapi juga jiwa dan spiritualitas anak-anak binaan.

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, yaitu suatu
metode yang digunakan untuk menggambarkan dan memahami fenomena sosial
berdasarkan fakta yang ditemukan di lapangan. Metode ini bertujuan untuk
menggali informasi secara mendalam mengenai kondisi psikososial anak-anak

yang tinggal di Panti Asuhan An-Nur serta sistem pengasuhan yang diterapkan

893



oleh pengurus panti. Penelitian ini dilaksanakan pada hari Selasa, tanggal 29 April
2025 pukul 16.00 WIB.

Subjek utama dalam penelitian ini adalah Bapak Firman Yandi Ndururu,
yang menjabat sebagai pemimpin sekaligus pengurus Panti Asuhan An-Nur. Panti
Asuhan An-Nur tersebut berlokasi di JI. Kapten M. Jamil Lubis No.18a, Bandar
Selamat, Kecamatan Medan Tembung, Kota Medan, Sumatera Utara 20223. Data
dalam penelitian ini dikumpulkan melalui tiga teknik utama, yaitu observasi,
wawancara, dan dokumentasi (Wibowo, 2015; Assingkily, 2021). Dengan
menggabungkan ketiga teknik tersebut, peneliti memperoleh data yang utuh dan
menyeluruh mengenai kehidupan anak-anak di Panti Asuhan An-Nur serta

bagaimana peran pengasuh dalam membentuk karakter dan kesejahteraan mereka.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konseling Islami adalah proses bimbingan dan pertolongan yang dilakukan
berdasarkan nilai-nilai dan ajaran Islam, dengan tujuan membantu individu
memahami, menghadapi, dan menyelesaikan masalah hidupnya secara spiritual dan
psikologis dalam kerangka keimanan kepada Allah. Konseling ini memadukan prinsip-
prinsip ilmu konseling modern dengan ajaran Islam, seperti Al-Qur’an dan Hadis,
sehingga tidak hanya berorientasi pada penyelesaian masalah duniawi, tetapi juga
pembinaan akhlak, peningkatan keimanan, dan pencapaian kebahagiaan dunia-akhirat.
Dalam konseling Islami, manusia dipandang sebagai makhluk holistik yang memiliki
dimensi fisik, akal, dan ruh, sehingga proses konseling mencakup pemulihan dan
pembinaan pada semua aspek tersebut (Utsman, 2006).

Pelaksanaan konseling Islami di Panti Asuhan An-Nur berlangsung secara
alami dan menyatu dalam kehidupan sehari-hari anak-anak. Pengasuh bertindak
sebagai figur pengganti orang tua yang tidak hanya mengarahkan anak secara
perilaku, tetapi juga memberikan perhatian emosional dan bimbingan spiritual.
Konseling tidak dilakukan secara formal seperti dalam ruang praktik, melainkan
melalui interaksi harian yang penuh kedekatan, seperti nasihat setelah salat
berjamaah, bimbingan ketika anak menghadapi konflik dengan temannya, dan
dorongan untuk tetap semangat dalam menjalani pendidikan. Model ini secara

nyata mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam ke dalam praktik keseharian, selaras

894



dengan nilai-nilai tauhid, sabar, syukur, dan introspeksi diri. Pendekatan ini sejalan
dengan pendapat Al-Qarni (2020) yang menyatakan bahwa pembinaan spiritual
dalam konteks Islam lebih efektif jika dilakukan melalui keteladanan dan
pembiasaan dalam aktivitas keseharian, bukan semata melalui ceramah atau
pengajaran verbal.

Kenakalan anak adalah perilaku menyimpang yang dilakukan oleh anak-anak
atau remaja yang bertentangan dengan norma sosial, hukum, atau moral yang berlaku
di masyarakat. Perilaku ini dapat mencakup tindakan seperti membolos sekolah,
berkelahi, mencuri, atau menggunakan zat terlarang. Kenakalan anak seringkali
dipengaruhi oleh faktor lingkungan, keluarga, dan pergaulan sebaya. Menurut Hurlock
(2003), kenakalan remaja merupakan bentuk perilaku yang tidak dapat diterima secara
sosial dan cenderung merugikan diri sendiri maupun orang lain.

Bentuk kenakalan anak yang ditemukan di Panti Asuhan An-Nur antara lain
adalah kebiasaan berbohong kepada orang luar dan sikap menutup diri dari
lingkungan sosial. Berdasarkan hasil observasi, beberapa anak sering memberikan
informasi yang tidak sesuai dengan kenyataan saat diwawancarai, yang menunjukkan
adanya penyimpangan dari nilai kejujuran. Selain itu, anak-anak yang baru masuk ke
panti cenderung menarik diri dan mengalami kesulitan dalam berbaur dengan teman-
teman sebayanya. Sikap tertutup ini menyebabkan komunikasi menjadi terbatas dan
menghambat proses adaptasi sosial anak di lingkungan panti. Kedua bentuk perilaku
ini dapat dikategorikan sebagai kenakalan ringan, namun tetap memerlukan
penanganan yang tepat agar tidak berkembang menjadi masalah yang lebih serius.

Hasil observasi menunjukkan adanya transformasi perilaku anak-anak
setelah mengikuti pola konseling Islami yang diterapkan. Anak-anak yang
sebelumnya menunjukkan perilaku menyimpang ringan, seperti kurang disiplin,
menarik diri dari kelompok, atau kurang patuh terhadap pengasuh, dan berbkata
tidak jujur perlahan menunjukkan perbaikan. Mereka mulai terbiasa mengikuti
kegiatan harian dengan tertib, menunjukkan rasa tanggung jawab terhadap tugas,
dan lebih terbuka dalam berkomunikasi. Proses ini terjadi bukan hanya karena
aturan, melainkan karena adanya pendekatan afektif yang dibangun oleh para
pengasuh secara konsisten. Perubahan ini memperlihatkan bahwa konseling Islami

memberikan dampak psikologis dan spiritual secara simultan, karena bukan hanya

895



perilaku lahiriah yang diubah, tetapi juga kesadaran internal anak terhadap nilai-
nilai kebaikan. Temuan ini diperkuat oleh penelitian Maulana (2022), yang
menunjukkan bahwa interaksi emosional yang hangat antara pembina dan anak
asuh berperan penting dalam membentuk kelekatan (attachment) yang positif,
sehingga memudahkan internalisasi nilai keagamaan dan sosial.

Temuan ini dikuatkan oleh penelitian Rizki & Zuchdi (2021), yang
menunjukkan bahwa bimbingan keagamaan berbasis Islam di panti asuhan dapat
memperkuat motivasi intrinsik dan membentuk perilaku prososial anak secara
signifikan. Melalui pembiasaan ibadah dan penguatan nilai keimanan, anak tidak
hanya menjauhi kenakalan, tetapi juga lebih peka terhadap orang lain serta
menunjukkan sikap kooperatif dalam kegiatan kelompok . Dalam konteks ini,
pendekatan konseling yang mengakar pada spiritualitas terbukti membentuk
struktur kepribadian yang lebih stabil pada anak-anak yang sebelumnya
mengalami kehilangan dan trauma. Hal ini senada dengan pandangan Yusuf
(2019), yang menegaskan bahwa pendekatan spiritual dalam konseling dapat
membantu anak mengatasi luka batin (inner wound) dan meningkatkan resiliensi
melalui penguatan makna hidup.

Namun, tidak dapat dipungkiri bahwa pelaksanaan konseling Islami
menghadapi sejumlah tantangan. Salah satunya adalah keterbatasan tenaga
pengasuh yang menyebabkan pendekatan individual belum dapat dilakukan
secara menyeluruh kepada setiap anak. Di samping itu, latar belakang anak yang
beragam, mulai dari kehilangan orang tua hingga pengalaman kekerasan,
membuat respons terhadap bimbingan berbeda-beda. Beberapa anak memerlukan
waktu lebih lama untuk mempercayai pengasuh atau untuk membuka diri
terhadap perubahan. Dalam hal ini, pendekatan konseling Islami perlu diperkaya
dengan pemahaman psikologi perkembangan dan teknik intervensi non-verbal,
seperti terapi bermain dan metode storytelling berbasis nilai Islam. Seperti yang
dijelaskan oleh Rahmah & Fadillah (2023), metode naratif dalam konseling Islami
sangat efektif untuk anak-anak karena mampu menyentuh ranah afektif dan
imajinatif secara bersamaan, serta membantu mereka mengekspresikan emosi

melalui simbol dan tokoh yang dekat dengan kehidupan mereka.

896



Menurut Hartati & Yusri (2022), keberhasilan konseling Islami sangat
dipengaruhi oleh kapasitas konselor dalam membangun hubungan terapeutik yang
empatik serta kemampuan menyesuaikan metode dengan usia dan kebutuhan
konseli. Pendekatan yang terlalu normatif dan satu arah justru dapat menyebabkan
resistensi, sementara pendekatan yang dialogis, reflektif, dan penuh kasih sayang
akan mempercepat proses internalisasi nilai moral dalam diri anak.

Secara keseluruhan, temuan dari observasi di Panti Asuhan An-Nur
memperlihatkan bahwa konseling Islami yang diterapkan secara kontekstual dan
manusiawi mampu menjadi alternatif efektif dalam membina anak-anak yatim dan
dhuafa. Perubahan perilaku anak bukanlah hasil dari tekanan atau hukuman,
melainkan buah dari pengasuhan yang konsisten dengan nilai agama, keterlibatan
emosional yang hangat, dan pembiasaan spiritual yang terus-menerus. Dengan
model ini, pembinaan tidak hanya menghasilkan anak yang patuh terhadap aturan,
tetapi juga tumbuh menjadi pribadi yang memiliki kesadaran moral dan keimanan
yang kokoh.

Pendekatan konseling Islami yang dilakukan secara informal namun intensif
ini mencerminkan esensi tarbiyah ruhiyah (pendidikan spiritual) dalam Islam, yang
menekankan pada proses pembentukan jiwa dan karakter melalui pembiasaan
amal saleh dan relasi yang sarat kasih sayang. Para pengasuh tidak sekadar
menyampaikan nasihat secara verbal, melainkan menjadi contoh nyata dalam hal
kesabaran, ketulusan, dan kepedulian, yang pada akhirnya membentuk iklim
psikologis yang aman dan menenangkan bagi anak-anak. Kehadiran pengasuh
dalam kehidupan sehari-hari anak sebagai role model menjadikan proses
bimbingan tidak terasa menggurui, melainkan bersifat dialogis dan diterima secara
sukarela oleh anak-anak. Hal ini sesuai dengan prinsip asasi dalam konseling
Islami, yakni muwajahah (perjumpaan hati) dan mahabbah (kasih sayang),
sebagaimana dijelaskan oleh Syamsuddin (2020), bahwa keberhasilan konseling
Islam sangat ditentukan oleh kedalaman relasi antara konselor dan konseli, yang
dibangun atas dasar keikhlasan, keteladanan, dan nilai-nilai ruhiyah.

Lebih jauh, pendekatan ini juga menunjukkan bahwa dalam konteks
pengasuhan anak-anak yang mengalami kehilangan atau trauma, metode konseling

Islami bukan hanya berperan sebagai intervensi psikologis, melainkan juga sebagai

897



proses pemulihan spiritual (spiritual healing) yang memulihkan rasa percaya diri,
harapan, dan makna hidup anak. Aktivitas ibadah harian yang dilakukan bersama,
seperti membaca Al-Qur’an, salat berjamaah, atau mendengarkan kisah teladan
nabi, menjadi sarana internalisasi nilai yang berkesan karena dilakukan dalam
suasana kebersamaan. Dengan demikian, konseling Islami yang diterapkan di Panti
Asuhan An- Nur bukan hanya membina perilaku anak dari luar, tetapi juga
memperkuat fondasi kepribadian melalui pendekatan holistik yang melibatkan

aspek kognitif, afektif, dan spiritual secara simultan.

SIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa konseling Islami yang dilakukan secara
informal namun konsisten di Panti Asuhan An-Nur terbukti efektif dalam
mengatasi kenakalan anak. Pendekatan yang digunakan tidak hanya fokus pada
perilaku, tetapi juga menyentuh aspek emosional dan spiritual anak-anak. Para
pengasuh berperan sebagai orang tua pengganti yang mendampingi anak- anak
melalui nasihat harian, pembiasaan ibadah, dan keteladanan sikap. Konseling ini
dilakukan melalui interaksi sehari-hari yang penuh kasih sayang dan kedekatan,
bukan secara formal dalam ruang konseling. Hasilnya, anak-anak menunjukkan
perubahan positif dalam disiplin, tanggung jawab, serta keterbukaan terhadap
bimbingan.

Meskipun terdapat tantangan seperti keterbatasan jumlah pengasuh dan
latar belakang anak-anak yang kompleks, konseling Islami tetap berhasil
memberikan rasa aman, meningkatkan kesadaran moral, dan memperkuat
keimanan anak-anak. Pendekatan ini tidak hanya membina perilaku lahiriah, tetapi
juga membantu pemulihan luka batin dan membangun makna hidup anak-anak
yang pernah mengalami kehilangan. Dengan demikian, konseling Islami di panti
asuhan merupakan model pembinaan karakter yang holistik, karena mencakup

dimensi kognitif, afektif, dan spiritual secara bersamaan.

898



REFERENSI

Adela, N. (2024). “Teknik Konseling Islami dalam Menangani Kenakalan Anak di
Panti Asuhan Putra Muhammadiyah Kota Medan”. Jurnal Bimbingan dan
Konseling Islam, 7,1-12. https:/ /doi.org /10.37329 /kamaya.v7i4.3602.

Afifa, A, & Abdurrahman, A. (2021). “Peran Bimbingan Konseling Islam dalam
Mengatasi Kenakalan Remaja”. Islamic Counseling: Jurnal Bimbingan Konseling
Islam, 5(2), 175-190. https:/ /doi.org/10.29240/jbk.v5i2.3068.

Al-Qarni, A. (2020). Metode Pendidikan Islam dalam Keluarga dan Lembaga Sosial. Jakarta:
Pustaka Arafah.

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan
Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Hurlock, E. B. (2003). Psikologi Perkembangan: Suatu Pendekatan Sepanjang Rentang
Kehidupan. Jakarta: Erlangga

Karlina, L. (2020). “Fenomena Terjadinya Kenakalan Remaja”. Jurnal Edukasi
Non Formal, 1(1), 147-158. https:/ /ummaspul.e-
journal.id/JenFOL / article/view /434.

Maulana, I. (2022). “Relasi Afektif antara Pengasuh dan Anak Asuh dalam
Konteks Pendidikan Islam”. Jurnal Psikologi dan Pendidikan Islam, 10(1), 21-34.

Rahmah, S., & Fadillah, N. (2023). “Storytelling Islami sebagai Media Konseling
Anak”. Jurnal Pengembangan Pendidikan Anak, 6(1), 13-22.

Silfana, 1. (2017). “Metode Konseling Islami dalam Pendidikan Karakter Anak Panti”.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 23-43.
https:/ /doi.org/10.21043 /tarbivatuna.v8il.2335.

Solikhah, S., Ruliyandari, R., & Marwati, T. A. (2023). “Pendidikan Kenakalan
Remaja di Panti Asuhan Muhammadiyah Prambanan Yogyakarta”. APMa
Jurnal Pengabdian Masyarakat, 3(1), 13-21.
https:/ /doi.org/10.47575/apma.v3il.359.

Syamsuddin, A. (2020). Konseling Islam: Konsep dan Praktiknya dalam Pendidikan.
Bandung: Pustaka Bani Quraisy.

Tarmiji. (2018). Bimbingan Konseling Islam. Medan: Perdana Publishing.

Utsman, M. (2006). Konseling Islami: Konsep dan Aplikasinya dalam Dunia Pendidikan.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Wibowo, A. A. (2015). "Fotografi Tak Lagi Sekedar Alat Dokumentasi”. Imajinasi:
Jurnal Deni, 9(2), 137-142. https:/ /doi.org/10.15294 /imajinasi.v9i2.8847.

Yusuf, M. (2019). “Healing Spiritual dalam Konseling Anak Korban Kehilangan”.
Jurnal Konseling dan Psikoterapi Islam, 7(2), 44-55.

899


https://doi.org/10.37329/kamaya.v7i4.3602
https://doi.org/10.29240/jbk.v5i2.3068
https://ummaspul.e-journal.id/JenFOL/article/view/434
https://ummaspul.e-journal.id/JenFOL/article/view/434
https://doi.org/10.21043/tarbiyatuna.v8i1.2335
https://doi.org/10.47575/apma.v3i1.359
https://doi.org/10.15294/imajinasi.v9i2.8847

