(>

JURNAL MUDABBIR

(Journal Research and Education Studies)
S Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 |
http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

‘5/-'—“‘:’1 :

o
\ofo

@

Analisis Semantik Majaz dan Kinayah dalam Surah Al-Baqarah:
Mengungkap Makna Tersirat dalam Retorika Al-Qur'an

Fauziah Nur Arizal, Intan Triyana Lubis?, Ismi Muharrami3, Husaein Al-Akbar
Nasution4, Hafiz Khotibul Umam5, Rizky Ramadhani Batubaras,
Johan Daniransyah?

1.234567niversitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: fauziah1100000178@uinsu.ac.id}, intantrivanalubis@gmail.com?,
muharramiismi@gmail.com3, husaeinalakbarnst@gmail.com?,
hafidzumam9@gmail.com®, rramadhanibatubara@gmail.com®,

johandaniransyah321@gmail.com”

ABSTRAK
Penelitian ini menganalisis penggunaan Majaz (metafora) dan Kinayah (ungkapan tidak
langsung) dalam Surah Al-Baqarah untuk memahami peran kedua perangkat retoris dalam
memperkaya makna teks Al-Qur'an. Majaz, sebagai bentuk metafora, menyampaikan konsep
abstrak melalui perbandingan simbolik, menjadikannya lebih nyata dan mudah dipahami.
Sementara itu, Kinayah menggunakan ungkapan tidak langsung untuk mengisyaratkan
makna, memungkinkan pesan disampaikan dengan cara yang lebih halus tanpa
menyatakannya secara eksplisit. Melalui analisis contoh-contoh ayat dalam Surah Al-Baqgarah,
penelitian ini menyoroti bagaimana kedua perangkat ini memperdalam pemahaman terhadap
ajaran Al-Qur'an dan juga membahas tantangan dalam menerjemahkan Majaz dan Kinayah
ke dalam bahasa lain, yang dapat menyebabkan hilangnya makna figuratif. Penelitian ini
memberikan kontribusi terhadap tafsir Al-Qur'an dan membuka ruang untuk penelitian lebih
lanjut mengenai bahasa figuratif dalam wahyu Ilahi.
Kata Kunci: Majaz, Kinayah, Surah Al-Baqarah, Tafsir, Metafora

ABSTRACT

This study examines the use of Majaz (metaphor) and Kinayah (indirect expression) in Surah Al-
Bagarah to understand their roles in enriching the meanings of the Qur'anic text. Majaz, as a form of
metaphor, conveys abstract concepts through symbolic comparisons, making them more tangible and
easier to grasp. On the other hand, Kinayah employs indirect expressions to subtly imply meanings,
allowing for a more nuanced communication of messages without stating them explicitly. By analyzing
examples from Surah Al-Bagarah, this research highlights how both rhetorical devices deepen the
understanding of Qur'anic teachings, while also addressing the challenges of translating Majaz and
Kinayah into other languages, which may lead to a loss of figurative meaning. This study contributes
to Qur'anic exegesis and opens avenues for further research on figurative language in divine revelation,
offering insights into the broader implications of language in religious texts.

Keywords: Majaz, Kinayah, Surah Al-Baqarah, Exegesis; Metaphor

965


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:fauziah1100000178@uinsu.ac.id
mailto:intantriyanalubis@gmail.com
mailto:muharramiismi@gmail.com
mailto:husaeinalakbarnst@gmail.com
mailto:hafidzumam9@gmail.com
mailto:rramadhanibatubara@gmail.com
mailto:johandaniransyah321@gmail.com

PENDAHULUAN

Kajian mengenai penggunaan bahasa figuratif dalam Al-Qur'an, khususnya
majaz dan kinayah, telah menjadi topik penting dalam ilmu balaghah dan
tafsir(Izzahurrohman & Nur, 2024). Kedua konsep ini berfungsi sebagai perangkat
bahasa yang memperkaya makna ayat-ayat Al-Qur'an, memungkinkan pembaca
untuk memahami pesan-pesan ilahi secara lebih mendalam dan fleksibel. Namun,
meskipun pentingnya majaz dan kinayah dalam teks-teks suci diakui, terdapat
beberapa perdebatan yang masih berlangsung mengenai bagaimana kedua bentuk
bahasa figuratif ini seharusnya dipahami dan diterjemahkan.

Majaz, yang sering diterjemahkan sebagai metafora atau peralihan makna,
memungkinkan penggunaan kata atau frasa yang tidak sesuai dengan makna
literalnya untuk menyampaikan makna yang lebih luas atau tersirat. Dalam konteks
Al-Qur'an, majaz memberikan dimensi baru dalam memahami pesan moral dan
spiritual yang terkandung dalam ayat-ayatnya. Beberapa peneliti, seperti Fattah,
berpendapat bahwa majaz adalah perangkat penting dalam menyampaikan
kompleksitas pesan Al-Qur'an yang tidak dapat dipahami hanya melalui interpretasi
literal(Fattah et al., 2023). Mereka menganggap bahwa majaz tidak hanya
memperkaya keindahan bahasa Al-Qur'an tetapi juga memungkinkan penafsiran
yang lebih fleksibel dan kontekstual. Namun, pandangan ini tidak sepenuhnya
diterima oleh semua kalangan. Sebagian besar aliran Zahiriyah, misalnya, menentang
penggunaan majaz dalam teks-teks suci karena mereka menganggap bahwa
penggunaan makna figuratif dalam Al-Qur'an berpotensi menyesatkan jika tidak
dipahami dengan benar dalam konteks yang sesuai.

Sementara itu, kinayah, yang merujuk pada ungkapan yang tidak
mengungkapkan makna secara eksplisit tetapi menyiratkan makna melalui konteks
atau petunjuk lain, juga menghadirkan tantangan tersendiri dalam kajian bahasa
Qur'anic. Kinayah dalam Al-Qur'an berfungsi untuk menyampaikan pesan secara
halus, menjaga adab dan etika komunikasi, dan pada saat yang sama memberikan
ruang untuk interpretasi yang lebih mendalam. Riyad Abdallah Naseef dalam Kinayah
as a Figure of Speech in the Qur’an menyoroti bahwa kinayah sering kali tidak memiliki
padanan langsung dalam bahasa-bahasa lain, seperti bahasa Inggris, yang
menyebabkan kesulitan dalam menerjemahkan ungkapan tersebut dengan
tepat(Naseef, 2018). Dalam penelitian ini, Naseef juga menekankan tantangan dalam
mempertahankan fungsi kinayah dalam terjemahan bahasa Inggris, di mana makna
yang tersirat sering kali hilang atau disalahartikan. Meskipun demikian, kinayah tetap
menjadi unsur yang sangat penting dalam Al-Qur'an karena mampu memperkaya
makna dan menyampaikan pesan secara lebih halus dan penuh kebijaksanaan.

Perdebatan lain muncul terkait dengan penggunaan majaz dan kinayah dalam
Al-Qur'an ketika dilihat dari sudut pandang konteks sosial dan historis(Abdul et al.,
2016). Penelitian yang ada sering kali lebih fokus pada aspek linguistik dan teori
balaghah tanpa mengkaji bagaimana kedua perangkat ini berfungsi dalam konteks
budaya dan sosial pada masa turunnya wahyu. Oleh karena itu, penting untuk
mempertimbangkan faktor sejarah dan budaya Arab pada masa itu untuk memahami
secara lebih mendalam bagaimana ungkapan figuratif ini digunakan dalam
komunikasi masyarakat Arab. Penggunaan majaz dan kinayah dalam Surah Al-
Bagarah, misalnya, tidak hanya mencerminkan keindahan bahasa Qur'anic, tetapijuga
bagaimana teks tersebut berinteraksi dengan norma sosial dan budaya yang ada pada
waktu itu(Fasya, 2016). Penelitian ini berupaya untuk mengisi celah ini dengan
menganalisis kedua perangkat figuratif ini dalam Surah Al-Bagarah melalui

966



pendekatan kontekstual yang lebih mendalam, dengan memperhitungkan latar
belakang sosial, budaya, dan sejarah yang relevan.

Dalam konteks inilah penelitian ini memberikan kontribusi yang signifikan dan
baru. Salah satu kebaruan utama yang ditawarkan oleh penelitian ini adalah
pendekatan integratif yang menggabungkan analisis terhadap majaz dan kinayah
dalam satu kajian yang holistik. Penelitian ini berfokus pada bagaimana kedua bentuk
bahasa figuratif ini tidak hanya berfungsi secara terpisah tetapi juga saling
memperkaya untuk menyampaikan makna yang lebih dalam dan kompleks(Muslim,
2025). Dengan menggabungkan majaz dan kinayah dalam satu surah yang sangat
penting, yakni Surah Al-Bagarah, penelitian ini menunjukkan bagaimana keduanya
bekerja sama untuk memperkaya pemahaman terhadap pesan-pesan ilahi yang
terkandung dalam ayat-ayat tersebut.

Selain itu, penelitian ini juga menekankan pentingnya pendekatan semantik
dan retorika dalam memahami majaz dan kinayah. Pendekatan semantik membantu
untuk menggali makna yang terkandung dalam ungkapan figuratif tersebut,
sementara pendekatan retorika menganalisis bagaimana penggunaan majaz dan
kinayah memperkuat struktur argumentasi dan daya tarik estetik dalam ayat-ayat Al-
Qur'an. Melalui kedua pendekatan ini, penelitian ini mampu menggali lebih dalam
bagaimana majaz dan kinayah tidak hanya memperindah bahasa Al-Qur'an tetapi
juga memperkuat pesan yang disampaikan, menjadikannya lebih efektif dalam
mencapai tujuan komunikasi Al-Qur'an yang mendalam dan multilayered.

Kontribusi lain yang ditawarkan oleh penelitian ini adalah penekanan pada
konteks sosial dan historis dalam menafsirkan majaz dan kinayah. Dengan
memanfaatkan pemahaman yang lebih mendalam mengenai kondisi sosial dan
budaya Arab pada masa turunnya wahyu, penelitian ini menunjukkan bagaimana
konteks tersebut sangat memengaruhi cara-cara kedua bentuk bahasa ini dipahami
dan diterjemahkan. Penelitian ini berharap dapat memberikan kontribusi signifikan
bagi pengembangan ilmu tafsir dan balaghah, serta menawarkan perspektif baru
dalam kajian bahasa Qur'anic, khususnya terkait dengan penerapan majaz dan
kinayah dalam Surah Al-Bagarah.

Melalui analisis yang integratif dan kontekstual ini, penelitian ini tidak hanya
memperkaya kajian majaz dan kinayah, tetapi juga memberikan landasan bagi
penelitian-penelitian lanjutan dalam mengkaji bahasa figuratif dalam Al-Qur'an
secara lebih holistik. Penelitian ini diharapkan dapat memperluas cakrawala
pemahaman terhadap teks-teks suci dan membuka jalan bagi peneliti-peneliti
berikutnya untuk menggali lebih dalam tentang interaksi antara bahasa figuratif
lainnya dalam Al-Qur'an.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis teks
untuk mengkaji penggunaan majaz dan kinayah dalam Surah Al-Baqarah. Pendekatan
kualitatif dipilih karena tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk memahami
secara mendalam bagaimana kedua bentuk bahasa figuratif tersebut berfungsi dalam
menyampaikan pesan-pesan ilahi dalam Al-Qur’an(Haryono, 2023). Sumber data
penelitian ini adalah Surah Al-Baqarah, yang dipilih karena surah ini merupakan
surah terpanjang dalam Al-Qur'an dan mengandung banyak ayat dengan
penggunaan majaz dan kinayah. Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah
studi pustaka dengan memanfaatkan teks Al-Qur’an sebagai sumber utama, serta
literatur pendukung seperti tafsir, buku balaghah, dan artikel ilmiah yang relevan.

967



Langkah pertama adalah mengidentifikasi ayat-ayat dalam Surah Al-Baqarah
yang mengandung majaz dan kinayah. Proses ini dilakukan dengan membaca teks Al-
Qur'an secara mendalam dan menandai bagian-bagian yang menunjukkan
penggunaan ungkapan figuratif. Setelah itu, ayat-ayat yang teridentifikasi akan
dikategorikan berdasarkan jenis majaz (misalnya majaz mursal, majaz isti‘arah) dan
kinayah yang ditemukan dalam teks.

Langkah kedua adalah melakukan analisis semantik, yaitu menggali makna
yang lebih dalam yang terkandung dalam penggunaan majaz dan kinayah. Analisis
semantik berfokus pada bagaimana makna tersirat dalam ungkapan figuratif ini dapat
memperkaya pemahaman terhadap pesan yang disampaikan oleh Al-Qur’an. Setiap
ayat yang mengandung majaz atau kinayah akan dianalisis dalam konteks sosial dan
historis untuk memahami latar belakang budaya pada masa turunnya wahyu(Bahri,
2024).

Langkah ketiga adalah melakukan analisis retorika, yang berfokus pada
bagaimana kedua bentuk bahasa figuratif ini memperkaya struktur retoris Al-Qur’an.
Penelitian ini menilai bagaimana majaz dan kinayah berfungsi untuk memperkuat
argumentasi, daya tarik, dan estetika dalam teks Qur’anic, serta bagaimana kedua
perangkat ini memengaruhi cara pembaca memahami pesan moral dan spiritual yang
terkandung dalam ayat-ayat tersebut. Dengan menggunakan teknik analisis semantik
dan retorika, penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih
dalam mengenai peran majaz dan kinayah dalam Surah Al-Bagarah dan kontribusinya
terhadap pemahaman teks Al-Qur’an secara keseluruhan(Bahri, 2024).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Balaghah: Sebuah Pendekatan Linguistik terhadap Keindahan dan Ketepatan
Bahasa )

Balaghah (4¢3W) secara etimologis berasal dari kata 4G - AR yang berarti
“sampai” atau “mencapai.” Dalam konteks bahasa, balaghah merujuk pada
kemampuan menyampaikan makna kepada lawan bicara secara tepat, jelas, dan
indah, sesuai dengan tuntutan situasi (maqam) (Fauzi & Yusup, 2023). Secara istilah,
balaghah dapat dipahami sebagai ilmu yang mempelajari cara menyampaikan makna
dengan ungkapan yang fasih, sesuai konteks, serta indah dalam bentuk dan
susunannya. Ilmu ini menggarisbawahi pentingnya keindahan, kelugasan, dan
ketepatan dalam menyampaikan pesan melalui bahasa (Syakhrani & Rahli, 2023).

Balaghah terdiri dari tiga cabang utama: Ilmu Ma‘ani (! ale), Ilmu Bayan
(O ple), dan Ilmu Badi’ (@) ale). Ilmu Ma’ani membahas struktur kalimat dan
penyesuaiannya dengan kondisi pendengar (magam), seperti susunan mubtada'-
khabar dan taqdim-ta’khir . [Imu Bayan menganalisis makna-makna kiasan dalam
bahasa, seperti tasybih (perumpamaan) dan isti‘arah (metafora), yang berfungsi
memperkaya ekspresi (Smyth, 1995). Sementara itu, IlImu Badi‘mempelajari gaya
bahasa dan ornamen retoris yang memberikan keindahan, seperti jinas dan sajak
(Hamid et al., 2025)

Balaghah memainkan peran yang sangat penting dalam memahami dan
menginterpretasikan teks-teks suci, khususnya Al-Qur'an. Dalam konteks Al-Qur'an,
balaghah tidak hanya berfungsi untuk memperjelas makna, tetapi juga untuk
memperdalam pemahaman spiritual dan intelektual terhadap ayat-ayat yang
disampaikan (Ab Rahman et al., 2018). Penelitian mengenai unsur balaghah dalam Al-
Qur'an, seperti jinas (paronomasia) dan sajak (saja'), menunjukkan bagaimana unsur-

968



unsur ini berperan dalam memperindah dan memperjelas makna yang tersirat dalam
teks (Fauzi & Yusup, 2023).

Sebagai contoh, dalam Surah An-Nazi'at, ditemukan penggunaan jinas dan
saja' yang memperkuat dimensi estetika dan kedalaman makna dalam bahasa Arab
yang digunakan dalam Al-Qur'an. Dengan adanya balaghah, pembaca dapat
merasakan kekuatan ekspresif dalam setiap ayat yang mengandung pesan moral dan
spiritual yang mendalam (Ab Rahman et al., 2018). Ini mencerminkan pentingnya
balaghah dalam memfasilitasi pemahaman yang lebih mendalam terhadap teks-teks
suci tersebut.

Balaghah tidak hanya berfungsi dalam konteks linguistik, tetapi juga berperan
dalam memperkaya pemahaman ilmiah dalam tradisi literasi Islam. Balaghah
membantu dalam merumuskan argumen dan meningkatkan kejelasan dalam
penyampaian ideologi atau pandangan tertentu, terutama dalam teks-teks keagamaan
dan filosofis (Aflisia, 2021). Kontribusi al-Sakkaki dalam mendalami balaghah dan
menjadikannya sebagai ilmu yang lebih terstruktur, terutama melalui karya-karyanya
seperti Miftah al-"Ulim, memberikan dasar bagi kajian balaghah lebih lanjut yang
tidak hanya berguna dalam retorika tetapi juga dalam analisis teks-teks klasik
Islam(Alamin & Sopian, 2024).

Lebih jauh lagi, balaghah memperkaya pemahaman kita terhadap makna yang
lebih mendalam, tidak hanya dalam konteks bahasa, tetapi juga dalam kaitannya
dengan interpretasi hukum Islam dan ajaran agama(Ningsih, 2023). Misalnya,
perbedaan antara pemahaman balaghah dan usul figh dalam menganalisis fi'il amr
menunjukkan bagaimana ilmu ini mempengaruhi cara kita memahami tindakan atau
perintah dalam konteks hukum Islam (Alit, 2020). Hal ini menunjukkan relevansi
balaghah dalam mengembangkan pemahaman yang lebih luas tentang literasi
keagamaan dalam tradisi Islam.

2. Sejarah Perkembangan Balaghah - Masa Klasik - (Pra-Islam & Permulaan Islam)

Pada masa pra-Islam, bangsa Arab sangat mengutamakan kefasihan (fasahah)
dalam syair dan pidato sebagai bagian dari budaya lisan mereka. Bahasa Arab
digunakan dengan sangat alami dan murni, yang menjadi dasar bagi pengembangan
balaghah sebagai ilmu. Kedatangan Al-Qur'an memberikan tantangan baru terhadap
kefasihan tersebut, dengan menyuguhkan tingkat balaghah yang luar biasa. Ayat-ayat
Al-Qur'an menjadi acuan utama dalam keindahan bahasa dan retorika, menonjolkan
keindahan bahasa yang tidak dapat ditandingi oleh karya sastra lainnya (Syakhrani,
2022). Meskipun pada masa ini balaghah belum dikenal sebagai disiplin ilmu formal,
unsur-unsurnya telah dipraktikkan dalam karya sastra dan pidato Arab yang dikenal
pada waktu itu (Malik et al., 2025).

Pada abad kedua hingga keempat Hijriyah, muncul dorongan kuat untuk
mengkodifikasi ilmu balaghah sebagai respons terhadap kebutuhan untuk memahami
dan menafsirkan Al-Qur'an, serta membantah argumen-argumen dari pihak-pihak
non-Muslim (mukhalifin). Tokoh-tokoh awal seperti Al-Jahizh (w. 255 H) dan Ibn
Qutaibah (w. 276 H) berperan penting dalam mengembangkan pemahaman tentang
gaya bahasa Al-Qur'an. Dalam karyanya, al-Bayan wa al-Tabyin, Al-Jahizh
menekankan pentingnya kejelasan dan keindahan dalam komunikasi, sementara Ibn
Qutaibah melalui Ta’wil Mushkil al-Qur’an menyoroti cara gaya bahasa Al-Qur'an
diterapkan (Fedian et al., 2025). Meskipun perkembangan balaghah masih bersifat
lebih deskriptif daripada sistematis pada masa ini, kontribusi mereka membuka jalan
bagi pengembangan lebih lanjut di masa-masa berikutnya.

969



Masa pembentukan ilmu balaghah terjadi pada abad kelima hingga ketujuh
Hijriyah, ketika ilmu balaghah mulai dibagi secara sistematis menjadi tiga cabang
utama: IIm al-Ma'ani (semantik), IIm al-Bayan (gaya bahasa), dan Ilm al-Badi'
(ornamen retoris). Abu Ya'qub al-Sakkaki (w. 626 H) dalam karya monumentalnya,
Miftah al-'Ulum, mengembangkan pembagian ini dan menyusun kerangka dasar
balaghah yang digunakan hingga saat ini (Qudsiyah et al., 2024). Di sisi lain, Abd al-
Qahir al-Jurjani (w. 471 H) melalui karyanya Asrar al-Balaghah dan Dala'il al-I'jaz,
memberikan kontribusi besar terhadap teori struktur kalimat atau nazhm, yang
menekankan pentingnya hubungan antar kata dalam membentuk makna estetis
dalam bahasa (Farohidy, 2021). Al-Zamakhsyari (w. 538 H) dalam tafsirnya, al-
Kashshaf, menampilkan analisis balaghah yang tajam terhadap Al-Qur'an,
menambahkan kedalaman dalam studi balaghah dengan menghubungkannya
langsung dengan tafsir dan interpretasi teks-teks suci. Pada masa ini, balaghah mulai
diterima sebagai cabang ilmu yang formal, mengintegrasikan berbagai teori dan
praktek retorika dalam konteks Al-Qur'an dan sastra Arab(Farohidy, 2021).

3. Majaz dan Kinayah: Pengaruh Retorika Kiasan dalam Al-Qur'an
a. Pengertian Majaz

Majaz dalam retorika Arab merujuk pada bahasa kiasan atau ekspresi metaforis
yang digunakan untuk menyampaikan makna yang lebih luas daripada interpretasi
literal dari kata-kata. Majaz melibatkan perpindahan makna suatu lafaz dari makna
aslinya (makna hakiki) menuju makna lain yang lebih figuratif atau tersirat, dengan
tujuan untuk memberikan kedalaman dalam pemahaman dan memberikan kesan
emosional yang lebih kuat (Abdul et al., 2016). Dalam ilmu balaghah, majaz berperan
penting sebagai alat untuk menyampaikan ide-ide yang kompleks dan emosi yang
mendalam, baik dalam sastra Arab maupun dalam teks-teks keagamaan seperti Al-
Qur'an. Konsep majaz ini terbagi menjadi dua jenis utama: majaz 'aqliy (trope
intelektual) dan majaz lughawi (trope linguistik), yang masing-masing memiliki
subkategori sesuai dengan perspektif yang berbeda (Fattah et al., 2023).

Contoh-contoh majaz dapat ditemukan dalam banyak teks Arab klasik,
termasuk Al-Qur'an dan sastra Arab. Sebagai contoh, ungkapan "Dia adalah matahari
bagi keluarganya" tidak dimaksudkan untuk merujuk pada benda langit, tetapi
sebagai kiasan untuk menggambarkan seseorang yang membawa kebahagiaan dan
kehangatan bagi keluarganya. Demikian pula, ungkapan "Hati yang berat"
menggambarkan perasaan sedih atau kecewa, bukan dalam pengertian fisik sebagai
berat badan (Fattah et al., 2023). Dalam Al-Qur'an, majaz digunakan dalam beberapa
ayat untuk menyampaikan konsep teologis yang lebih dalam, seperti pada Q.S. al-
An’am/6:6 dan Q.. al-Haqqah/69:13, di mana majaz digunakan untuk
menggambarkan makna yang lebih kompleks tentang kekuasaan Tuhan dan
kehidupan setelah mati (Fattah et al., 2023). Dalam sastra Arab klasik, majaz juga
sering digunakan dalam puisi untuk memberikan kedalaman makna, seperti
penggunaan kiasan karavan dalam puisi Sufi Turki yang menggambarkan perjalanan
spiritual jiwa (Karaman, n.d.).

Majaz memiliki berbagai fungsi yang sangat penting dalam memperkaya
makna dan keindahan bahasa. Salah satu fungsi utama majaz adalah untuk membuat
bahasa lebih menarik dan efektif, serta memudahkan audiens dalam memahami pesan
yang disampaikan. Dengan menggunakan majaz, pengarang dapat menciptakan
gambaran yang lebih jelas dan mudah dipahami oleh pembaca, sehingga pesan yang
kompleks menjadi lebih mudah diterima (Sayyid Al-Hasyimi, 1991). Selain itu, majaz

970



juga berfungsi untuk memberikan dampak estetika yang lebih dalam pada teks,
meningkatkan kualitas emosional dan kognitif pembaca. Misalnya, dalam puisi Sufi,
majaz digunakan untuk menyampaikan kebijaksanaan tradisional dan ajaran spiritual
yang sering kali mengingatkan pada sifat sementara kehidupan dan pentingnya
kesadaran spiritual (Karaman, n.d.). Penggunaan majaz juga memiliki fungsi
hermeneutik, yaitu memungkinkan pembaca untuk memahami dunia material dalam
kaitannya dengan yang ilahi, sehingga memberikan pemahaman yang lebih dalam
terhadap teks-teks agama dan filsafat (Ng, 2024).

b. Pengertian kinayah

Kinayah adalah istilah dalam ilmu balaghah yang merujuk pada penggunaan
kata atau frasa yang memiliki makna tersirat atau implisit, bukan makna eksplisit atau
literal. Kinayah digunakan untuk menyampaikan pesan atau makna yang lebih dalam
dan kompleks tanpa harus mengatakannya secara langsung. Dengan kata lain,
kinayah memungkinkan pembicara atau penulis untuk mengungkapkan ide secara
tidak langsung, sering kali untuk menghindari ungkapan yang kasar atau untuk
menyampaikan topik yang sensitif dengan cara yang lebih halus dan terhormat
(Hussin et al., 2023). Dalam retorika Arab, terutama dalam teks-teks keagamaan
seperti Al-Qur'an, kinayah memiliki peran penting dalam menjaga kesopanan dan
menyampaikan ajaran spiritual serta moral yang mendalam (Rahman et al., 2019).

Contoh-contoh kinayah dapat ditemukan dalam bahasa sehari-hari maupun
sastra Arab klasik, termasuk dalam teks-teks keagamaan. Sebagai contoh, ungkapan
"Dia memiliki hati yang berat" adalah contoh kindyah, di mana kata "berat" tidak
merujuk pada berat fisik, melainkan menggambarkan perasaan sedih atau kecewa.
Begitu pula dengan ungkapan "Dia memiliki tangan yang panjang" yang tidak
dimaksudkan untuk menggambarkan panjangnya tangan secara harfiah, tetapi
sebagai kindyah untuk menggambarkan seseorang yang memiliki kekuatan atau
pengaruh besar (Sayyid Al-Hasyimi, 1991). Dalam Al-Qur'an, kinayah sering
digunakan untuk menyampaikan konsep moral dan spiritual yang sensitif dengan
cara yang lebih sopan dan terhormat (Ozdemir, 2024). Nabi Muhammad (SAW) juga
menggunakan kindyah dalam ajaran-ajarannya, berkomunikasi secara efektif dengan
para sahabatnya menggunakan perangkat retoris ini dalam berbagai konteks (Hussin
et al., 2023).

Kinayah memiliki berbagai fungsi yang sangat penting dalam komunikasi lisan
maupun tulisan dalam bahasa Arab. Pertama, kinayah memiliki fungsi eufemistik,
yang berfungsi untuk melunakkan ungkapan yang bisa jadi kasar atau tidak pantas,
menjadikannya alat yang sangat berharga dalam diskursus agama dan formal (Naseef,
2018). Kinayah juga berperan dalam menyampaikan makna yang lebih kompleks,
memungkinkan pembicara untuk mengungkapkan ide-ide yang berlapis dan rumit
dengan cara yang lebih singkat dan efektif (Alsemeiri & Nordin, 2023). Dalam konteks
agama, kinayah digunakan untuk menyampaikan ajaran moral dan spiritual secara
halus namun mendalam, yang sering kali membutuhkan pemahaman kontekstual
untuk dapat sepenuhnya menangkap maknanya (Rahman et al., 2019). Selain itu,
kinayah juga memberikan signifikansi budaya dan religius, berperan penting dalam
menyampaikan nilai-nilai dan ajaran yang selaras dengan norma-norma budaya dan
rasa hormat. Penggunaan kinayah meningkatkan keterlibatan emosional dan
intelektual audiens, sehingga pesan yang disampaikan menjadi lebih kuat dan mudah
diingat.

971



c. Penggunaan Majaz dalam Surah Al-Baqarah
Majaz, dalam bahasa Arab, adalah penggunaan kata atau ungkapan yang

bermakna kiasan, bukan makna harfiah. Dalam konteks tafsir Al-Qur'an, majaz
digunakan untuk menyampaikan makna yang lebih dalam dan menggambarkan
konsep atau keadaan tertentu dengan cara yang lebih mudah dipahami. Surah Al-
Bagarah mengandung beberapa ayat yang menggunakan majaz sebagai perangkat
retoris untuk menyampaikan pesan-pesan ilahi dengan cara yang lebih kuat dan jelas.
Penggunaan majaz dalam Al-Qur'an, khususnya dalam Surah Al-Baqarah,
memainkan peran penting dalam memperkaya pemahaman kita terhadap wahyu
yang disampaikan. Majaz ini memungkinkan pembaca untuk menangkap makna
yang lebih halus dan abstrak, yang mungkin sulit dipahami jika hanya diterjemahkan
secara literal (Murdiono et al., 2022; Syarifah, 2022).
Beberapa contoh majaz yang ditemukan dalam Surah Al-Baqarah dapat dilihat pada
ayat-ayat berikut:

1) Al-Bagarah 2:261

A dig ATl O B e e il 58 (€ ot 8 345 5 0ol (B

" Perumpamaan orang yang menafkahkan hartanya di jalan Allah adalah seperti sebutir

biji yang menumbuhkan tujuh bulir, pada tiap-tiap bulir terdapat seratus biji."

Ayat ini menggunakan majaz "sebutir biji yang menumbuhkan tujuh bulir" untuk
menggambarkan keberkahan yang berlipat ganda yang diterima oleh orang yang
menafkahkan hartanya di jalan Allah. Perumpamaan ini menunjukkan bagaimana
amal kebaikan yang dilakukan dengan tulus akan berbuah pahala yang sangat besar,
lebih besar daripada usaha yang dilakukan.

2) Al-Baqarah 2:17

G ¥ cially L3 285555 sh & AT CRD AR L Gl LB 196 S 5 o3 OB 24t

" Perumpamaan mereka adalah seperti orang yang menyalakan api, maka ketika api itu
menerangi sekitarnya, Allah memadamkan cahaya mereka dan meninggalkan mereka
dalam kegelapan, tidak dapat melihat."

Dalam ayat ini, "api" digunakan sebagai majaz untuk menggambarkan penerangan
yang bersifat sementara. Ketika api tersebut padam, maka gambaran "kegelapan"
digunakan untuk menunjukkan kebingungan dan keterasingan yang dialami oleh
mereka yang telah kehilangan cahaya petunjuk.

3) Al-Bagarah 2:265
Chcn &1 518 (15 \gdlial 350 A B il (3 Wl A im0 2l 240150l 0 i Gl (e

" Perumpamaan orang yang menafkahkan hartanya untuk mencari keridhaan Allah dan
untuk meneguhkan hati mereka adalah seperti sebuah taman di atas bukit yang disiram
hujan lebat, sehingga menghasilkan buahnya dua kali lipat."

Ayat ini menggambarkan amal yang dilakukan dengan niat yang ikhlas dan tulus,
diibaratkan seperti sebuah taman yang subur dan menghasilkan buah melimpah
setelah disiram hujan yang tepat. Perumpamaan ini mengilustrasikan betapa besar
pahala yang diperoleh dari amal yang dilandasi dengan niat yang benar dan
perjuangan untuk mendekatkan diri kepada Allah.

972



4) Al-Baqgarah 2:74
5308 A1 3 5 lanli€ (g Sl 55 (e 08 208 58

"Kemudian hati kalian menjadi keras setelah itu, maka ia menjadi seperti batu atau
bahkan lebih keras."

Dalam ayat ini, penggunaan majaz pada frasa "seperti batu atau bahkan lebih
keras" menggambarkan betapa kerasnya hati manusia yang enggan menerima
kebenaran, menggambarkan kekerasan hati yang lebih buruk daripada batu yang
seharusnya lebih peka terhadap perintah Allah. Perumpamaan ini memberi gambaran
yang kuat tentang keteguhan hati dalam menolak wahyu dan kebenaran.

Penggunaan majaz dalam Surah Al-Bagarah memberikan dampak yang
signifikan dalam memahami makna-makna yang lebih dalam dari wahyu Al-Qur'an.
Majaz membantu menggambarkan konsep-konsep abstrak dengan cara yang lebih
mudah dimengerti dan lebih kuat daya serapnya oleh pembaca. Ini mempermudah
umat untuk memahami ajaran Al-Qur'an dalam konteks kehidupan sehari-hari.
Namun, penting untuk dicatat bahwa tafsir Al-Qur'an harus mempertimbangkan
konteks secara keseluruhan, baik dari sisi literal maupun figuratif. Tanpa pemahaman
yang tepat tentang majaz, dapat terjadi penafsiran yang keliru terhadap ayat-ayat
yang mengandung kiasan, yang mungkin akan mengarah pada pemahaman yang
kurang tepat atau bahkan salah (Murdiono et al., 2021).

Sebagai contoh, penggunaan majaz dalam ayat-ayat seperti Al-Baqarah 2:74
yang menggambarkan hati yang keras harus dipahami dalam konteks bahwa bukan
hati manusia secara fisik yang keras, melainkan sikap mental atau rohaniah yang
menolak kebenaran. Begitu pula dalam ayat Al-Bagarah 2:261 yang menggambarkan
pahala berlipat ganda, kita perlu memahami bahwa ini adalah gambaran dari
kerahmatan Allah yang tak terhingga bagi setiap amal kebaikan yang dilakukan oleh
umat-Nya dengan niat yang tulus.

Selain itu, penggunaan majaz dalam Surah Al-Bagarah juga menuntut
pemahaman yang mendalam terhadap ilmu Balaghah (ilmu kesusasteraan Arab) dan
berbagai bentuk majaz yang terdapat dalam Al-Qur'an. Dalam beberapa kasus,
terdapat perbedaan pandangan di antara para ulama mengenai penggunaan majaz ini,
dengan sebagian dari mereka yang menekankan pemahaman literal dan lainnya yang
menerima majaz sebagai bagian tak terpisahkan dari tafsir yang lebih luas. Oleh
karena itu, pemahaman yang cermat dan seimbang sangat diperlukan untuk
mendapatkan pemahaman yang lebih holistik tentang pesan-pesan Al-Qur'an (Fattah
et al., 2023).

d. Penggunaan Kinayah dalam Surah Al-Baqarah

Kinayah adalah salah satu perangkat retoris dalam bahasa Arab yang banyak
digunakan dalam Al-Qur'an, termasuk dalam Surah Al-Bagarah. Secara umum,
kinayah merujuk pada ungkapan atau kalimat yang tidak menyebutkan makna secara
langsung, tetapi menggunakan kata-kata yang mengisyaratkan makna yang lebih luas
atau tersembunyi. Dalam konteks ini, kinayah digunakan untuk menyampaikan
pesan-pesan dengan cara yang lebih halus dan tidak vulgar. Penggunaan kinayah
dalam Al-Qur'an memberikan kedalaman dalam tafsir dan pemahaman terhadap
wahyu, memungkinkan pembaca untuk menggali makna yang lebih dalam dari teks.

973



Selain itu, kinayah juga membantu menjaga adab dan kesopanan dalam
menyampaikan pesan-pesan ilahi (Naseef, 2018; Haq & Sipahutar, 2024).
Beberapa contoh ayat yang mengandung kinayah dalam Surah Al-Baqgarah dapat
dilihat sebagai berikut:

1) Al-Bagarah 2:7

abe e 2plpdstae aa el e g aeain e 5 gt e A g

" Allah mengunci hati mereka, pendengaran mereka, dan penglihatan mereka; dan bagi

mereka azab yang sangat besar."

Ayat ini menggunakan kinayah dengan ungkapan "mengunci hati mereka" yang
menggambarkan penutupan akses mereka terhadap petunjuk dan kebenaran.
Artinya, bukan secara harfiah hati mereka terkunci, melainkan mereka tidak dapat
menerima wahyu atau kebenaran yang datang kepada mereka, menunjukkan
ketidakmampuan mereka dalam menerima petunjuk ilahi.

2) Al-Bagarah 2:2

P44 PR ) ‘x'°~L~
Cniall (g3 ad Sy Y GBS @l

"Itulah Kitab yang tidak ada keraguan padanya, petunjuk bagi orang-orang yang

bertakwa."

Frasa "petunjuk bagi orang-orang yang bertakwa" adalah kinayah yang merujuk
pada Al-Qur'an sebagai panduan hidup yang sempurna. Meskipun tidak secara
langsung menyebutkan bahwa Al-Qur'an adalah petunjuk hidup, ungkapan ini
mengisyaratkan hal tersebut dengan cara yang lebih halus, sesuai dengan konteks
orang yang bertakwa.

3) Al-Baqgarah 2:44

o teen 5T - qmett 1 1% WAL bE- AT 4 e %L W N - 4%y < saim
O 185 al SN & 615 25l 5 aSiail 3y Hally Gl (55540

" Apakah kalian menyuruh orang lain untuk berbuat baik, sementara kalian melupakan
diri kalian sendiri, padahal kalian membaca kitab (Taurat)? Maka tidakkah kalian
berpikir?"

Dalam ayat ini, ungkapan "kalian menyuruh orang lain berbuat baik, namun
melupakan diri sendiri" adalah kinayah yang menyampaikan kritik halus terhadap
mereka yang tidak mempraktikkan apa yang mereka ajarkan. Frasa ini
menggambarkan ketidaksesuaian antara perkataan dan perbuatan mereka tanpa
menyebutkan hal tersebut secara langsung.

4) Al-Bagarah 2:269

G151 R Gy 1588 158 sl 0 A& 3 e 4L e &S o

" Allah memberikan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki, dan barang siapa yang
diberikan hikmah, maka sungguh dia telah diberi kebaikan yang banyak. Dan tidak ada
yang mengambil pelajaran kecuali orang yang berakal."

Frasa "tidak ada yang mengambil pelajaran kecuali orang yang berakal" adalah
kinayah yang menunjukkan bahwa hanya orang-orang dengan hati dan pikiran yang
terbuka yang dapat menerima hikmah, bukan hanya mereka yang memiliki
pengetahuan tetapi juga pemahaman yang mendalam dan kesediaan untuk
merenung.

974



5) Al-Baqarah 2:286
s V) i ady el ¥

" Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya."

Ungkapan "sesuai dengan kesanggupannya" adalah kinayah yang menyiratkan
bahwa Allah mengetahui batas kemampuan setiap individu, dan ujian yang diberikan
sesuai dengan kapasitas masing-masing. Ini menunjukkan bahwa tidak ada seorang
pun yang dibebani dengan sesuatu yang melebihi kemampuannya, namun hal ini
disampaikan dengan cara yang lebih halus tanpa penjelasan eksplisit.

Penggunaan kinayah dalam Surah Al-Bagarah memberikan kekayaan makna
yang mendalam, dengan memungkinkan teks Al-Qur'an untuk menyampaikan ajaran
dan peringatan secara lebih halus dan elegan. Kinayah memperkaya pemahaman
terhadap ayat-ayat yang mengandung pesan-pesan moral, etika, dan teologis dengan
cara yang lebih tersirat. Untuk memahami kinayah secara penuh, sangat penting
untuk mempertimbangkan konteks di mana ungkapan tersebut digunakan, karena
tanpa pemahaman kontekstual, makna yang dimaksud bisa jadi hilang atau
disalahartikan.

Dalam konteks tafsir Al-Qur'an, mengenali penggunaan kinayah membantu
untuk menghindari pemahaman yang terlalu sempit atau literal yang bisa
menyebabkan kesalahan dalam menafsirkan pesan-pesan ilahi. Ayat-ayat yang
menggunakan kinayah memberikan petunjuk untuk perilaku umat manusia yang
mencakup prinsip-prinsip kehidupan sehari-hari, interaksi sosial, dan hubungan
dengan Allah. Oleh karena itu, penting bagi para penerjemah dan mufassir untuk
memperhatikan aspek kinayah dalam Al-Qur'an agar tidak hanya memfokuskan diri
pada makna literal, tetapi juga untuk menjaga makna figuratif yang lebih luas yang
terkandung dalam wahyu tersebut (Naseef, 2018; Haq & Sipahutar, 2024).

Pemahaman tentang kinayah tidak hanya memperkaya ilmu tafsir tetapi juga
memberikan wawasan yang lebih luas tentang bagaimana Al-Qur'an berbicara dengan
cara yang sangat halus dan penuh makna. Oleh karena itu, setiap pembaca Al-Qur'an,
baik yang memahami bahasa Arab atau tidak, harus menyadari pentingnya
memahami ungkapan kinayah dalam konteksnya untuk mendapatkan pemahaman
yang lebih lengkap tentang wahyu Allah.

e. Rahasia Keindahan Majaz dan Kinayah - Memperdalam Makna dan
Memperkaya Tafsir

Salah satu rahasia utama keindahan majaz dan kinayah terletak pada
kemampuannya untuk memberikan nuansa estetis dalam bahasa. Melalui
penggunaan majaz dan kinayah, makna disampaikan dengan cara yang halus, tidak
langsung, dan penuh imajinasi, sehingga kalimat menjadi lebih hidup dan menyentuh
perasaan. Misalnya, ungkapan “hatinya sekeras batu” lebih efektif menggambarkan
sifat keras hati dibandingkan dengan mengatakan langsung “dia tidak memiliki belas
kasihan.” Keindahan ini memungkinkan bahasa menjadi lebih puitis, kreatif, dan
penuh warna, serta mampu menciptakan gambaran yang lebih mendalam dalam
benak pendengar atau pembaca (Syarifah, 2022). Melalui gaya bahasa ini, pesan yang
disampaikan menjadi lebih bermakna dan mampu menyentuh sisi emosional audiens
dengan cara yang lebih halus dan elegan.

Dalam konteks ilmiah dan keagamaan, seperti dalam Al-Qur’an, penggunaan
majaz dan kinayah memungkinkan munculnya lapisan-lapisan makna yang dapat

975



terus digali oleh para mufassir dan ulama. Sebagai contoh, majaz dalam Al-Qur’an
memungkinkan terjadinya pemahaman yang lebih mendalam mengenai konsep-
konsep teologis dan moral. Gaya bahasa ini memperkaya tafsir dan memberi ruang
bagi interpretasi yang lebih luas, menciptakan pemahaman yang dapat bertahan
sepanjang zaman (Syarifah, 2022). Hal ini menandakan bahwa keindahan majaz dan
kinayah tidak hanya terletak pada keindahannya semata, tetapi juga dalam
kedalaman makna yang dapat dipahami melalui studi tafsir yang terus berkembang,
memberikan wawasan baru bagi umat Islam dan para pemikir sepanjang waktu.

Majaz dan kinayah juga memiliki kemampuan untuk membangkitkan
imajinasi dan rasa penasaran audiens. Dengan menggunakan bahasa figuratif,
pembaca atau pendengar diajak untuk berpikir dan menafsirkan makna yang tersirat
di balik ungkapan tersebut. Hal ini mendorong mereka untuk lebih aktif dalam
memahami pesan yang disampaikan, bukan hanya menerima makna secara langsung
dan datar. Bahasa yang kaya dengan majaz dan kinayah membuat komunikasi
menjadi lebih dinamis dan menarik, serta mengundang audiens untuk terus menggali
makna yang lebih dalam (Naseef, 2018). Penggunaan ungkapan yang tidak langsung
mengundang pembaca untuk terlibat lebih dalam dalam proses penafsiran, yang pada
gilirannya meningkatkan kedalaman pemahaman terhadap teks yang sedang dibahas.

Salah satu aspek kemukjizatan Al-Qur’an terletak pada keindahan bahasanya,
yang penuh dengan penggunaan majaz dan kinayah. Al-Qur’an tidak hanya
menyampaikan makna secara langsung, tetapi juga menyimpan makna-makna yang
lebih dalam melalui penggunaan majaz dan kinayah. Ungkapan-ungkapan yang
terdapat dalam Al-Qur’an sering kali memuat makna ganda, isyarat yang dalam, dan
pilihan kata yang penuh hikmah. Keindahan ini tidak hanya membuat Al-Qur’an
menjadi sebuah karya sastra yang luar biasa, tetapi juga menjadi sarana untuk
menyampaikan ajaran-ajaran ilahi dengan cara yang menyentuh hati dan memberikan
dampak mendalam bagi umat manusia (Syarifah, 2022). Oleh karena itu, tidak
mengherankan jika para ulama balaghah sangat memperhatikan gaya bahasa ini
dalam menafsirkan ayat-ayat suci, karena majaz dan kinayah menjadi bukti dari
keagungan dan kemukjizatan Al-Qur’an.

f. Perbedaan Majaz dan Kinayah dalam Tafsir Al-Qur'an

Penggunaan Majaz dan Kinayah dalam Surah Al-Bagarah memberikan
kedalaman yang luar biasa pada teks Al-Qur'an, menjadikannya lebih kaya dalam
penyampaian pesan teologis dan moral. Majaz, sebagai metafora, memungkinkan
penyampaian konsep-konsep abstrak secara lebih nyata dan mudah dipahami oleh
pembaca. Dengan menggunakan ungkapan metaforis, Surah Al-Bagarah berhasil
menyampaikan ide-ide kompleks, seperti pahala yang berlipat ganda bagi orang yang
menafkahkan harta di jalan Allah (Al-Bagarah 2:261), yang diibaratkan dengan
"sebutir biji yang menumbuhkan tujuh bulir". Ungkapan ini tidak hanya memperjelas
makna, tetapi juga memberikan gambaran visual yang mendalam mengenai
keberkahan dan pahala.

Sementara itu, penggunaan Kinayah berfungsi untuk menyampaikan pesan
dengan cara yang lebih halus dan tidak langsung, memungkinkan komunikasi yang
lebih sopan dan penuh makna. Sebagai contoh, dalam Al-Bagarah 2:44, ungkapan
"kalian menyuruh orang lain berbuat baik, namun melupakan diri sendiri" adalah
bentuk kinayah yang tidak secara eksplisit menyatakan bahwa mereka tidak
mempraktikkan apa yang mereka ajarkan, namun menyampaikan kritik yang
mendalam melalui bahasa yang tidak kasar. Dengan demikian, kedua perangkat

976



retoris ini memainkan peran yang sangat penting dalam memberikan kedalaman tafsir
dan memungkinkan pembaca untuk menggali makna yang lebih luas dan lebih
berlapis dalam teks Al-Qur'an (Naseef, 2018; Fattah et al., 2023).

Penelitian mengenai penggunaan Majaz dan Kinayah dalam Surah Al-Baqarah
membuka wawasan baru dalam studi Al-Qur'an, terutama terkait dengan
pemahaman figuratif dan kontekstual dari wahyu. Penelitian ini memberikan
pemahaman lebih mendalam mengenai bagaimana bahasa figuratif digunakan untuk
menyampaikan konsep-konsep teologis yang kompleks, yang sering kali tidak dapat
dipahami jika hanya melihat arti literalnya. Sebagai contoh, perbedaan antara
penggunaan Majaz dan Kinayah yang sering kali tumpang tindih dengan perangkat
retoris lainnya, seperti Tashbih (simile), menuntut adanya pemahaman yang lebih
kritis terhadap kontekstualisasi kata-kata dalam Al-Qur'an.

Dengan mengidentifikasi lebih banyak contoh Majaz dan Kinayah dalam Surah
Al-Baqgarah, penelitian ini juga memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman
lebih dalam mengenai keberagaman tafsir dan interpretasi yang ada dalam tradisi
intelektual Islam. Di sisi lain, tantangan dalam menerjemahkan Majaz dan Kinayah ke
dalam bahasa lain, seperti bahasa Inggris, memunculkan kebutuhan untuk penelitian
lebih lanjut dalam mengembangkan metode penerjemahan yang lebih tepat dan
menjaga makna figuratif serta kontekstual yang terkandung dalam teks asli
(Murdiono et al., 2021; Eldesoky et al., 2024).

Pemahaman yang lebih mendalam tentang Majaz dan Kinayah, serta
peranannya dalam Surah Al-Baqarah, memiliki implikasi besar terhadap cara kita
menafsirkan teks-teks Al-Qur'an. Mengingat bahwa banyak konsep dalam Al-Qur'an
disampaikan melalui bahasa figuratif, pengenalan terhadap alat-alat retoris ini
membantu pembaca memahami pesan-pesan ilahi secara lebih tepat dan menyeluruh.
Terlebih lagi, perbedaan pendapat di kalangan ulama tentang penggunaan Majaz
(seperti yang terlihat antara pandangan Mutazilah yang mendukungnya dan
Zahiriyah yang menentangnya) menunjukkan adanya variasi yang sangat kaya dalam
pendekatan terhadap bahasa figuratif dalam Al-Qur'an (Fattah et al., 2023).

Oleh karena itu, penelitian lebih lanjut diperlukan untuk mengeksplorasi
berbagai bentuk Majaz dan Kinayah lainnya yang ada dalam Surah Al-Baqarah, serta
untuk memahami bagaimana kedua perangkat retoris ini berinteraksi dalam
menyampaikan pesan-pesan Al-Qur'an yang lebih kompleks. Di samping itu, penting
untuk melakukan analisis yang lebih mendalam terhadap tantangan penerjemahan
dan bagaimana Majaz dan Kinayah diterjemahkan dalam berbagai bahasa, mengingat
kesulitan dalam menjaga makna figuratif yang akurat. Penelitian ini juga membuka
jalan untuk studi lebih lanjut dalam ilmu balaghah (kesusasteraan Arab), yang dapat
memperkaya pemahaman kita terhadap teknik-teknik bahasa yang digunakan dalam
wahyu Ilahi. Secara keseluruhan, pengenalan lebih jauh terhadap penggunaan Majaz
dan Kinayah dalam Al-Qur'an memberikan pemahaman yang lebih mendalam
mengenai keindahan bahasa Al-Qur'an, serta pentingnya konteks dalam menafsirkan
wahyu untuk menghasilkan pemahaman yang tepat dan holistik.

KESIMPULAN
Dalam penelitian ini, telah diidentifikasi dan dianalisis penggunaan dua
perangkat retoris utama dalam Surah Al-Baqarah, yaitu Majaz (metafora) dan Kinayah
(ungkapan tidak langsung). Kedua perangkat ini memainkan peran penting dalam
memperkaya makna teks Al-Qur'an, memberikan kedalaman pada pesan-pesan
teologis, moral, dan sosial yang terkandung di dalamnya. Majaz, melalui penggunaan

977



metafora, memungkinkan penyampaian konsep-konsep abstrak dengan cara yang
lebih visual dan mudah dipahami, seperti dalam perumpamaan tentang pahala yang
berlipat ganda bagi mereka yang menafkahkan harta dijalan Allah (Al-Baqarah 2:261).
Sementara itu, Kinayah, dengan ungkapan-ungkapan tidak langsungnya,
memungkinkan pesan-pesan kritik atau nasihat disampaikan dengan cara yang lebih
halus dan penuh adab, seperti terlihat dalam Al-Baqarah 2:44, yang menyampaikan
kritik terhadap perilaku hipokrit tanpa menyebutkannya secara eksplisit.

Penggunaan kedua perangkat ini memberikan kekayaan linguistik dan teologis
yang tidak hanya memperdalam pemahaman kita terhadap teks Al-Qur'an, tetapi juga
membuka ruang untuk interpretasi yang lebih nuansa. Meskipun demikian,
penerjemahan Majaz dan Kinayah tetap menjadi tantangan besar, mengingat adanya
perbedaan dalam konteks dan nuansa bahasa yang digunakan. Oleh karena itu,
pemahaman yang mendalam terhadap kedua perangkat retoris ini sangat penting
untuk memastikan interpretasi yang akurat dan relevan terhadap wahyu Ilahi.

Penelitian ini juga memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman lebih
luas tentang tafsir Al-Qur'an, menyoroti pentingnya konteks dalam menentukan
makna literal atau figuratif dari setiap ungkapan. Di masa depan, studi lebih lanjut
mengenai Majaz dan Kinayah dalam Al-Qur'an, serta penerjemahannya ke dalam
bahasa lain, akan memberikan wawasan yang lebih lengkap mengenai cara Al-Qur'an
menyampaikan pesan-pesan-Nya secara efektif dan elegan.

DAFTAR PUSTAKA

Ab Rahman, R., Abdullah, W. I. W., Baioumy, N. A. A,, Mohamad, M. Z., Musa, R., &
Mahmud’Abd al-Qadir, M. (2018). The Relation of Balaghah in the Qur’an
verses with Islamic Faith. International Journal of Academic Research in Business
and Social Sciences, 8(10).

Abdul, A. H., Twahir, W., & Tahir, H. (2016). The Disciplinary Issues in Malay
Figurative Language and Its Similarities with Majaz Concept of the Arabic
Rhetoric. European Journal of Language and Literature, 2(1), 47-55.

Aflisia, N. (2021). Teaching Balaghah for the Purpose of Appreciation of Al-Quran
Language. Lughawiyyat: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Arab, 4(2), 156-172.

Alamin, F., & Sopian, A. (2024). Wacana Filsafat Ilmu Balaghah: Kajian Ontologi,
Epistemologi Dan Aksiologi. Rayah Al-Islam, 8(1), 131-142.

Alit, I. M. (2020). MAKNA FI'IL AMR DALAM AL-QUR’AN JUZ PERTAMA DAN
IMPLEMENTASINYA DALAM PEMBELAJARAN BALAGHAH.

Bahri, S. (2024). Metodologi Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir.

Farohidy, A. (2021). The Development of Balaghah Studies During The Dynamic of
Studies (A Historical Glimpse into The Theory of Arabic Literature)/ s 4iagie
(Gooal) ) A las 258, 51 Aad) JlaaY) Aa e (8 433U @l 3, ATHLA: Journal of
Arabic Teaching, Linguistic and Literature, 2(2), 165-179.

Fasya, A. (2016). Gaya Bahasa Majaz Dalam Surat Al-Bagarah Dan Ali Imran.

Fattah, A., Hamzah, H., Djuaeni, M. N., & Hamid, M. A. (2023). Majaz dalam al-Quran:
Refleksi atas Persoalan Linguistik/Majaz in the Koran: Reflection on Linguistic
issues/ Al-Majaz fi al-Qur’an: Al-Taammul fi Qadhaya Lughawiyah. Ijaz Arabi
Journal of Arabic Learning, 6(3).

Fauzi, M. R., & Yusup, M. (2023). e 3Ull 3 ) s (& il s (ulia). El-Jaudah: Jurnal Pendidikan
Bahasa Dan Sastra Arab, 4(1), 18-31.

Fedian, I., Husna, W., & Damanik, N. (2025). Sejarah Tokoh Balaghah Terkemuka di
Dunia Arab dan Islam. Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 3(2), 237-243.

978



Hamid, A. A. M., Dardiri, A., & Fudhaili, A. (2025). Pemikiran Balaghah Menurut Ibn
Qutaibah: 4u® xe 23 Sdl. Jyrnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 1(2), 52-58.
Haryono, E. (2023). Metodologi penelitian kualitatif di perguruan tinggi keagamaan

Islam. An-Nuur, 13(2).

Izzahurrohman, H., & Nur, T. (2024). KONSEPTUALISASI METAFORA EMOSI
NEGATIF PADA ANGGOTA TUBUH QALBUN ‘HATI'DALAM AL-
QUR’AN: KAJIAN SEMANTIK KOGNITIF. Jurnal Transformasi Humaniora,
7(7).

Malik, K., Habibi, N., & Patrah, 1. (2025). RHETORIC AND BALAGHAH: The
Significance of Zamakhshari’s Contributions to Linguistic Studies. Ihya Al-
Arabiyah: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Arab, 11(1), 10-26.

Muslim, I. M. (2025). Stylistics In The Arabic Tradition Nazm Theory According To Al-
Jahidz, Al-Khattibiy, Al-Baqillaniy And Al-Jurjaniy: Stilistika Dalam Tradisi
Arabteori Naz {M Menurut Al-Jahidz, Al-Khattibiy, Al-Baqillaniy Dan Al-
Jurjaniy. ARSALINGUA: Jurnal Bahasa Dan Sastra, 1(1), 47-60.

Naseef, R. A. M. (2018). Kinayah as a figure of speech in the Qur’an: An analysis of four
English translations.

Ningsih, R. (2023). UNSUR BALAGHAH DALAM SURAH AL-HUJURAT: TELAAH
KITAB SHAFWAH AT-TAFSIR. Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 1(5).

Qudsiyah, W. N., Wafi, H. A,, Syihabuddin, M., & Zenrif, M. F. (2024). Measuring the
Influence of Philosophy on Arab Balaghah: A Critical Study of Amin al-Khuli’s
Thought. Thagafiyyat: Jurnal Bahasa, Peradaban Dan Informasi Islam, 23(1), 1-17.

Smyth, W. (1995). The Canonical Formulation of ‘Ilm al-Balaghah and al-Sakkaki’s Miftah al-
‘Ulum.

Syakhrani, A. W. (2022). Kitab-Kitab Hadist Sesudah Abad Ke 3 H. MUSHAF
JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 2(1), 1-12.

Syakhrani, A. W., & Rahli, S. (2023). Latar Belakang Munculnya IImu Balaghah, Tokoh-
Tokoh, Karya-Karyanya Dan Aspek-Aspeknya. MUSHAF JOURNAL: Jurnal
Ilmu Al Quran Dan Hadis, 3(1), 59-71.

979



