
965 

 
  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  
 

Analisis Semantik Majaz dan Kinayah dalam Surah Al-Baqarah: 
Mengungkap Makna Tersirat dalam Retorika Al-Qur'an 

 
 

Fauziah Nur Ariza1, Intan Triyana Lubis2, Ismi Muharrami3, Husaein Al-Akbar 
Nasution4, Hafiz Khotibul Umam5, Rizky Ramadhani Batubara6,  

Johan Daniransyah7 

 
1,2,3,4,5,6,7Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

 
Email: fauziah1100000178@uinsu.ac.id1, intantriyanalubis@gmail.com2,  

muharramiismi@gmail.com3, husaeinalakbarnst@gmail.com4,  
hafidzumam9@gmail.com5, rramadhanibatubara@gmail.com6,  

johandaniransyah321@gmail.com7  
 
 

ABSTRAK 
Penelitian ini menganalisis penggunaan Majaz (metafora) dan Kinayah (ungkapan tidak 
langsung) dalam Surah Al-Baqarah untuk memahami peran kedua perangkat retoris dalam 
memperkaya makna teks Al-Qur'an. Majaz, sebagai bentuk metafora, menyampaikan konsep 
abstrak melalui perbandingan simbolik, menjadikannya lebih nyata dan mudah dipahami. 
Sementara itu, Kinayah menggunakan ungkapan tidak langsung untuk mengisyaratkan 
makna, memungkinkan pesan disampaikan dengan cara yang lebih halus tanpa 
menyatakannya secara eksplisit. Melalui analisis contoh-contoh ayat dalam Surah Al-Baqarah, 
penelitian ini menyoroti bagaimana kedua perangkat ini memperdalam pemahaman terhadap 
ajaran Al-Qur'an dan juga membahas tantangan dalam menerjemahkan Majaz dan Kinayah 
ke dalam bahasa lain, yang dapat menyebabkan hilangnya makna figuratif. Penelitian ini 
memberikan kontribusi terhadap tafsir Al-Qur'an dan membuka ruang untuk penelitian lebih 
lanjut mengenai bahasa figuratif dalam wahyu Ilahi. 
Kata Kunci: Majaz, Kinayah, Surah Al-Baqarah, Tafsir, Metafora 
 

ABSTRACT 
This study examines the use of Majaz (metaphor) and Kinayah (indirect expression) in Surah Al-
Baqarah to understand their roles in enriching the meanings of the Qur'anic text. Majaz, as a form of 
metaphor, conveys abstract concepts through symbolic comparisons, making them more tangible and 
easier to grasp. On the other hand, Kinayah employs indirect expressions to subtly imply meanings, 
allowing for a more nuanced communication of messages without stating them explicitly. By analyzing 
examples from Surah Al-Baqarah, this research highlights how both rhetorical devices deepen the 
understanding of Qur'anic teachings, while also addressing the challenges of translating Majaz and 
Kinayah into other languages, which may lead to a loss of figurative meaning. This study contributes 
to Qur'anic exegesis and opens avenues for further research on figurative language in divine revelation, 
offering insights into the broader implications of language in religious texts. 
Keywords: Majaz, Kinayah, Surah Al-Baqarah, Exegesis; Metaphor 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:fauziah1100000178@uinsu.ac.id
mailto:intantriyanalubis@gmail.com
mailto:muharramiismi@gmail.com
mailto:husaeinalakbarnst@gmail.com
mailto:hafidzumam9@gmail.com
mailto:rramadhanibatubara@gmail.com
mailto:johandaniransyah321@gmail.com


966 

PENDAHULUAN 
Kajian mengenai penggunaan bahasa figuratif dalam Al-Qur'an, khususnya 

majaz dan kinayah, telah menjadi topik penting dalam ilmu balaghah dan 
tafsir(Izzahurrohman & Nur, 2024). Kedua konsep ini berfungsi sebagai perangkat 
bahasa yang memperkaya makna ayat-ayat Al-Qur'an, memungkinkan pembaca 
untuk memahami pesan-pesan ilahi secara lebih mendalam dan fleksibel. Namun, 
meskipun pentingnya majaz dan kinayah dalam teks-teks suci diakui, terdapat 
beberapa perdebatan yang masih berlangsung mengenai bagaimana kedua bentuk 
bahasa figuratif ini seharusnya dipahami dan diterjemahkan. 

Majaz, yang sering diterjemahkan sebagai metafora atau peralihan makna, 
memungkinkan penggunaan kata atau frasa yang tidak sesuai dengan makna 
literalnya untuk menyampaikan makna yang lebih luas atau tersirat. Dalam konteks 
Al-Qur'an, majaz memberikan dimensi baru dalam memahami pesan moral dan 
spiritual yang terkandung dalam ayat-ayatnya. Beberapa peneliti, seperti Fattah, 
berpendapat bahwa majaz adalah perangkat penting dalam menyampaikan 
kompleksitas pesan Al-Qur'an yang tidak dapat dipahami hanya melalui interpretasi 
literal(Fattah et al., 2023). Mereka menganggap bahwa majaz tidak hanya 
memperkaya keindahan bahasa Al-Qur'an tetapi juga memungkinkan penafsiran 
yang lebih fleksibel dan kontekstual. Namun, pandangan ini tidak sepenuhnya 
diterima oleh semua kalangan. Sebagian besar aliran Zahiriyah, misalnya, menentang 
penggunaan majaz dalam teks-teks suci karena mereka menganggap bahwa 
penggunaan makna figuratif dalam Al-Qur'an berpotensi menyesatkan jika tidak 
dipahami dengan benar dalam konteks yang sesuai. 

Sementara itu, kinayah, yang merujuk pada ungkapan yang tidak 
mengungkapkan makna secara eksplisit tetapi menyiratkan makna melalui konteks 
atau petunjuk lain, juga menghadirkan tantangan tersendiri dalam kajian bahasa 
Qur'anic. Kinayah dalam Al-Qur'an berfungsi untuk menyampaikan pesan secara 
halus, menjaga adab dan etika komunikasi, dan pada saat yang sama memberikan 
ruang untuk interpretasi yang lebih mendalam. Riyad Abdallah Naseef dalam Kināyah 
as a Figure of Speech in the Qur’an menyoroti bahwa kinayah sering kali tidak memiliki 
padanan langsung dalam bahasa-bahasa lain, seperti bahasa Inggris, yang 
menyebabkan kesulitan dalam menerjemahkan ungkapan tersebut dengan 
tepat(Naseef, 2018). Dalam penelitian ini, Naseef juga menekankan tantangan dalam 
mempertahankan fungsi kinayah dalam terjemahan bahasa Inggris, di mana makna 
yang tersirat sering kali hilang atau disalahartikan. Meskipun demikian, kinayah tetap 
menjadi unsur yang sangat penting dalam Al-Qur'an karena mampu memperkaya 
makna dan menyampaikan pesan secara lebih halus dan penuh kebijaksanaan. 

Perdebatan lain muncul terkait dengan penggunaan majaz dan kinayah dalam 
Al-Qur'an ketika dilihat dari sudut pandang konteks sosial dan historis(Abdul et al., 
2016). Penelitian yang ada sering kali lebih fokus pada aspek linguistik dan teori 
balaghah tanpa mengkaji bagaimana kedua perangkat ini berfungsi dalam konteks 
budaya dan sosial pada masa turunnya wahyu. Oleh karena itu, penting untuk 
mempertimbangkan faktor sejarah dan budaya Arab pada masa itu untuk memahami 
secara lebih mendalam bagaimana ungkapan figuratif ini digunakan dalam 
komunikasi masyarakat Arab. Penggunaan majaz dan kinayah dalam Surah Al-
Baqarah, misalnya, tidak hanya mencerminkan keindahan bahasa Qur'anic, tetapi juga 
bagaimana teks tersebut berinteraksi dengan norma sosial dan budaya yang ada pada 
waktu itu(Fasya, 2016). Penelitian ini berupaya untuk mengisi celah ini dengan 
menganalisis kedua perangkat figuratif ini dalam Surah Al-Baqarah melalui 



967 

pendekatan kontekstual yang lebih mendalam, dengan memperhitungkan latar 
belakang sosial, budaya, dan sejarah yang relevan. 

Dalam konteks inilah penelitian ini memberikan kontribusi yang signifikan dan 
baru. Salah satu kebaruan utama yang ditawarkan oleh penelitian ini adalah 
pendekatan integratif yang menggabungkan analisis terhadap majaz dan kinayah 
dalam satu kajian yang holistik. Penelitian ini berfokus pada bagaimana kedua bentuk 
bahasa figuratif ini tidak hanya berfungsi secara terpisah tetapi juga saling 
memperkaya untuk menyampaikan makna yang lebih dalam dan kompleks(Muslim, 
2025). Dengan menggabungkan majaz dan kinayah dalam satu surah yang sangat 
penting, yakni Surah Al-Baqarah, penelitian ini menunjukkan bagaimana keduanya 
bekerja sama untuk memperkaya pemahaman terhadap pesan-pesan ilahi yang 
terkandung dalam ayat-ayat tersebut. 

Selain itu, penelitian ini juga menekankan pentingnya pendekatan semantik 
dan retorika dalam memahami majaz dan kinayah. Pendekatan semantik membantu 
untuk menggali makna yang terkandung dalam ungkapan figuratif tersebut, 
sementara pendekatan retorika menganalisis bagaimana penggunaan majaz dan 
kinayah memperkuat struktur argumentasi dan daya tarik estetik dalam ayat-ayat Al-
Qur'an. Melalui kedua pendekatan ini, penelitian ini mampu menggali lebih dalam 
bagaimana majaz dan kinayah tidak hanya memperindah bahasa Al-Qur'an tetapi 
juga memperkuat pesan yang disampaikan, menjadikannya lebih efektif dalam 
mencapai tujuan komunikasi Al-Qur'an yang mendalam dan multilayered. 

Kontribusi lain yang ditawarkan oleh penelitian ini adalah penekanan pada 
konteks sosial dan historis dalam menafsirkan majaz dan kinayah. Dengan 
memanfaatkan pemahaman yang lebih mendalam mengenai kondisi sosial dan 
budaya Arab pada masa turunnya wahyu, penelitian ini menunjukkan bagaimana 
konteks tersebut sangat memengaruhi cara-cara kedua bentuk bahasa ini dipahami 
dan diterjemahkan. Penelitian ini berharap dapat memberikan kontribusi signifikan 
bagi pengembangan ilmu tafsir dan balaghah, serta menawarkan perspektif baru 
dalam kajian bahasa Qur'anic, khususnya terkait dengan penerapan majaz dan 
kinayah dalam Surah Al-Baqarah. 

Melalui analisis yang integratif dan kontekstual ini, penelitian ini tidak hanya 
memperkaya kajian majaz dan kinayah, tetapi juga memberikan landasan bagi 
penelitian-penelitian lanjutan dalam mengkaji bahasa figuratif dalam Al-Qur'an 
secara lebih holistik. Penelitian ini diharapkan dapat memperluas cakrawala 
pemahaman terhadap teks-teks suci dan membuka jalan bagi peneliti-peneliti 
berikutnya untuk menggali lebih dalam tentang interaksi antara bahasa figuratif 
lainnya dalam Al-Qur'an. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis teks 

untuk mengkaji penggunaan majaz dan kinayah dalam Surah Al-Baqarah. Pendekatan 
kualitatif dipilih karena tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk memahami 
secara mendalam bagaimana kedua bentuk bahasa figuratif tersebut berfungsi dalam 
menyampaikan pesan-pesan ilahi dalam Al-Qur’an(Haryono, 2023). Sumber data 
penelitian ini adalah Surah Al-Baqarah, yang dipilih karena surah ini merupakan 
surah terpanjang dalam Al-Qur’an dan mengandung banyak ayat dengan 
penggunaan majaz dan kinayah. Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah 
studi pustaka dengan memanfaatkan teks Al-Qur’an sebagai sumber utama, serta 
literatur pendukung seperti tafsir, buku balaghah, dan artikel ilmiah yang relevan. 



968 

Langkah pertama adalah mengidentifikasi ayat-ayat dalam Surah Al-Baqarah 
yang mengandung majaz dan kinayah. Proses ini dilakukan dengan membaca teks Al-
Qur’an secara mendalam dan menandai bagian-bagian yang menunjukkan 
penggunaan ungkapan figuratif. Setelah itu, ayat-ayat yang teridentifikasi akan 
dikategorikan berdasarkan jenis majaz (misalnya majaz mursal, majaz isti‘arah) dan 
kinayah yang ditemukan dalam teks. 

Langkah kedua adalah melakukan analisis semantik, yaitu menggali makna 
yang lebih dalam yang terkandung dalam penggunaan majaz dan kinayah. Analisis 
semantik berfokus pada bagaimana makna tersirat dalam ungkapan figuratif ini dapat 
memperkaya pemahaman terhadap pesan yang disampaikan oleh Al-Qur’an. Setiap 
ayat yang mengandung majaz atau kinayah akan dianalisis dalam konteks sosial dan 
historis untuk memahami latar belakang budaya pada masa turunnya wahyu(Bahri, 
2024). 

Langkah ketiga adalah melakukan analisis retorika, yang berfokus pada 
bagaimana kedua bentuk bahasa figuratif ini memperkaya struktur retoris Al-Qur’an. 
Penelitian ini menilai bagaimana majaz dan kinayah berfungsi untuk memperkuat 
argumentasi, daya tarik, dan estetika dalam teks Qur’anic, serta bagaimana kedua 
perangkat ini memengaruhi cara pembaca memahami pesan moral dan spiritual yang 
terkandung dalam ayat-ayat tersebut. Dengan menggunakan teknik analisis semantik 
dan retorika, penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih 
dalam mengenai peran majaz dan kinayah dalam Surah Al-Baqarah dan kontribusinya 
terhadap pemahaman teks Al-Qur’an secara keseluruhan(Bahri, 2024). 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Balaghah: Sebuah Pendekatan Linguistik terhadap Keindahan dan Ketepatan 

Bahasa 
Balaghah (البلاغة) secara etimologis berasal dari kata   َبلََاغَة    -يَبْلغُُ    -بَلَغ , yang berarti 

“sampai” atau “mencapai.” Dalam konteks bahasa, balaghah merujuk pada 
kemampuan menyampaikan makna kepada lawan bicara secara tepat, jelas, dan 
indah, sesuai dengan tuntutan situasi (maqām) (Fauzi & Yusup, 2023). Secara istilah, 
balaghah dapat dipahami sebagai ilmu yang mempelajari cara menyampaikan makna 
dengan ungkapan yang fasih, sesuai konteks, serta indah dalam bentuk dan 
susunannya. Ilmu ini menggarisbawahi pentingnya keindahan, kelugasan, dan 
ketepatan dalam menyampaikan pesan melalui bahasa (Syakhrani & Rahli, 2023). 

Balaghah terdiri dari tiga cabang utama: Ilmu Ma‘ani (المعاني  Ilmu Bayan ,(علم 
( البيانعلم   ), dan Ilmu Badi‘ (البديع  Ilmu Ma‘ani membahas struktur kalimat dan .(علم 
penyesuaiannya dengan kondisi pendengar (maqām), seperti susunan mubtada'-
khabar dan taqdim-ta’khir . Ilmu Bayan menganalisis makna-makna kiasan dalam 
bahasa, seperti tasybih (perumpamaan) dan isti‘arah (metafora), yang berfungsi 
memperkaya ekspresi (Smyth, 1995). Sementara itu, Ilmu Badi‘mempelajari gaya 
bahasa dan ornamen retoris yang memberikan keindahan, seperti jinas dan sajak 
(Hamid et al., 2025) 

Balaghah memainkan peran yang sangat penting dalam memahami dan 
menginterpretasikan teks-teks suci, khususnya Al-Qur'an. Dalam konteks Al-Qur'an, 
balaghah tidak hanya berfungsi untuk memperjelas makna, tetapi juga untuk 
memperdalam pemahaman spiritual dan intelektual terhadap ayat-ayat yang 
disampaikan (Ab Rahman et al., 2018). Penelitian mengenai unsur balaghah dalam Al-
Qur'an, seperti jinas (paronomasia) dan sajak (saja'), menunjukkan bagaimana unsur-



969 

unsur ini berperan dalam memperindah dan memperjelas makna yang tersirat dalam 
teks (Fauzi & Yusup, 2023). 

Sebagai contoh, dalam Surah An-Nazi'at, ditemukan penggunaan jinas dan 
saja' yang memperkuat dimensi estetika dan kedalaman makna dalam bahasa Arab 
yang digunakan dalam Al-Qur'an. Dengan adanya balaghah, pembaca dapat 
merasakan kekuatan ekspresif dalam setiap ayat yang mengandung pesan moral dan 
spiritual yang mendalam (Ab Rahman et al., 2018). Ini mencerminkan pentingnya 
balaghah dalam memfasilitasi pemahaman yang lebih mendalam terhadap teks-teks 
suci tersebut. 

Balaghah tidak hanya berfungsi dalam konteks linguistik, tetapi juga berperan 
dalam memperkaya pemahaman ilmiah dalam tradisi literasi Islam. Balaghah 
membantu dalam merumuskan argumen dan meningkatkan kejelasan dalam 
penyampaian ideologi atau pandangan tertentu, terutama dalam teks-teks keagamaan 
dan filosofis (Aflisia, 2021). Kontribusi al-Sakkaki dalam mendalami balaghah dan 
menjadikannya sebagai ilmu yang lebih terstruktur, terutama melalui karya-karyanya 
seperti Miftāḥ al-‘Ulūm, memberikan dasar bagi kajian balaghah lebih lanjut yang 
tidak hanya berguna dalam retorika tetapi juga dalam analisis teks-teks klasik 
Islam(Alamin & Sopian, 2024). 

Lebih jauh lagi, balaghah memperkaya pemahaman kita terhadap makna yang 
lebih mendalam, tidak hanya dalam konteks bahasa, tetapi juga dalam kaitannya 
dengan interpretasi hukum Islam dan ajaran agama(Ningsih, 2023). Misalnya, 
perbedaan antara pemahaman balaghah dan usul fiqh dalam menganalisis fi'il amr 
menunjukkan bagaimana ilmu ini mempengaruhi cara kita memahami tindakan atau 
perintah dalam konteks hukum Islam (Alit, 2020). Hal ini menunjukkan relevansi 
balaghah dalam mengembangkan pemahaman yang lebih luas tentang literasi 
keagamaan dalam tradisi Islam. 
 
2. Sejarah Perkembangan Balaghah - Masa Klasik - (Pra-Islam & Permulaan Islam) 

Pada masa pra-Islam, bangsa Arab sangat mengutamakan kefasihan (fasahah) 
dalam syair dan pidato sebagai bagian dari budaya lisan mereka. Bahasa Arab 
digunakan dengan sangat alami dan murni, yang menjadi dasar bagi pengembangan 
balaghah sebagai ilmu. Kedatangan Al-Qur'an memberikan tantangan baru terhadap 
kefasihan tersebut, dengan menyuguhkan tingkat balaghah yang luar biasa. Ayat-ayat 
Al-Qur'an menjadi acuan utama dalam keindahan bahasa dan retorika, menonjolkan 
keindahan bahasa yang tidak dapat ditandingi oleh karya sastra lainnya (Syakhrani, 
2022). Meskipun pada masa ini balaghah belum dikenal sebagai disiplin ilmu formal, 
unsur-unsurnya telah dipraktikkan dalam karya sastra dan pidato Arab yang dikenal 
pada waktu itu (Malik et al., 2025). 

Pada abad kedua hingga keempat Hijriyah, muncul dorongan kuat untuk 
mengkodifikasi ilmu balaghah sebagai respons terhadap kebutuhan untuk memahami 
dan menafsirkan Al-Qur'an, serta membantah argumen-argumen dari pihak-pihak 
non-Muslim (mukhalifin). Tokoh-tokoh awal seperti Al-Jahizh (w. 255 H) dan Ibn 
Qutaibah (w. 276 H) berperan penting dalam mengembangkan pemahaman tentang 
gaya bahasa Al-Qur'an. Dalam karyanya, al-Bayan wa al-Tabyin, Al-Jahizh 
menekankan pentingnya kejelasan dan keindahan dalam komunikasi, sementara Ibn 
Qutaibah melalui Ta’wil Mushkil al-Qur’an menyoroti cara gaya bahasa Al-Qur'an 
diterapkan (Fedian et al., 2025). Meskipun perkembangan balaghah masih bersifat 
lebih deskriptif daripada sistematis pada masa ini, kontribusi mereka membuka jalan 
bagi pengembangan lebih lanjut di masa-masa berikutnya. 



970 

Masa pembentukan ilmu balaghah terjadi pada abad kelima hingga ketujuh 
Hijriyah, ketika ilmu balaghah mulai dibagi secara sistematis menjadi tiga cabang 
utama: Ilm al-Ma'ani (semantik), Ilm al-Bayan (gaya bahasa), dan Ilm al-Badi' 
(ornamen retoris). Abu Ya'qub al-Sakkaki (w. 626 H) dalam karya monumentalnya, 
Miftah al-‘Ulum, mengembangkan pembagian ini dan menyusun kerangka dasar 
balaghah yang digunakan hingga saat ini (Qudsiyah et al., 2024). Di sisi lain, Abd al-
Qahir al-Jurjani (w. 471 H) melalui karyanya Asrar al-Balaghah dan Dala'il al-I'jaz, 
memberikan kontribusi besar terhadap teori struktur kalimat atau nazhm, yang 
menekankan pentingnya hubungan antar kata dalam membentuk makna estetis 
dalam bahasa (Farohidy, 2021). Al-Zamakhsyari (w. 538 H) dalam tafsirnya, al-
Kashshaf, menampilkan analisis balaghah yang tajam terhadap Al-Qur'an, 
menambahkan kedalaman dalam studi balaghah dengan menghubungkannya 
langsung dengan tafsir dan interpretasi teks-teks suci. Pada masa ini, balaghah mulai 
diterima sebagai cabang ilmu yang formal, mengintegrasikan berbagai teori dan 
praktek retorika dalam konteks Al-Qur'an dan sastra Arab(Farohidy, 2021). 
 
3. Majaz dan Kinayah: Pengaruh Retorika Kiasan dalam Al-Qur'an 

a. Pengertian Majaz 
Majaz dalam retorika Arab merujuk pada bahasa kiasan atau ekspresi metaforis 

yang digunakan untuk menyampaikan makna yang lebih luas daripada interpretasi 
literal dari kata-kata. Majaz melibatkan perpindahan makna suatu lafaz dari makna 
aslinya (makna hakiki) menuju makna lain yang lebih figuratif atau tersirat, dengan 
tujuan untuk memberikan kedalaman dalam pemahaman dan memberikan kesan 
emosional yang lebih kuat (Abdul et al., 2016). Dalam ilmu balaghah, majaz berperan 
penting sebagai alat untuk menyampaikan ide-ide yang kompleks dan emosi yang 
mendalam, baik dalam sastra Arab maupun dalam teks-teks keagamaan seperti Al-
Qur'an. Konsep majaz ini terbagi menjadi dua jenis utama: majaz 'aqliy (trope 
intelektual) dan majaz lughawi (trope linguistik), yang masing-masing memiliki 
subkategori sesuai dengan perspektif yang berbeda (Fattah et al., 2023). 

Contoh-contoh majaz dapat ditemukan dalam banyak teks Arab klasik, 
termasuk Al-Qur'an dan sastra Arab. Sebagai contoh, ungkapan "Dia adalah matahari 
bagi keluarganya" tidak dimaksudkan untuk merujuk pada benda langit, tetapi 
sebagai kiasan untuk menggambarkan seseorang yang membawa kebahagiaan dan 
kehangatan bagi keluarganya. Demikian pula, ungkapan "Hati yang berat" 
menggambarkan perasaan sedih atau kecewa, bukan dalam pengertian fisik sebagai 
berat badan (Fattah et al., 2023). Dalam Al-Qur'an, majaz digunakan dalam beberapa 
ayat untuk menyampaikan konsep teologis yang lebih dalam, seperti pada Q.S. al-
An’am/6:6 dan Q.S. al-Haqqah/69:13, di mana majaz digunakan untuk 
menggambarkan makna yang lebih kompleks tentang kekuasaan Tuhan dan 
kehidupan setelah mati (Fattah et al., 2023). Dalam sastra Arab klasik, majaz juga 
sering digunakan dalam puisi untuk memberikan kedalaman makna, seperti 
penggunaan kiasan karavan dalam puisi Sufi Turki yang menggambarkan perjalanan 
spiritual jiwa (Karaman, n.d.). 

Majaz memiliki berbagai fungsi yang sangat penting dalam memperkaya 
makna dan keindahan bahasa. Salah satu fungsi utama majaz adalah untuk membuat 
bahasa lebih menarik dan efektif, serta memudahkan audiens dalam memahami pesan 
yang disampaikan. Dengan menggunakan majaz, pengarang dapat menciptakan 
gambaran yang lebih jelas dan mudah dipahami oleh pembaca, sehingga pesan yang 
kompleks menjadi lebih mudah diterima (Sayyid Al-Hasyimi, 1991). Selain itu, majaz 



971 

juga berfungsi untuk memberikan dampak estetika yang lebih dalam pada teks, 
meningkatkan kualitas emosional dan kognitif pembaca. Misalnya, dalam puisi Sufi, 
majaz digunakan untuk menyampaikan kebijaksanaan tradisional dan ajaran spiritual 
yang sering kali mengingatkan pada sifat sementara kehidupan dan pentingnya 
kesadaran spiritual (Karaman, n.d.). Penggunaan majaz juga memiliki fungsi 
hermeneutik, yaitu memungkinkan pembaca untuk memahami dunia material dalam 
kaitannya dengan yang ilahi, sehingga memberikan pemahaman yang lebih dalam 
terhadap teks-teks agama dan filsafat (Ng, 2024). 
 

b. Pengertian kinayah 
Kināyah adalah istilah dalam ilmu balaghah yang merujuk pada penggunaan 

kata atau frasa yang memiliki makna tersirat atau implisit, bukan makna eksplisit atau 
literal. Kināyah digunakan untuk menyampaikan pesan atau makna yang lebih dalam 
dan kompleks tanpa harus mengatakannya secara langsung. Dengan kata lain, 
kināyah memungkinkan pembicara atau penulis untuk mengungkapkan ide secara 
tidak langsung, sering kali untuk menghindari ungkapan yang kasar atau untuk 
menyampaikan topik yang sensitif dengan cara yang lebih halus dan terhormat 
(Hussin et al., 2023). Dalam retorika Arab, terutama dalam teks-teks keagamaan 
seperti Al-Qur'an, kināyah memiliki peran penting dalam menjaga kesopanan dan 
menyampaikan ajaran spiritual serta moral yang mendalam (Rahman et al., 2019). 

Contoh-contoh kināyah dapat ditemukan dalam bahasa sehari-hari maupun 
sastra Arab klasik, termasuk dalam teks-teks keagamaan. Sebagai contoh, ungkapan 
"Dia memiliki hati yang berat" adalah contoh kināyah, di mana kata "berat" tidak 
merujuk pada berat fisik, melainkan menggambarkan perasaan sedih atau kecewa. 
Begitu pula dengan ungkapan "Dia memiliki tangan yang panjang" yang tidak 
dimaksudkan untuk menggambarkan panjangnya tangan secara harfiah, tetapi 
sebagai kināyah untuk menggambarkan seseorang yang memiliki kekuatan atau 
pengaruh besar (Sayyid Al-Hasyimi, 1991). Dalam Al-Qur'an, kināyah sering 
digunakan untuk menyampaikan konsep moral dan spiritual yang sensitif dengan 
cara yang lebih sopan dan terhormat (Özdemir, 2024). Nabi Muhammad (SAW) juga 
menggunakan kināyah dalam ajaran-ajarannya, berkomunikasi secara efektif dengan 
para sahabatnya menggunakan perangkat retoris ini dalam berbagai konteks (Hussin 
et al., 2023). 

Kināyah memiliki berbagai fungsi yang sangat penting dalam komunikasi lisan 
maupun tulisan dalam bahasa Arab. Pertama, kināyah memiliki fungsi eufemistik, 
yang berfungsi untuk melunakkan ungkapan yang bisa jadi kasar atau tidak pantas, 
menjadikannya alat yang sangat berharga dalam diskursus agama dan formal (Naseef, 
2018). Kināyah juga berperan dalam menyampaikan makna yang lebih kompleks, 
memungkinkan pembicara untuk mengungkapkan ide-ide yang berlapis dan rumit 
dengan cara yang lebih singkat dan efektif (Alsemeiri & Nordin, 2023). Dalam konteks 
agama, kināyah digunakan untuk menyampaikan ajaran moral dan spiritual secara 
halus namun mendalam, yang sering kali membutuhkan pemahaman kontekstual 
untuk dapat sepenuhnya menangkap maknanya (Rahman et al., 2019). Selain itu, 
kināyah juga memberikan signifikansi budaya dan religius, berperan penting dalam 
menyampaikan nilai-nilai dan ajaran yang selaras dengan norma-norma budaya dan 
rasa hormat. Penggunaan kināyah meningkatkan keterlibatan emosional dan 
intelektual audiens, sehingga pesan yang disampaikan menjadi lebih kuat dan mudah 
diingat. 
 



972 

c. Penggunaan Majaz dalam Surah Al-Baqarah 
Majaz, dalam bahasa Arab, adalah penggunaan kata atau ungkapan yang 

bermakna kiasan, bukan makna harfiah. Dalam konteks tafsir Al-Qur'an, majaz 
digunakan untuk menyampaikan makna yang lebih dalam dan menggambarkan 
konsep atau keadaan tertentu dengan cara yang lebih mudah dipahami. Surah Al-
Baqarah mengandung beberapa ayat yang menggunakan majaz sebagai perangkat 
retoris untuk menyampaikan pesan-pesan ilahi dengan cara yang lebih kuat dan jelas. 
Penggunaan majaz dalam Al-Qur'an, khususnya dalam Surah Al-Baqarah, 
memainkan peran penting dalam memperkaya pemahaman kita terhadap wahyu 
yang disampaikan. Majaz ini memungkinkan pembaca untuk menangkap makna 
yang lebih halus dan abstrak, yang mungkin sulit dipahami jika hanya diterjemahkan 
secara literal (Murdiono et al., 2022; Syarifah, 2022). 
Beberapa contoh majaz yang ditemukan dalam Surah Al-Baqarah dapat dilihat pada 
ayat-ayat berikut: 

1) Al-Baqarah 2:261 
 

ئةَُ حَبَّةٍ  مَثلَُ الَّذِينَ ينُفِقوُنَ أمَْوَالهَُمْ فيِ سَبيِلِ اللَّـهِ كَمَثلَِ حَبَّةٍ أنَْبتَتَْ سَبْعَ سُنبلٍُ فِي كُلِِّ سُنبلَُةٍ   مِِّ
 
"Perumpamaan orang yang menafkahkan hartanya di jalan Allah adalah seperti sebutir 
biji yang menumbuhkan tujuh bulir, pada tiap-tiap bulir terdapat seratus biji." 
Ayat ini menggunakan majaz "sebutir biji yang menumbuhkan tujuh bulir" untuk 

menggambarkan keberkahan yang berlipat ganda yang diterima oleh orang yang 
menafkahkan hartanya di jalan Allah. Perumpamaan ini menunjukkan bagaimana 
amal kebaikan yang dilakukan dengan tulus akan berbuah pahala yang sangat besar, 
lebih besar daripada usaha yang dilakukan. 

2) Al-Baqarah 2:17 
 

ُ بِهۦِ بنِوُرِهۦِ وَترََكَهُمْ  ا أضََاءَتْ مَا حَوْلَهُۥ ذهََبَ ٱللََّّ ا فَلمََّ تٍ لََّّ يبُْصِرُونَ  مَثلَهُُمْ كَمَثلَِ الَّذِي اسْتوَْقَدَ نَار ًۭ  فِى ظُلمََُٰ
 
"Perumpamaan mereka adalah seperti orang yang menyalakan api, maka ketika api itu 
menerangi sekitarnya, Allah memadamkan cahaya mereka dan meninggalkan mereka 
dalam kegelapan, tidak dapat melihat." 
Dalam ayat ini, "api" digunakan sebagai majaz untuk menggambarkan penerangan 

yang bersifat sementara. Ketika api tersebut padam, maka gambaran "kegelapan" 
digunakan untuk menunjukkan kebingungan dan keterasingan yang dialami oleh 
mereka yang telah kehilangan cahaya petunjuk. 

 
3) Al-Baqarah 2:265 

 
نْ أنَفسُِهِمْ كَمَثلَِ جَنَّةٍٍۢ بِرَ  ا مِِّ ِ وَتثَبْيِت ًۭ تِ ٱللََّّ  بْوَةٍ أصََابهََا وَابِل ًۭ فَآتَتَْ أكُُلهََا ضِعْفيَْنِ مَثلَُ الَّذِينَ ينُفِقوُنَ أمَْوَالهَُمْ ٱبْتغَِاءَ مَرْضََٰ

 
"Perumpamaan orang yang menafkahkan hartanya untuk mencari keridhaan Allah dan 
untuk meneguhkan hati mereka adalah seperti sebuah taman di atas bukit yang disiram 
hujan lebat, sehingga menghasilkan buahnya dua kali lipat." 
Ayat ini menggambarkan amal yang dilakukan dengan niat yang ikhlas dan tulus, 

diibaratkan seperti sebuah taman yang subur dan menghasilkan buah melimpah 
setelah disiram hujan yang tepat. Perumpamaan ini mengilustrasikan betapa besar 
pahala yang diperoleh dari amal yang dilandasi dengan niat yang benar dan 
perjuangan untuk mendekatkan diri kepada Allah. 



973 

 
4) Al-Baqarah 2:74 

 
لِكَ فهَِىَ كَالۡحِجَارَةِ أوَْ أشََدُّ قَسْوَة ًۭ   ثمَُّ قَسَتْ قلُوُبكُُمْ مِنٍۢ بعَْدِ ذََٰ

 
"Kemudian hati kalian menjadi keras setelah itu, maka ia menjadi seperti batu atau 
bahkan lebih keras." 

Dalam ayat ini, penggunaan majaz pada frasa "seperti batu atau bahkan lebih 
keras" menggambarkan betapa kerasnya hati manusia yang enggan menerima 
kebenaran, menggambarkan kekerasan hati yang lebih buruk daripada batu yang 
seharusnya lebih peka terhadap perintah Allah. Perumpamaan ini memberi gambaran 
yang kuat tentang keteguhan hati dalam menolak wahyu dan kebenaran. 

Penggunaan majaz dalam Surah Al-Baqarah memberikan dampak yang 
signifikan dalam memahami makna-makna yang lebih dalam dari wahyu Al-Qur'an. 
Majaz membantu menggambarkan konsep-konsep abstrak dengan cara yang lebih 
mudah dimengerti dan lebih kuat daya serapnya oleh pembaca. Ini mempermudah 
umat untuk memahami ajaran Al-Qur'an dalam konteks kehidupan sehari-hari. 
Namun, penting untuk dicatat bahwa tafsir Al-Qur'an harus mempertimbangkan 
konteks secara keseluruhan, baik dari sisi literal maupun figuratif. Tanpa pemahaman 
yang tepat tentang majaz, dapat terjadi penafsiran yang keliru terhadap ayat-ayat 
yang mengandung kiasan, yang mungkin akan mengarah pada pemahaman yang 
kurang tepat atau bahkan salah (Murdiono et al., 2021). 

Sebagai contoh, penggunaan majaz dalam ayat-ayat seperti Al-Baqarah 2:74 
yang menggambarkan hati yang keras harus dipahami dalam konteks bahwa bukan 
hati manusia secara fisik yang keras, melainkan sikap mental atau rohaniah yang 
menolak kebenaran. Begitu pula dalam ayat Al-Baqarah 2:261 yang menggambarkan 
pahala berlipat ganda, kita perlu memahami bahwa ini adalah gambaran dari 
kerahmatan Allah yang tak terhingga bagi setiap amal kebaikan yang dilakukan oleh 
umat-Nya dengan niat yang tulus. 

Selain itu, penggunaan majaz dalam Surah Al-Baqarah juga menuntut 
pemahaman yang mendalam terhadap ilmu Balaghah (ilmu kesusasteraan Arab) dan 
berbagai bentuk majaz yang terdapat dalam Al-Qur'an. Dalam beberapa kasus, 
terdapat perbedaan pandangan di antara para ulama mengenai penggunaan majaz ini, 
dengan sebagian dari mereka yang menekankan pemahaman literal dan lainnya yang 
menerima majaz sebagai bagian tak terpisahkan dari tafsir yang lebih luas. Oleh 
karena itu, pemahaman yang cermat dan seimbang sangat diperlukan untuk 
mendapatkan pemahaman yang lebih holistik tentang pesan-pesan Al-Qur'an (Fattah 
et al., 2023). 
 

d. Penggunaan Kinayah dalam Surah Al-Baqarah 
Kinayah adalah salah satu perangkat retoris dalam bahasa Arab yang banyak 

digunakan dalam Al-Qur'an, termasuk dalam Surah Al-Baqarah. Secara umum, 
kinayah merujuk pada ungkapan atau kalimat yang tidak menyebutkan makna secara 
langsung, tetapi menggunakan kata-kata yang mengisyaratkan makna yang lebih luas 
atau tersembunyi. Dalam konteks ini, kinayah digunakan untuk menyampaikan 
pesan-pesan dengan cara yang lebih halus dan tidak vulgar. Penggunaan kinayah 
dalam Al-Qur'an memberikan kedalaman dalam tafsir dan pemahaman terhadap 
wahyu, memungkinkan pembaca untuk menggali makna yang lebih dalam dari teks. 



974 

Selain itu, kinayah juga membantu menjaga adab dan kesopanan dalam 
menyampaikan pesan-pesan ilahi (Naseef, 2018; Haq & Sipahutar, 2024). 
Beberapa contoh ayat yang mengandung kinayah dalam Surah Al-Baqarah dapat 
dilihat sebagai berikut: 

1) Al-Baqarah 2:7 
 

 خَتمََ اللَّـهُ عَلىََٰ قلُوُبهِِمْ وَعَلَىَٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىَٰ أبَْصَارِهِمْ غِشَاوَة  وَلهَُمْ عَذاَب  عَظِيم  
 

"Allah mengunci hati mereka, pendengaran mereka, dan penglihatan mereka; dan bagi 
mereka azab yang sangat besar." 
Ayat ini menggunakan kinayah dengan ungkapan "mengunci hati mereka" yang 

menggambarkan penutupan akses mereka terhadap petunjuk dan kebenaran. 
Artinya, bukan secara harfiah hati mereka terkunci, melainkan mereka tidak dapat 
menerima wahyu atau kebenaran yang datang kepada mereka, menunjukkan 
ketidakmampuan mereka dalam menerima petunjuk ilahi. 

2) Al-Baqarah 2:2 
 

لِكَ الْكِتاَبُ لََّ رَيْبَ فيِهِ هُد ى لِِّلْمُتَّقِينَ   ذََٰ
 
"Itulah Kitab yang tidak ada keraguan padanya, petunjuk bagi orang-orang yang 
bertakwa." 
Frasa "petunjuk bagi orang-orang yang bertakwa" adalah kinayah yang merujuk 

pada Al-Qur'an sebagai panduan hidup yang sempurna. Meskipun tidak secara 
langsung menyebutkan bahwa Al-Qur'an adalah petunjuk hidup, ungkapan ini 
mengisyaratkan hal tersebut dengan cara yang lebih halus, sesuai dengan konteks 
orang yang bertakwa. 

3) Al-Baqarah 2:44 
 

 تأَمُْرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِِّ وَتنَْسَوْنَ أنَفسَُكُمْ وَأنَْتمُْ تتَْلوُنَ الْكِتاَبَ أفَلََا تعَْقِلوُنَ 
 
"Apakah kalian menyuruh orang lain untuk berbuat baik, sementara kalian melupakan 
diri kalian sendiri, padahal kalian membaca kitab (Taurat)? Maka tidakkah kalian 
berpikir?" 
Dalam ayat ini, ungkapan "kalian menyuruh orang lain berbuat baik, namun 

melupakan diri sendiri" adalah kinayah yang menyampaikan kritik halus terhadap 
mereka yang tidak mempraktikkan apa yang mereka ajarkan. Frasa ini 
menggambarkan ketidaksesuaian antara perkataan dan perbuatan mereka tanpa 
menyebutkan hal tersebut secara langsung. 

4) Al-Baqarah 2:269 
 

ا وَمَا يَذَّكَّرُ إلََِّّ أوُ۟لوُا۟ الَْ  ا كَثيِر   لْبَابِ يؤُْتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يؤُْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أوُتِيَ خَيْر 
 
"Allah memberikan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki, dan barang siapa yang 
diberikan hikmah, maka sungguh dia telah diberi kebaikan yang banyak. Dan tidak ada 
yang mengambil pelajaran kecuali orang yang berakal." 
Frasa "tidak ada yang mengambil pelajaran kecuali orang yang berakal" adalah 

kinayah yang menunjukkan bahwa hanya orang-orang dengan hati dan pikiran yang 
terbuka yang dapat menerima hikmah, bukan hanya mereka yang memiliki 
pengetahuan tetapi juga pemahaman yang mendalam dan kesediaan untuk 
merenung. 



975 

5) Al-Baqarah 2:286 
 

 لََّ يكَُلِِّفُ اللَّـهُ نَفْس ا إلََِّّ وُسْعهََا
 
"Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya." 

Ungkapan "sesuai dengan kesanggupannya" adalah kinayah yang menyiratkan 
bahwa Allah mengetahui batas kemampuan setiap individu, dan ujian yang diberikan 
sesuai dengan kapasitas masing-masing. Ini menunjukkan bahwa tidak ada seorang 
pun yang dibebani dengan sesuatu yang melebihi kemampuannya, namun hal ini 
disampaikan dengan cara yang lebih halus tanpa penjelasan eksplisit. 

Penggunaan kinayah dalam Surah Al-Baqarah memberikan kekayaan makna 
yang mendalam, dengan memungkinkan teks Al-Qur'an untuk menyampaikan ajaran 
dan peringatan secara lebih halus dan elegan. Kinayah memperkaya pemahaman 
terhadap ayat-ayat yang mengandung pesan-pesan moral, etika, dan teologis dengan 
cara yang lebih tersirat. Untuk memahami kinayah secara penuh, sangat penting 
untuk mempertimbangkan konteks di mana ungkapan tersebut digunakan, karena 
tanpa pemahaman kontekstual, makna yang dimaksud bisa jadi hilang atau 
disalahartikan. 

Dalam konteks tafsir Al-Qur'an, mengenali penggunaan kinayah membantu 
untuk menghindari pemahaman yang terlalu sempit atau literal yang bisa 
menyebabkan kesalahan dalam menafsirkan pesan-pesan ilahi. Ayat-ayat yang 
menggunakan kinayah memberikan petunjuk untuk perilaku umat manusia yang 
mencakup prinsip-prinsip kehidupan sehari-hari, interaksi sosial, dan hubungan 
dengan Allah. Oleh karena itu, penting bagi para penerjemah dan mufassir untuk 
memperhatikan aspek kinayah dalam Al-Qur'an agar tidak hanya memfokuskan diri 
pada makna literal, tetapi juga untuk menjaga makna figuratif yang lebih luas yang 
terkandung dalam wahyu tersebut (Naseef, 2018; Haq & Sipahutar, 2024). 

Pemahaman tentang kinayah tidak hanya memperkaya ilmu tafsir tetapi juga 
memberikan wawasan yang lebih luas tentang bagaimana Al-Qur'an berbicara dengan 
cara yang sangat halus dan penuh makna. Oleh karena itu, setiap pembaca Al-Qur'an, 
baik yang memahami bahasa Arab atau tidak, harus menyadari pentingnya 
memahami ungkapan kinayah dalam konteksnya untuk mendapatkan pemahaman 
yang lebih lengkap tentang wahyu Allah. 
 
e. Rahasia Keindahan Majaz dan Kinayah - Memperdalam Makna dan 

Memperkaya Tafsir 
Salah satu rahasia utama keindahan majaz dan kinayah terletak pada 

kemampuannya untuk memberikan nuansa estetis dalam bahasa. Melalui 
penggunaan majaz dan kinayah, makna disampaikan dengan cara yang halus, tidak 
langsung, dan penuh imajinasi, sehingga kalimat menjadi lebih hidup dan menyentuh 
perasaan. Misalnya, ungkapan “hatinya sekeras batu” lebih efektif menggambarkan 
sifat keras hati dibandingkan dengan mengatakan langsung “dia tidak memiliki belas 
kasihan.” Keindahan ini memungkinkan bahasa menjadi lebih puitis, kreatif, dan 
penuh warna, serta mampu menciptakan gambaran yang lebih mendalam dalam 
benak pendengar atau pembaca (Syarifah, 2022). Melalui gaya bahasa ini, pesan yang 
disampaikan menjadi lebih bermakna dan mampu menyentuh sisi emosional audiens 
dengan cara yang lebih halus dan elegan. 

Dalam konteks ilmiah dan keagamaan, seperti dalam Al-Qur’an, penggunaan 
majaz dan kinayah memungkinkan munculnya lapisan-lapisan makna yang dapat 



976 

terus digali oleh para mufassir dan ulama. Sebagai contoh, majaz dalam Al-Qur’an 
memungkinkan terjadinya pemahaman yang lebih mendalam mengenai konsep-
konsep teologis dan moral. Gaya bahasa ini memperkaya tafsir dan memberi ruang 
bagi interpretasi yang lebih luas, menciptakan pemahaman yang dapat bertahan 
sepanjang zaman (Syarifah, 2022). Hal ini menandakan bahwa keindahan majaz dan 
kinayah tidak hanya terletak pada keindahannya semata, tetapi juga dalam 
kedalaman makna yang dapat dipahami melalui studi tafsir yang terus berkembang, 
memberikan wawasan baru bagi umat Islam dan para pemikir sepanjang waktu. 

Majaz dan kinayah juga memiliki kemampuan untuk membangkitkan 
imajinasi dan rasa penasaran audiens. Dengan menggunakan bahasa figuratif, 
pembaca atau pendengar diajak untuk berpikir dan menafsirkan makna yang tersirat 
di balik ungkapan tersebut. Hal ini mendorong mereka untuk lebih aktif dalam 
memahami pesan yang disampaikan, bukan hanya menerima makna secara langsung 
dan datar. Bahasa yang kaya dengan majaz dan kinayah membuat komunikasi 
menjadi lebih dinamis dan menarik, serta mengundang audiens untuk terus menggali 
makna yang lebih dalam (Naseef, 2018). Penggunaan ungkapan yang tidak langsung 
mengundang pembaca untuk terlibat lebih dalam dalam proses penafsiran, yang pada 
gilirannya meningkatkan kedalaman pemahaman terhadap teks yang sedang dibahas. 

Salah satu aspek kemukjizatan Al-Qur’an terletak pada keindahan bahasanya, 
yang penuh dengan penggunaan majaz dan kinayah. Al-Qur’an tidak hanya 
menyampaikan makna secara langsung, tetapi juga menyimpan makna-makna yang 
lebih dalam melalui penggunaan majaz dan kinayah. Ungkapan-ungkapan yang 
terdapat dalam Al-Qur’an sering kali memuat makna ganda, isyarat yang dalam, dan 
pilihan kata yang penuh hikmah. Keindahan ini tidak hanya membuat Al-Qur’an 
menjadi sebuah karya sastra yang luar biasa, tetapi juga menjadi sarana untuk 
menyampaikan ajaran-ajaran ilahi dengan cara yang menyentuh hati dan memberikan 
dampak mendalam bagi umat manusia (Syarifah, 2022). Oleh karena itu, tidak 
mengherankan jika para ulama balaghah sangat memperhatikan gaya bahasa ini 
dalam menafsirkan ayat-ayat suci, karena majaz dan kinayah menjadi bukti dari 
keagungan dan kemukjizatan Al-Qur’an. 
 
f. Perbedaan Majaz dan Kinayah dalam Tafsir Al-Qur'an 

Penggunaan Majaz dan Kinayah dalam Surah Al-Baqarah memberikan 
kedalaman yang luar biasa pada teks Al-Qur'an, menjadikannya lebih kaya dalam 
penyampaian pesan teologis dan moral. Majaz, sebagai metafora, memungkinkan 
penyampaian konsep-konsep abstrak secara lebih nyata dan mudah dipahami oleh 
pembaca. Dengan menggunakan ungkapan metaforis, Surah Al-Baqarah berhasil 
menyampaikan ide-ide kompleks, seperti pahala yang berlipat ganda bagi orang yang 
menafkahkan harta di jalan Allah (Al-Baqarah 2:261), yang diibaratkan dengan 
"sebutir biji yang menumbuhkan tujuh bulir". Ungkapan ini tidak hanya memperjelas 
makna, tetapi juga memberikan gambaran visual yang mendalam mengenai 
keberkahan dan pahala. 

Sementara itu, penggunaan Kinayah berfungsi untuk menyampaikan pesan 
dengan cara yang lebih halus dan tidak langsung, memungkinkan komunikasi yang 
lebih sopan dan penuh makna. Sebagai contoh, dalam Al-Baqarah 2:44, ungkapan 
"kalian menyuruh orang lain berbuat baik, namun melupakan diri sendiri" adalah 
bentuk kinayah yang tidak secara eksplisit menyatakan bahwa mereka tidak 
mempraktikkan apa yang mereka ajarkan, namun menyampaikan kritik yang 
mendalam melalui bahasa yang tidak kasar. Dengan demikian, kedua perangkat 



977 

retoris ini memainkan peran yang sangat penting dalam memberikan kedalaman tafsir 
dan memungkinkan pembaca untuk menggali makna yang lebih luas dan lebih 
berlapis dalam teks Al-Qur'an (Naseef, 2018; Fattah et al., 2023). 

Penelitian mengenai penggunaan Majaz dan Kinayah dalam Surah Al-Baqarah 
membuka wawasan baru dalam studi Al-Qur'an, terutama terkait dengan 
pemahaman figuratif dan kontekstual dari wahyu. Penelitian ini memberikan 
pemahaman lebih mendalam mengenai bagaimana bahasa figuratif digunakan untuk 
menyampaikan konsep-konsep teologis yang kompleks, yang sering kali tidak dapat 
dipahami jika hanya melihat arti literalnya. Sebagai contoh, perbedaan antara 
penggunaan Majaz dan Kinayah yang sering kali tumpang tindih dengan perangkat 
retoris lainnya, seperti Tashbih (simile), menuntut adanya pemahaman yang lebih 
kritis terhadap kontekstualisasi kata-kata dalam Al-Qur'an. 

Dengan mengidentifikasi lebih banyak contoh Majaz dan Kinayah dalam Surah 
Al-Baqarah, penelitian ini juga memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman 
lebih dalam mengenai keberagaman tafsir dan interpretasi yang ada dalam tradisi 
intelektual Islam. Di sisi lain, tantangan dalam menerjemahkan Majaz dan Kinayah ke 
dalam bahasa lain, seperti bahasa Inggris, memunculkan kebutuhan untuk penelitian 
lebih lanjut dalam mengembangkan metode penerjemahan yang lebih tepat dan 
menjaga makna figuratif serta kontekstual yang terkandung dalam teks asli 
(Murdiono et al., 2021; Eldesoky et al., 2024). 

Pemahaman yang lebih mendalam tentang Majaz dan Kinayah, serta 
peranannya dalam Surah Al-Baqarah, memiliki implikasi besar terhadap cara kita 
menafsirkan teks-teks Al-Qur'an. Mengingat bahwa banyak konsep dalam Al-Qur'an 
disampaikan melalui bahasa figuratif, pengenalan terhadap alat-alat retoris ini 
membantu pembaca memahami pesan-pesan ilahi secara lebih tepat dan menyeluruh. 
Terlebih lagi, perbedaan pendapat di kalangan ulama tentang penggunaan Majaz 
(seperti yang terlihat antara pandangan Mutazilah yang mendukungnya dan 
Zahiriyah yang menentangnya) menunjukkan adanya variasi yang sangat kaya dalam 
pendekatan terhadap bahasa figuratif dalam Al-Qur'an (Fattah et al., 2023). 

Oleh karena itu, penelitian lebih lanjut diperlukan untuk mengeksplorasi 
berbagai bentuk Majaz dan Kinayah lainnya yang ada dalam Surah Al-Baqarah, serta 
untuk memahami bagaimana kedua perangkat retoris ini berinteraksi dalam 
menyampaikan pesan-pesan Al-Qur'an yang lebih kompleks. Di samping itu, penting 
untuk melakukan analisis yang lebih mendalam terhadap tantangan penerjemahan 
dan bagaimana Majaz dan Kinayah diterjemahkan dalam berbagai bahasa, mengingat 
kesulitan dalam menjaga makna figuratif yang akurat. Penelitian ini juga membuka 
jalan untuk studi lebih lanjut dalam ilmu balaghah (kesusasteraan Arab), yang dapat 
memperkaya pemahaman kita terhadap teknik-teknik bahasa yang digunakan dalam 
wahyu Ilahi. Secara keseluruhan, pengenalan lebih jauh terhadap penggunaan Majaz 
dan Kinayah dalam Al-Qur'an memberikan pemahaman yang lebih mendalam 
mengenai keindahan bahasa Al-Qur'an, serta pentingnya konteks dalam menafsirkan 
wahyu untuk menghasilkan pemahaman yang tepat dan holistik. 

 
KESIMPULAN 

Dalam penelitian ini, telah diidentifikasi dan dianalisis penggunaan dua 
perangkat retoris utama dalam Surah Al-Baqarah, yaitu Majaz (metafora) dan Kinayah 
(ungkapan tidak langsung). Kedua perangkat ini memainkan peran penting dalam 
memperkaya makna teks Al-Qur'an, memberikan kedalaman pada pesan-pesan 
teologis, moral, dan sosial yang terkandung di dalamnya. Majaz, melalui penggunaan 



978 

metafora, memungkinkan penyampaian konsep-konsep abstrak dengan cara yang 
lebih visual dan mudah dipahami, seperti dalam perumpamaan tentang pahala yang 
berlipat ganda bagi mereka yang menafkahkan harta di jalan Allah (Al-Baqarah 2:261). 
Sementara itu, Kinayah, dengan ungkapan-ungkapan tidak langsungnya, 
memungkinkan pesan-pesan kritik atau nasihat disampaikan dengan cara yang lebih 
halus dan penuh adab, seperti terlihat dalam Al-Baqarah 2:44, yang menyampaikan 
kritik terhadap perilaku hipokrit tanpa menyebutkannya secara eksplisit. 

Penggunaan kedua perangkat ini memberikan kekayaan linguistik dan teologis 
yang tidak hanya memperdalam pemahaman kita terhadap teks Al-Qur'an, tetapi juga 
membuka ruang untuk interpretasi yang lebih nuansa. Meskipun demikian, 
penerjemahan Majaz dan Kinayah tetap menjadi tantangan besar, mengingat adanya 
perbedaan dalam konteks dan nuansa bahasa yang digunakan. Oleh karena itu, 
pemahaman yang mendalam terhadap kedua perangkat retoris ini sangat penting 
untuk memastikan interpretasi yang akurat dan relevan terhadap wahyu Ilahi. 

Penelitian ini juga memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman lebih 
luas tentang tafsir Al-Qur'an, menyoroti pentingnya konteks dalam menentukan 
makna literal atau figuratif dari setiap ungkapan. Di masa depan, studi lebih lanjut 
mengenai Majaz dan Kinayah dalam Al-Qur'an, serta penerjemahannya ke dalam 
bahasa lain, akan memberikan wawasan yang lebih lengkap mengenai cara Al-Qur'an 
menyampaikan pesan-pesan-Nya secara efektif dan elegan. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Ab Rahman, R., Abdullah, W. I. W., Baioumy, N. A. A., Mohamad, M. Z., Musa, R., & 

Mahmud‘Abd al-Qadir, M. (2018). The Relation of Balaghah in the Qur’an 
verses with Islamic Faith. International Journal of Academic Research in Business 
and Social Sciences, 8(10). 

Abdul, A. H., Twahir, W., & Tahir, H. (2016). The Disciplinary Issues in Malay 
Figurative Language and Its Similarities with Majaz Concept of the Arabic 
Rhetoric. European Journal of Language and Literature, 2(1), 47–55. 

Aflisia, N. (2021). Teaching Balaghah for the Purpose of Appreciation of Al-Quran 
Language. Lughawiyyat: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Arab, 4(2), 156–172. 

Alamin, F., & Sopian, A. (2024). Wacana Filsafat Ilmu Balaghah: Kajian Ontologi, 
Epistemologi Dan Aksiologi. Rayah Al-Islam, 8(1), 131–142. 

Alit, I. M. (2020). MAKNA FI’IL AMR DALAM AL-QUR’AN JUZ PERTAMA DAN 
IMPLEMENTASINYA DALAM PEMBELAJARAN BALAGHAH. 

Bahri, S. (2024). Metodologi Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir. 
Farohidy, A. (2021). The Development of Balaghah Studies During The Dynamic of 

Studies (A Historical Glimpse into The Theory of Arabic Literature)/ و منهجيِّة 
) العربيِّ الدب  نظرية  في  تاريخيِّة  )لمحة  الَّزدهار  مرحلة  في  البلاغيِّة   ATHLA: Journal of .الدِّراسات 
Arabic Teaching, Linguistic and Literature, 2(2), 165–179. 

Fasya, A. (2016). Gaya Bahasa Majaz Dalam Surat Al-Baqarah Dan Ali Imran. 
Fattah, A., Hamzah, H., Djuaeni, M. N., & Hamid, M. A. (2023). Majaz dalam al-Quran: 

Refleksi atas Persoalan Linguistik/Majaz in the Koran: Reflection on Linguistic 
issues/Al-Majaz fi al-Qur’an: Al-Taammul fi Qadhaya Lughawiyah. Ijaz Arabi 
Journal of Arabic Learning, 6(3). 

Fauzi, M. R., & Yusup, M. (2023). الجناس والسجع في سورة النازعات. El-Jaudah: Jurnal Pendidikan 
Bahasa Dan Sastra Arab, 4(1), 18–31. 

Fedian, I., Husna, W., & Damanik, N. (2025). Sejarah Tokoh Balâghah Terkemuka di 
Dunia Arab dan Islam. Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 3(2), 237–243. 



979 

Hamid, A. A. M., Dardiri, A., & Fudhaili, A. (2025). Pemikiran Balaghah Menurut Ibn 
Qutaibah: الفكر البلاغي عند قتيبة. Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 1(2), 52–58. 

Haryono, E. (2023). Metodologi penelitian kualitatif di perguruan tinggi keagamaan 
Islam. An-Nuur, 13(2). 

Izzahurrohman, H., & Nur, T. (2024). KONSEPTUALISASI METAFORA EMOSI 
NEGATIF PADA ANGGOTA TUBUH QALBUN ‘HATI’DALAM AL-
QUR’AN: KAJIAN SEMANTIK KOGNITIF. Jurnal Transformasi Humaniora, 
7(7). 

Malik, K., Habibi, N., & Patrah, I. (2025). RHETORIC AND BALAGHAH: The 
Significance of Zamakhshari’s Contributions to Linguistic Studies. Ihya Al-
Arabiyah: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Arab, 11(1), 10–26. 

Muslim, I. M. (2025). Stylistics In The Arabic Tradition Nazm Theory According To Al-
Jahidz, Al-Khattibiy, Al-Baqillaniy And Al-Jurjaniy: Stilistika Dalam Tradisi 
Arabteori Naz {M Menurut Al-Jahidz, Al-Khattibiy, Al-Baqillaniy Dan Al-
Jurjaniy. ARSALINGUA: Jurnal Bahasa Dan Sastra, 1(1), 47–60. 

Naseef, R. A. M. (2018). Kināyah as a figure of speech in the Qur’an: An analysis of four 
English translations. 

Ningsih, R. (2023). UNSUR BALAGHAH DALAM SURAH AL-HUJURAT: TELAAH 
KITAB SHAFWAH AT-TAFSIR. Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 1(5). 

Qudsiyah, W. N., Wafi, H. A., Syihabuddin, M., & Zenrif, M. F. (2024). Measuring the 
Influence of Philosophy on Arab Balaghah: A Critical Study of Amin al-Khuli’s 
Thought. Thaqafiyyat: Jurnal Bahasa, Peradaban Dan Informasi Islam, 23(1), 1–17. 

Smyth, W. (1995). The Canonical Formulation of ‘Ilm al-Balāghah and al-Sakkākī’s Miftāḥ al-
‘Ulūm. 

Syakhrani, A. W. (2022). Kitab-Kitab Hadist Sesudah Abad Ke 3 H. MUSHAF 
JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 2(1), 1–12. 

Syakhrani, A. W., & Rahli, S. (2023). Latar Belakang Munculnya Ilmu Balaghah, Tokoh-
Tokoh, Karya-Karyanya Dan Aspek-Aspeknya. MUSHAF JOURNAL: Jurnal 
Ilmu Al Quran Dan Hadis, 3(1), 59–71. 

 


