b JURNAL MUDABBIR

JL :ﬁL : (Journal Research and Education Studies)
\¢ Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Ayat-Ayat Tentang Bermusyawarah dalam Al-Quran (QS Ali Imran 159,
QS Asy Syura 38, Al Baqgarah 233)

Mardian Idris Harahap?, Liza Aulia Br Manurung?, Nursumayyah Damanik3,
Cinta Rohaini Munthe4, Mala Purnawati®

12345 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: mardianidris@uinsu.ac.id?, liza.uinsu.ac.id@gmail.com?

mayyvahdmk.uinsu.ac.id@gmail.com3, cintarohainimunthel123@gmail.com?,
malapurnawati1l2@gmail.com

ABSTRAK

Dalam artikel ini, kami para penulis mencoba mendudukkan mengenai materi tentang
syura atau yang lebih dikenal dengan musyawarah, dalam al-Quran dengan melakukan
pendekatan tematis. Dalam al-Quran, term syura memiliki kedudukan serta
pelaksanaanya dalam kehidupan umat Islam. Dalam penulisan artikel ini, kami sebagai
penulis memfokuskan pada kajian musyawarah dalam Qs QS Ali Imran 159, QS Asy
Syura 38, Al Bagarah 233. Penulis akan melalukan penulisan secara tematis atau maudhui
dalam mengupas ayat-ayat tentang musyawarah. Karena pembahasan dalam artikel ini
adalah membahas tema yang sama maknanya. Sehingga kami menggunakan tafsir
tematik. Musyawarah dengan al-Quran adalah tawaran konsep utuh yang relevan
dengan perkembangan politik umat manusia. Musyawarah adalah ajaran dari Tuhan
yang tidak terbantahkan.

Kata Kunci: Musyawarah, perspektif, Al-Quran

1149


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:mardianidris@uinsu.ac.id
mailto:liza.uinsu.ac.id@gmail.com
mailto:mayyahdmk.uinsu.ac.id@gmail.com
mailto:cintarohainimunthe123@gmail.com4
mailto:malapurnawati12@gmail.com

ABSTRACT

In this article, we the authors try to put into perspective the material about shura or better known
as deliberation, in the Qur'an by taking a thematic approach. In the Qur'an, the term shura has a
position and its implementation in the lives of Muslims. In writing this article, we as authors
focus on the study of deliberation in Qs QS Ali Imran 159, QS Asy Syura 38, Al Bagarah 233.
The author will write thematically or maudhui in examining the verses about deliberation. Because
the discussion in this article is discussing themes that have the same meaning. So we use thematic
interpretation. Deliberation with the Qur'an is an offer of a complete concept that is relevant to
the political development of mankind. Deliberation is an undeniable teaching from God.

Keywords: Deliberation, perspective, Al-Quran

PENDAHULUAN

Kitab suci umat Islam, Al-Qura’n al-Karim, adalah kumpulan pesan yang
diturunkan Allah swt. kepada Nabi Muhammad saw. melalui malaikat Jibril (Abd. Muin
Salim, 1994) dan dimaksudkan untuk memberi petunjuk kepada semua makhluk hidup,
terutama bagi mereka yang mencari jalan menuju keridhaan-Nya. Al-Qur’an
mengandung banyak prinsip dan aturan dasar yang dapat digunakan manusia dalam
semua aspek kehidupan mereka. Selain itu, Al-Qur’an merangkum berbagai struktur
politik sosial yang mengatur kehidupan masyarakat, seperti cara musyawarah untuk
menyelesaikan masalah.

Dalam Islam, musyawarah dapat dilihat pada masa Nabi yang dikenal sebagai
“Rais al- Din dan Rais al-Bilad” di Negara Madinah yang berarti “Musyawarah sebagai
prinsip kenegaraan dan aturan dalam sistem pemerintahan”(Harun Nasution, 1996).
Para sahabat juga melakukan tradisi musyawarah, terutama para Khulafaur Rasyidin
selama masa kepemimpinan mereka yang mengalami perkembangan yang signifikan.
Islam menggunakan istilah syura (musyawarah) dalam Al-Quran, yang berfungsi sebagai
landasan utama dalam kemasyarakatan.

Beberapa ayat yang terkandung makna musyawarah yakni pada surat as- Syura
ayat 38. Dalam ayat tersebut, kata Syura merupakan kata kunci yang harus digunakan
seseorang dalam berbagai hal. Rasulullah saw. mengikuti prinsip ini dalam kehidupan
pribadinya dan sebagai pimpinan bangsa. Para sahabat, Khulafaur Rasyidin, dan
penguasa muslim lainnya juga mengikuti prinsip ini

1150



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan atau Library research yang memfokuskan mengenai pengumpulan data-
data serta pengumpulan informasi drai berbagai sumber. Penulisan artikel ini bertujuan
untukn menganalisis ayat-ayat Al-Quran yang isi pembahasannya mengenai syura atau
musyawarah. Dalam hal ini, penulis berharap dapat menghasilkan penelitian yang
sistematis dan terperinci.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Musyawarah

Secara etimolois musyawarah berasal dari kata syura yang berarti memulai sesuatu,
menampakkan dan melebarkannya (Jamaluddin Muhammad Ibn Mukram Ibn al-
Manzhur al- Afriqiy al- Mishriy, 1990) Syura (musyawarah), menurut Abdul Hamid Al-
Anshari, berarti saling berunding, bertukar pendapat, atau meminta pendapat dari
berbagai pihak untuk kemudian dipertimbangkan dan dipilih yang terbaik untuk
kemaslahatan bersama. Louis Ma'Lou mengatakan bahwa syura adalah kelompok yang
dibentuk untuk mendengarkan saran dan gagasan dengan cara yang teratur.
Sebagaimana dinyatakan dalam Ensiklopedia Hukum Islam, musyawarah adalah
diskusi yang dilakukan secara kolektif untuk mencapai penyelesaian masalah yang
dihadapi bersama. Jadi, musyawarah adalah perundingan tentang masalah yang baik
untuk mencapai konsensus dengan tujuan mencapai kemaslahatan Bersama (Dudung
Abdullah, 2014)

Musyawarah memiliki beberapa ciri-ciri, diantaranya:
1. Topik yang dibahas menyangkut kepentingan bersama.
2. Pembahasannya harus logis dan sejalan dengan suara hati yang jernih.
3. Proses musyawarah memperhatikan nilai-nilai moral.
4. Pendapat atau usulan yang disampaikan mudah dipahami dan rasional.
5. Keputusan akhir tidak membebani satu sama lain (Muh. Riyan Pratama, 2018).

Selain musyawarah, dikenal pula yang namanya konsep demokrasi. Demokrasi
merupakan bentuk pemerintahan dimana rakyat turut berperan dalam pengambilan
keputusan. Partisipasi ini bisa dilakukan secara langsung, seperti yang terjadi pada
masyarakat sederhana (demokrasi langsung) maupun secara tidak langsung melalui
perwakilan di negara-negara modern. Intinya, demokrasi adalah suatu sistem atau cara
untuk mewujudkan kedaulatan rakyat dalam pemerintahan (Rahadi Budi Prayitno,
2023)

Adapun perbedaan antara syura dan demokrasi yaitu konsep syura dalam Islam
merupakan suatu sistem pemerintahan yang menempatkan kedaulatan sepenuhnya
ditangan Allah swt, sebaliknya dalam demokrasi kedaulatan berada ditangan rakyat.
Oleh karena itu, syura dan demokrasi memiliki perbedaan mendasar. Dalam syura,

1151



segala persoalan harus merujuk kepada Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber utama.
Sedangkan dalam sistem demokrasi permasalahan didasarkan pada kehendak rakyat.
Pada praktiknya syura menuntut agar semua peraturan dan perundang-undangan
berpijak terlebih dahulu pada ketentuan Allah swt dan ajaran Rasulullah saw. Sementara
dalam praktik demokrasi peraturan dan hukum dibentuk berdasarkan hasil pemikiran
rakyat, baik secara langsung maupun melalui perwakilan (Muhaammad Ichsan, 2014).

Tafsir Surah Ali Imran Ayat 159
A Lo, pidadif culi] Bylé LB i€ G154 Sl T a8 i 9Lt g S5 pe CELFGA oa |
ColS gZall Gnf ] T e 5 cude (6%, 4

“Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka.
Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari
sekelilingmu. Karena itu maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan
bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah membulatkan
tekad, maka bertawakkallah kepada Allah. Sesunggquhnya Allah menyukai orang-orang yang
bertawakkal kepada- Nya.”

Menurut Sayyid Qutb dalam tafsirnya, tafsir zilal al-Qur’an, beliau menafsirkan
bahwa pada firman-Nya, “maka, disebabkan rahmat dari Allahlah kamu berlaku lemah lembut
terhadap mereka, sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan
diri dari sekelilingmu...

4

maksudnya adalah ini merupakan rahmat Allah yang diberikan
kepada Rasulullah, sehingga Rasulullah bersifat penyayang dan lemah lembut kepada
mereka. Seandainya beliau bersifat keras dan berhati kasar, maka orang-orang yang ada
di sekitar beliau akan menjauhi dan meninggalkan beliau. Rasulullah saw. tidak pernah
marah kepada umatnnya, tidak pernah sempit dadanya menghadapi kelemahan mereka
selaku manusia dan tidak pernah mungumpulkan kekayaan untuk dirinya sendiri,
bahkan beliau berikan kepada mereka apa yang beliau punya dengan lapang dada
(Sayyid Qutb, 1992).

Firman-Nya, “Karena itu maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan
bermusyawaralah dengan mereka dalam urusan itu.” Maksudnya adalah bermusyawaralah
untuk menetapkan suatu prinsip atau keputusan ketika menghadapi situasi yang rumit
dan menerapkan hasil musyawarah ini ke dalam kehidupan umat islam. Selain itu, untuk
menghapus alasan yang tidak kuat yang digunakan untuk membatalkan suatu prinsip
dalam kehidupan umat Islam setiap kali timbul konsekuensi negatif.

Firman-Nya, “Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, maka bertawakkallah
kepada Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya.”
Maksudnya urgensi dari syura adalah pengambilan suatu prinsip atau keputusan yang
inklusif. Setelah mencapai batas ini, putaran syura selesai dan tahap implementasi
dimulai dengan tekad dan semangat serta bertawakkal kepada Allah.

Menurut tafsir al-Misbah, dalam ayat-ayat sebelumnya, Allah membimbing dan
menuntun kaum muslimin secara keseluruhan; namun, dalam ayat-ayat ini, tuntunan

1152



diarahkan kepada Nabi Muhammad saw. dengan menyebutkan sikap lemah lembut
Nabi terhadap kaum muslimin, khususnya mereka yang melakukan kesalahan dan
pelanggaran dalam perang Uhud. Namun, ada banyak bukti yang menunjukkan betapa
lemah lembutnya Nabi saw. Beliau berbicara dengan mereka sebelum memutuskan
untuk berperang, menerima usul mayoritas mereka, meskipun beliau sendiri tidak
setuju. Nabi juga tidak memaki atau mempersalahkan para pemanah yang
meninggalkan markas mereka, tetapi hanya menegur mereka dengan halus (M.Quraish
Shihab, 2002).
Firman-Nya,

"1

maka, disebabkan rahmat dari Allahlah kamu berlaku lemah lembut
terhadap mereka,” menjadi salah satu bukti bahwa Allah swt. sendirilah yang mendidik
dan membentuk kepribadian Rasulullah saw. Firman- Nya, “bersikap keras lagi berhati
kasar,” mencerminkan sisi dalam dan luarnya manusia. Bersikap keras menunjukkan sisi
luarnya manusia dan berhati kasar menunjukkan sisi dalamnya. Kedua hal tersebut
dinafikan dari Rasulullah saw.

Ayat ini menegaskan perintah untuk bermusyawarah. Ini sangat penting karena
petaka Uhud didahului oleh musyawarah dan disetujui oleh mayoritas. Dengan
demikian, seperti yang telah diketahui sebelumnya, hasilnya tidak berhasil. Hasil ini
mungkin membuat seseorang berpendapat bahwa musyawarah tidak perlu diadakan
lebih khusus lagi untuk Rasul saw. Akibatnya, ayat ini diinterpretasikan sebagai pesan
untuk melakukan musyawarah. Kebenaran yang diperoleh secara individu tidak sebaik
kebenaran yang diperoleh secara kolektif. Kesalahan yang dilakukan setelah
musyawarah tidak sebesar kesalahan yang dilakukan tanpa musyawarah.

Ada tiga sifat dan sikap yang dilakukan Nabi saw. Sebelum melakukan musyawarah,
diantaranya:

1. Berlakulemah lembut, tidak kasar dan tidak berhati keras. Melakukan musyawarah,
terutama pemimpin, harus menghindari bahasa yang kasar dan sifat keras kepala.
Jika tidak, anggota musyawarah akan pergi dan hilang.

2. Memberi maaf dan membuka lembaran baru. Memaafkan berarti proses
menghilangkan trauma yang disebabkan oleh perlakuan yang tidak wajar terhadap
orang lain.

3. Permohonan maghfirah dan ampunan Ilahi. Dalam konteks musyawarah, pesan
terakhir Allah adalah setelah musyawarah selesai, jika seseorang telah bulat tekat,
lakukanlah dan berserah diri kepada Allah, karena Allah menyukai mereka yang
berserah diri kepada-Nya.

1153



Tafsir QS Asy- Syura 38
ﬁfcdci;,l.ﬁ/;, PR a’/;,.,”;a',éd Z £ 8T o 4 o8y o ge , coed
S Al Laa g agiii g s A il § 5 glall | pald] g A0 il | gladis) Sl 5

“Dan bagi orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhan-Nya dan mendirikan
shalat, sedang burusan mereka diputuskan dengan musyawarat antara mereka dan mereka
menafkahkan sebagian dari rezeki yang Kami berikan kepada mereka.”

Dalam tafsir al-Misbah, ia menyatakan ayat di atas bahwa, kenikmatan yang abadi
akan disiapkan bagi orang yang benar benar mendirikan shalat dan memenuhi seruan
Tuhannya. Kemudian semua urusan yang ada kaitannya dengan masyarakat, harus
diselesaikan dengan musyawarah,. Musyawarah dalam hal ini akan menghindarkan sifat
otoriter dalam pemaksaan pendapat. Selain itu, mereka juga harus menafkahkan harta
mereka. Kata syura menjelaskan tentang mengeluarkan serta mengambil pendapat ysng
terbaik apabila menghadap banyaknya pendapat yang ada.

Kemudian dalam tafsir Al-Maraghi, pada lafaz (walladziinas tajaabu lirabbihim) dan
orang-orang yang memenuhi apa yang diserukan oleh Tuhan kepada mereka. Di
antaranya yaitu menyembah hanya kepada yang diwajibkan tepat pada waktunya. Allah
dan selalu mengesakanNya (Ja'far Muttaqin, 2020) Dalam lafaz (wa aqamushholah),
mereka melakukan dengan cara yang paling sempurna saat mendirikan shalat. Makna
shalat di sini adalah suatu hal yang dilakukan untuk Allah yang dapat menjernihkan jiwa
dan membersihkan hati dan shalat dapat menghidarkan kita dari perbuatan keji.

Kemudian dalam lafaz (waamruhum syuura baynahum) Apabila merekan
menghendaki suatu urusan, mereka bermusyawarah sesama mereka. Al-Hasan
meriwayatkan, tidak ada kaum yang bermusyawarah kecualai apabila mereka mendapat
suatu petunjuk mengenai urusan yang mereka miliki. Musyawarah kata Ibnu Arabi
dapat mengasah otak, melembutkan hati orang banyak, dan menunjuk kepada
kebenaran.

Al-Qurthubi menafsirkan mengenai ayat di atas, bahwa pada lafaz (walladziinas
tajaabu lirabbihim) mereka adalah orang-orang Anshar di Madinah. Mereka diperintahkan
untuk beriman kepada Rasul. Ad-Dhahak berkata musyawarah yang dibahas dalam ayat
di atas adalah musyawarah btentang orang-orang yang mendengar kemunculan
Rasulullah, serta mereka kedatangan para delegasi lalu mereka sepakat beriman di
rumah Abu Ayyub.

Allah menyanjung musuyawarah dalam segala hal dan Allah menyanjung orang-
orang yang melakuk musyawarah. Pada zaman Rasul, para sahabat sering
bermusyawarah dengan Rasulullah dalam urusan yang berkaitan dengan kemaslahatan
perang. Mereka juga bermusyawarah tentang orang-orang yang murtad, hukuman
meminum khamr, tentang seorang kakek dan hak warisnya, tentang berapa jumlah
hukuman bagi orang yang meminum khamr (Jafar Malik, 2019)

1154



Maka dapat kita pahami melalui QS Asy-Syura di atas, bahwa musyawarah dalam
urusan umat adalah hal yang sangat penting. Ayat ini mengandung pujian pula terhadap
para muslim sebab senantiasa melaksakan musyawarah bersama apabila memiliki suatu
urusan yang mungkin cukup sulit untuk dipahami. Dan kita meyakini dalam
musyawarah bahwa kita bertawakkal kepada Allah.

Tafsir QS Al Baqarah 233
Y S jhaly Ggdsiss Sddl ﬂ-fﬂﬂfg-fcj d-cua,«r/ I &1 3 Gl gyilalS cilia G351 A  Gilgll5
Liga o) 3 56 Yiiad /.;/J/Uuw.f‘lu L4 A8 5 oals 4 3f5a W5 taal a.UUJLAJ' ¥ lgais V) Gudi it
15415 4l (55 S g jhalty AL /urm.u/J/Psbcmmpsayjlwmu/ﬁuuuwcmmJij
i G aladt L a5

"Ibu-ibu hendaklah menyusui anak-anaknya selama dua tahun penuh, bagi yang ingin
menyempurnakan penyusuan. Kewajiban ayah menanggung makan dan pakaian mereka dengan
cara yang patut. Seseorang tidak dibebani, kecuali sesuai dengan kemampuannya. Janganlah
seorang ibu dibuat menderita karena anaknya dan jangan pula ayahnya dibuat menderita karena
anaknya. Ahli waris pun seperti itu pula. Apabila keduanya ingin menyapih (sebelum dua tahun)
berdasarkan persetujuan dan musyawarah antara keduanya, tidak ada dosa atas keduanya.
Apabila kamu ingin menyusukan anakmu (kepada orang lain), tidak ada dosa bagimu jika kamu
memberikan pembayaran dengan cara yang patut. Bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah
bahwa sesungguhnya Allah Maha Melihat apa yang kamu kerjakan." QS. Al-Bagarah:233

Ayat ini merupakan rangkaian pembicaraan tentang keluarga. Setelah berbicara
tentang suami istri, kini pembicaraan tentang anak yang lahir dari hubungan suami istri
itu. Di sisi lain, ia masih berbicara tentang wanita-wanita yang ditalak, yakni mereka
yang memiliki bayi. Dengan menggunakan redaksi berita, ayat ini memerintahkan
dengan sangat kukuh kepada para ibu agar menyusukan anak-anaknya (M. Quraish
Shihab, 2002)

Dalam hal ini, Quraish Shihab memberikan penafsiran bahwa kata alwalidat dalam
penggunaan Al-Qur’an berbeda dengan kata ummahat yang merupakan bentuk jamak
dari kata umm. Kata ummahat digunakan untuk menunjuk kepada para ibu kandung,
sedang kata al-walidat maknanya adalah para ibu, baik ibu kandung maupun bukan. Ini
berarti bahwa Al-Qur’an sejak dini telah menggariskan bahwa air susu ibu, baik ibu
kandung maupun bukan, adalah makanan terbaik hingga usia dua tahun. Namun
demikian, tentunya air susu ibu kandung lebih baik daripada selainnya. Dengan
menyusu pada ibu kandung, anak merasa lebih tenteram, sebab menurut penelitian
ilmuan, ketika itu bayi mendengar suara detak jantung ibu yang telah dikenalnya secara
khusus sejak dalam perut. Detak jantung ibu berbeda antara seorang wanita dan wanita
yang lain.

Beliau juga menjelaskan bahwa sejak kelahiran hingga dua tahun penuh, para ibu
diperintahkan untuk menyusukan anak-anaknya. Dua tahun adalah batas maksimal dari
kesempurnaan penyusuan. Di sisi lain, bilangan itu juga mengisyaratkan bahwa yang

1155



menyusu setelah usia tersebut bukanlah penyusuan yang mempunyai dampak hukum
yang mengakibatkan anak yang disusui berstatus sama dalam sejumlah hal dengan anak
kandung yang menyusunya.

Penyusuan yang selama dua tahun itu, walaupun diperintahkan, bukanlah
kewajiban. Ini dipahami dari penggalan ayat yang menyatakan bagi yang ingin
menyempurnakan penyusuan. Namun demikian, ia adalah anjuran yang sangat
ditekankan, seakan-akan ia adalah perintah wajib. Jika ibu bapak sepakat untuk
mengurangi masa tersebut, tidak mengapa. Tetapi, hendaknya jangan berlebih dari dua
tahun karena dua tahun telah dinilai sempurna oleh Allah. Di sisi lain, penetapan waktu
dua tahun itu adalah untuk menjadi tolak ukur bila terjadi perbedaan pendapat,
misalnya ibu atau bapak ingin memperpanjang masa penyusuan.

Masa penyusuan tidak harus selalu 24 bulan karena Q.S. Al-Ahgaf:15 menyatakan
bahwa masa kehamilan dan penyusuan adalah tida puluh bulan. Ini berarti, jika janin
dikandung selama sembilan bulan, penyusuannya selama dua puluh satu bulan,
sedangkan jika dikandung hanya enam bulan, ketika itu masa penyusuannya adalah 24
bulan.

Tentu saja, ibu yang menyusukan memerlukan biaya agar kesehatannya tidak
terganggu dan air susunya selalu tersedia. Atas dasar itu, lanjutan ayat menyatakan,
merupakan kewajiban atas yang dilahirkan untuknya, yakni ayah, memberi makan dan
pakaian kepada para ibu kalau ibu anak-anak yang disusukan itu telah diceraikannya
secara ba’in, bukan raj’iy. Adapun jika ibu anak itu masih berstatus istri walau telah
ditalak secara ra;j iy, kewajiban memberi makan dan pakaian adalah kewajiban atas dasar
hubungan suami istri, sehingga bila mereka menuntut imbalan penyusuan anaknya,
suami wajib memenuhinya selama tuntutan imbalan itu dinilai wajar.

Mengapa menjadi kewajiban ayah? Karena, anak itu membawa nama ayah, seakan-
akan anak lahir untuknya, karena nama ayah akan disandang oleh sang anak, yakni
dinisbahkan kepada ayahnya. Kewajiban memberi makan dan pakaian itu hendaknya
dilaksanakan dengan cara yang ma’ruf, yakni yang dijelaskan maknanya dengan
penggalan ayat berikut yaitu, seseorang tidak dibebani melainkan menurut kadar
kesanggupannya. Janganlah seorang ibu menderita kesengsaraan karena anaknya, yakni
jangan sampai ayah mengurangi hak yang wajar bagi seorang ibu dalam pemberian
nafkah dan penyediaan pakaian karena mengandalkan kasih saying ibu kepada anaknya.
Dan juga seorang ayah menderita karena ibu menuntut sesuatu di atas kemampuan sang
ayah, dengan dalih kebutuhan anak yang disusukannya (M. Quraish Shihab, 2002)

Dengan tuntunan ini, anak yang dilahirkan mendapat jaminan pertumbuhan fisik
dan perkembangan jiwa dengan baik. Bahkan jaminan tersebut harus tetap diperolehnya,
walau ayahnya telah meninggal dunia, karena para waris pun berkewajiban demikian,
yakni berkewajiban memenuhi kebutuhan ibu sang anak agar ia dapat melaksanakan
penyusuan dan pemeliharaan anak itu dengan baik. Adapun yang dimaksud dengan
para waris adalah yang mewarisi sang ayah, yakni anak yang disusukan. Dalam arti,

1156



warisan yang menjadi hak anak dari ayahnya meninggal digunakan antara lain untuk
biaya penyusuan bahkan makan dan minum ibu yang menyusuinya. Ada juga yang
berpendapat bahwa yang dimaksud dengan para waris adalah para ibu yang menyusui
itu. Betapapun, ayat ini memberi jaminan hukum untuk kelangsungan hidup dan
pemeliharaan anak.

Adapun firman-Nya: Apabila keduanya, Quraish Shihab menafsirkan yakni ayah dan
ibu anak itu, ingin menyapih sebelum dua tahun dengan kerelaan keduanya, bukan
akibat paksaan dari siapa pun, dan dengan permusyawaratan, yakni dengan
mendiskusikan serta mengambil keputusan yang terbaik, maka tidak ada dosa atas
keduanya untuk mengurangi masa penyusuan dua tahun itu.

Hamka memaparkan dalam kitab tafsimya, bahwa ayat inipun memberi petunjuk
tentang kewajiban dan tanggung jawab seorang ibu. Bukanlah ayat ini semata-mata
cerita, bahwa seorang ibu menyusukan anak, bahkan binatang- binatang yang
membesarkan anaknya, dan kalaupun penyusuan disia-siakannya, kannya, berdosalah
dia di hadapan Allah. Di ayat ini juga ditemui apa yang diakui oleh ilmu kedokteran
modern, bahwasannya air susu ibu lebih baik dari segala air susu yang lain. Disebut pula
di sini baliwa masa pengasuhan menyusukan itu, yang sebaik-baiknya disempurnakan
dua tahun. Di dalam surah Al-Ahgqaf ayat 15, disebutkan pula bahwa anak itu baru
dilepaskaan dari bedangan ibu setelah 30 bulan. Karena secepat cepatnya masa
mengandung ialah 6 bulan, ditambah 24 bulan masa mengasuh. Tetapi dalam lanjutan
ayat yang berbunyi: "bagi yang ingin menyurui secara sempurna”, jelaslah pengasuhan dua
tahun itu ialah yang paling baik bagi yang ingin mencari kesempurnaan. Dan kalau ada
halangan yang lain, misalnya anak haru berusia enam bulan si itu telah mengandung
lagi, dibolehkan masa mengasuh anak yang telah ada ina dikurangi dari dua tahun dua
tahun, supaya anak yang masih dalam perut jangan tersusu.

Di dalam agama diakui kebolehan anak disusukan oleh perempuan lain, bahkan
ibu yang menyusukan itu ditentukan oleh agama menjadi ibu susu dari anak inu,
menjadi mahramnya dan tidak boleh lagi dinikahinya. Meskipun kejadian pada
Rasulullah saw. pada masa kecilnya bukanlah menjadi hujjah dan syariat, kita semuanya
mengakui bahwa di masa kecilnya Rasulullah disusukan oleh Tsuaibah, seorang hamba
perempuan dari Abu Lahab, dan Halimah Sa'diyah, ibu susunya dari Bani Sa'ad. Namun
ada juga di kalangan ulama-ulama yang sangat kuat menjaga kesucian darah anaknya,
tidak mau membiarkan anaknya disusukan oleh perempuan lain, yang tidak dikenalnya
keagungan budi perempuan itu.

Di dalam ayat ini bertema dua kalimat yang mengandung suasana rela dan damai,
pertama kalimat tarmihin, artinya kerelaan dua belah pihak, kedua kalimat tarywwurin,
artinya bermusyawarat kedua pihak, bertukar fikiran. Dalam kedua kalimat ini
terdapatlah bahwa di dalam dasar hati rela sama rela, harga menghargai, di antara
suami-istri, demi kemaslahatan anak mereka, mereka bermusyawarah untuk yang
terbaik.

1157



Kajian Tafsir, Ciri Musyawarah, dan Perbedaannya dengan Demokrasi

Musyawarah atau syura merupakan konsep fundamental dalam Al-Qur'an yang
menggambarkan pendekatan kolektif dalam pengambilan keputusan, baik dalam ranah
sosial, politik, maupun keluarga. Dalam QS. Ali Imran [3]: 159, Allah memerintahkan
Nabi Muhammad saw. untuk melibatkan para sahabat dalam bermusyawarah, bahkan
setelah kesalahan kolektif seperti dalam Perang Uhud. Ayat ini menekankan pentingnya
akhlak seperti kelembutan, memaafkan, dan bertawakal setelah keputusan diambil.
Sayyid Qutb (1992) menafsirkan bahwa ayat ini mencerminkan kepemimpinan profetik
yang mengedepankan cinta kasih dan partisipasi, bukan dominasi (Qutb, 1992, hlm. 192).
M. Quraish Shihab (2002) menambahkan bahwa Rasulullah mencontohkan musyawarah
yang otentik, bahkan ketika mayoritas pendapat bertentangan dengan kehendaknya
(Shihab, 2002, hlm. 308).

QS. Asy-Syura [42]: 38 memperluas makna musyawarah sebagai karakteristik orang
beriman dalam menyelesaikan urusan publik. Tafsir al-Maraghi dan al-Qurthubi
memandang musyawarah sebagai penolak sikap otoriter dan sebagai bentuk aktualisasi
partisipasi umat dalam kehidupan kolektif (Muttagin & Apriadi, 2020). Ibnu Arabi
bahkan menyebut bahwa musyawarah mengasah akal, melembutkan hati, dan
mendekatkan pada kebenaran.

Adapun QS. Al-Bagarah [2]: 233 menunjukkan bahwa musyawarah juga menjadi
prinsip dalam relasi keluarga. Ketika pasangan suami istri ingin menyapih anak sebelum
dua tahun, mereka harus bermusyawarah terlebih dahulu. Quraish Shihab (2002)
menjelaskan bahwa ayat ini mengajarkan dialog penuh kasih dan pertimbangan rasional
demi kemaslahatan anak (hlm. 609-611). Hamka (2015) menekankan bahwa kerelaan dan
musyawarah adalah fondasi keluarga islami yang sehat (hlm. 562).

Musyawarah dalam Al-Qur'an memiliki ciri-ciri khusus: (1) membahas
kepentingan bersama, (2) bersandar pada nilai akhlak dan moral, (3) rasional dan mudah
dipahami, serta (4) menghasilkan keputusan yang tidak membebani satu pihak (Pratama
et al., 2018). Proses ini bukan sekadar diskusi teknis, melainkan bagian dari ibadah dan
implementasi akhlak Islam.

Perbedaan utama antara musyawarah dan demokrasi terletak pada sumber
kedaulatannya. Dalam musyawarah, kedaulatan sepenuhnya milik Allah dan keputusan
harus berpijak pada Al-Qur’an dan Sunnah. Sebaliknya, demokrasi menempatkan
kedaulatan di tangan rakyat dan berpijak pada kehendak mayoritas (Prayitno &
Prayugo, 2023). Musyawarah bersifat transenden dan normatif, sedangkan demokrasi
bersifat prosedural dan legalistik (Ichsan, 2014).Dengan demikian, musyawarah dalam
Islam adalah bentuk partisipasi yang menyatu dengan nilai-nilai ketuhanan, keadilan,
dan kemaslahatan bersama. Ia tidak menegasikan prinsip-prinsip demokrasi, tetapi
memberikan fondasi etis dan spiritual yang lebih dalam.

1158



KESIMPULAN

Dalam Al-Qur'an, kata musyawarah biasanya disamakan dengan kata syura. Ini
terjadi tiga kali dalam tiga surat, tetapi hanya satu surat yang termasuk dalam kategori
makiyyah, yaitu dalam QS. Asy-Syura [42]: 38, dan yang lain dalam QS. Al-Baqgarah [2]:
233 dan QS. Ali Imran [3]: 159 termasuk kategori makiyyah. Dalam Al-Qur'an, ada dua
aspek yang membedakan makna musyawarah. Pertama, musyawarah dalam konteks
keluarga yakni keputusan tentang rumah tangga dan anak-anak. Hal ini dapat
ditemukan dalam QS. Al-Baqarah [2]: 233. Kedua, musyawarah dalam konteks yang
dilakukan saat berbicara tentang masalah tertentu dengan anggota masyarakat. Ini mirip
dengan apa yang Nabi lakukan dengan para sahabatnya. Hal ini terdapat dalam QS. Ali
Imran [3]: 159 dan QS. Asy-Syura [42]: 38.

REFERENSI

Abdullah, Dudung. “Musyawarah Dalam Al-Qur’an, Jurnal Al-Daulah. 1 (3). Hamka.
2015. Tafsir Al-Azhar. Jakarta: Gema Insani. Jilid. 1.

Malik, Ja’far. 2019. Konsep Syura Dalam Al-Quran Telaah Tafsir Al-Quthubi, Surakarta,
20109.

Muhammad, Jamaluddin Ibn Mukram Ibn al- Manzhur al- Afriqiy al- Mishriy. 1990. Lisan
al- Arabiy, Beirut : dar al-Fikri.

Muttaqin, Ja'far Muttaqin. Aang Apriadi. “Syura Atau Musyawarah Dalam Perspektif
Al-Quran”, Jurnal Keislaman dan pendidikan. 1 (2).

Nasution, Harun. 1996. Islam Rasional Bandung : Mizan.

Qutb, Sayyid. 1992. Tafsir fi Zilal al-Qur’an. Juz II. Jakarta: Gema Insani.

Salim, Abd. Muin. 1994. Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Quran Jakarta: PT. Raja
Grafindo Persada.

Shihab, M.Quraish. 2002. Tafsir al-Mishbah:Pesan Kesan dan Keserasian Al- Qur’an. Jilid 1I.
Jakarta: Lentera Hati.

Hamka. (2015). Tafsir Al-Azhar (Jilid 1). Jakarta: Gema Insani.

Ichsan, M. (2014). Demokrasi dan Syura Perspektif Islam dan Barat. Jurnal Substantia,
16(1), 1-12.

Muttaqin, J., & Apriadi, A. (2020). Syura atau Musyawarah dalam Perspektif Al-Quran.
Jurnal Keislaman dan Pendidikan, 1(2), 57-64.

Prayitno, R. B., & Prayugo, A. (2023). Teori Demokrasi. Yogyakarta: CV Budi Utama.

Pratama, M. R,, et al. (2018). Pelaksanaan Musyawarah Perencanaan Pembangunan Desa
di Desa Ujung Mattajang Kec. Mappedeceng Kab. Luwu Utara. Jurnal
Administrasi Publik, 4(1), 34-41.

Qutb, S. (1992). Tafsir Fi Zilal al-Qur’an (Juz II). Jakarta: Gema Insani.

1159



Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an (Jilid II).
Jakarta: Lentera Hati.

Elis Trisnawati, S. M. (2022). Manajemen Kesiswaan Sekolah: Studi Kasus di Sekolah
Menengah Pertama Islam Terpadu Tunas Bangsa Insan Mandiri Cilodong
Depok. Jurnal EIMadrasa : Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 2(1), 25-39.

Lumingkewas, E. M. (2023). KONSEP Dasar Manajemen: Ilmu dan Seni Mengatur
Organisasi. Tahta Media Group: Surakarta.

Munib, I. M. (2021). Manajemen Kesiswaan Dalam Mengembangkan Bakat Dan Minat
Peserta Didik. Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 1(1), 17-37.

1160



