
1149 
 
 

 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir         ISSN: 2774-8391 

  

Ayat-Ayat Tentang Bermusyawarah dalam Al-Quran (QS Ali Imran 159, 
QS Asy Syura 38, Al Baqarah 233) 

 
Mardian Idris Harahap1, Liza Aulia Br Manurung2, Nursumayyah Damanik3,  

Cinta Rohaini Munthe4, Mala Purnawati5 

 

1,2,3,4,5 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
 

Email: mardianidris@uinsu.ac.id1, liza.uinsu.ac.id@gmail.com2 

mayyahdmk.uinsu.ac.id@gmail.com3, cintarohainimunthe123@gmail.com4, 
malapurnawati12@gmail.com  

 
 

ABSTRAK 
 
Dalam artikel ini, kami para penulis mencoba mendudukkan mengenai materi tentang 
syura atau yang lebih dikenal dengan musyawarah, dalam al-Quran dengan melakukan 
pendekatan tematis. Dalam al-Quran, term syura memiliki kedudukan serta 
pelaksanaanya dalam kehidupan umat Islam. Dalam penulisan artikel ini, kami sebagai 
penulis memfokuskan pada kajian musyawarah dalam Qs QS Ali Imran 159, QS Asy 
Syura 38, Al Baqarah 233. Penulis akan melalukan penulisan secara tematis atau maudhui 
dalam mengupas ayat-ayat tentang musyawarah. Karena pembahasan dalam artikel ini 
adalah membahas tema yang sama maknanya. Sehingga kami menggunakan tafsir 
tematik. Musyawarah dengan al-Quran adalah tawaran konsep utuh yang relevan 
dengan perkembangan politik umat manusia. Musyawarah adalah ajaran dari Tuhan 
yang tidak terbantahkan. 
 

Kata Kunci: Musyawarah, perspektif, Al-Quran 
 

 
 
 
 
 
 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:mardianidris@uinsu.ac.id
mailto:liza.uinsu.ac.id@gmail.com
mailto:mayyahdmk.uinsu.ac.id@gmail.com
mailto:cintarohainimunthe123@gmail.com4
mailto:malapurnawati12@gmail.com


1150 
 
 

 

 

ABSTRACT 
 
In this article, we the authors try to put into perspective the material about shura or better known 
as deliberation, in the Qur'an by taking a thematic approach. In the Qur'an, the term shura has a 
position and its implementation in the lives of Muslims. In writing this article, we as authors 
focus on the study of deliberation in Qs QS Ali Imran 159, QS Asy Syura 38, Al Baqarah 233. 
The author will write thematically or maudhui in examining the verses about deliberation. Because 
the discussion in this article is discussing themes that have the same meaning. So we use thematic 
interpretation. Deliberation with the Qur'an is an offer of a complete concept that is relevant to 
the political development of mankind. Deliberation is an undeniable teaching from God. 
 
Keywords: Deliberation, perspective, Al-Quran 
 
 

PENDAHULUAN 

 

Kitab suci umat Islam, Al-Qura’n al-Karim, adalah kumpulan pesan yang 

diturunkan Allah swt. kepada Nabi Muhammad saw. melalui malaikat Jibril (Abd. Muin 

Salim, 1994) dan dimaksudkan untuk memberi petunjuk kepada semua makhluk hidup, 

terutama bagi mereka yang mencari jalan menuju keridhaan-Nya. Al-Qur’an 

mengandung banyak prinsip dan aturan dasar yang dapat digunakan manusia dalam 

semua aspek kehidupan mereka. Selain itu, Al-Qur’an merangkum berbagai struktur 

politik sosial yang mengatur kehidupan masyarakat, seperti cara musyawarah untuk 

menyelesaikan masalah. 

Dalam Islam, musyawarah dapat dilihat pada masa Nabi yang dikenal sebagai 

“Rais al- Din dan Rais al-Bilad” di Negara Madinah yang berarti “Musyawarah sebagai 

prinsip kenegaraan dan aturan dalam sistem pemerintahan”(Harun Nasution, 1996). 

Para sahabat juga melakukan tradisi musyawarah, terutama para Khulafaur Rasyidin 

selama masa kepemimpinan mereka yang mengalami perkembangan yang signifikan. 

Islam menggunakan istilah syura (musyawarah) dalam Al-Quran, yang berfungsi sebagai 

landasan utama dalam kemasyarakatan. 

Beberapa ayat yang terkandung makna musyawarah yakni pada surat as- Syura 

ayat 38. Dalam ayat tersebut, kata Syura merupakan kata kunci yang harus digunakan 

seseorang dalam berbagai hal. Rasulullah saw. mengikuti prinsip ini dalam kehidupan 

pribadinya dan sebagai pimpinan bangsa. Para sahabat, Khulafaur Rasyidin, dan 

penguasa muslim lainnya juga mengikuti prinsip ini 

 

 

 

 

 

 



1151 
 
 

 

 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan atau Library research yang memfokuskan mengenai pengumpulan data-

data serta pengumpulan informasi drai berbagai sumber. Penulisan artikel ini bertujuan 

untukn menganalisis ayat-ayat Al-Quran yang isi pembahasannya mengenai syura atau 

musyawarah. Dalam hal ini, penulis berharap dapat menghasilkan penelitian yang 

sistematis dan terperinci. 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Musyawarah 

Secara etimolois musyawarah berasal dari kata syura yang berarti memulai sesuatu, 

menampakkan dan melebarkannya (Jamaluddin Muhammad Ibn Mukram Ibn al- 

Manzhur al- Afriqiy al- Mishriy, 1990) Syura (musyawarah), menurut Abdul Hamid Al-

Anshari, berarti saling berunding, bertukar pendapat, atau meminta pendapat dari 

berbagai pihak untuk kemudian dipertimbangkan dan dipilih yang terbaik untuk 

kemaslahatan bersama. Louis Ma'Lou mengatakan bahwa syura adalah kelompok yang 

dibentuk untuk mendengarkan saran dan gagasan dengan cara yang teratur. 

Sebagaimana dinyatakan dalam Ensiklopedia Hukum Islam, musyawarah adalah 

diskusi yang dilakukan secara kolektif untuk mencapai penyelesaian masalah yang 

dihadapi bersama. Jadi, musyawarah adalah perundingan tentang masalah yang baik 

untuk mencapai konsensus dengan tujuan mencapai kemaslahatan Bersama (Dudung 

Abdullah, 2014) 

Musyawarah memiliki beberapa ciri-ciri, diantaranya: 

1. Topik yang dibahas menyangkut kepentingan bersama. 

2. Pembahasannya harus logis dan sejalan dengan suara hati yang jernih. 

3. Proses musyawarah memperhatikan nilai-nilai moral. 

4. Pendapat atau usulan yang disampaikan mudah dipahami dan rasional. 

5. Keputusan akhir tidak membebani satu sama lain (Muh. Riyan Pratama, 2018). 

Selain musyawarah, dikenal pula yang namanya konsep demokrasi. Demokrasi 

merupakan bentuk pemerintahan dimana rakyat turut berperan dalam pengambilan 

keputusan. Partisipasi ini bisa dilakukan secara langsung, seperti yang terjadi pada 

masyarakat sederhana (demokrasi langsung) maupun secara tidak langsung melalui 

perwakilan di negara-negara modern. Intinya, demokrasi adalah suatu sistem atau cara 

untuk mewujudkan kedaulatan rakyat dalam pemerintahan (Rahadi Budi Prayitno, 

2023) 

Adapun perbedaan antara syura dan demokrasi yaitu konsep syura dalam Islam 

merupakan suatu sistem pemerintahan yang menempatkan kedaulatan sepenuhnya 

ditangan Allah swt, sebaliknya dalam demokrasi kedaulatan berada ditangan rakyat. 

Oleh karena itu, syura dan demokrasi memiliki perbedaan mendasar. Dalam syura, 



1152 
 
 

 

 

segala persoalan harus merujuk kepada Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber utama. 

Sedangkan dalam sistem demokrasi permasalahan didasarkan pada kehendak rakyat. 

Pada praktiknya syura menuntut agar semua peraturan dan perundang-undangan 

berpijak terlebih dahulu pada ketentuan Allah swt dan ajaran Rasulullah saw. Sementara 

dalam praktik demokrasi peraturan dan hukum dibentuk berdasarkan hasil pemikiran 

rakyat, baik secara langsung maupun melalui perwakilan (Muhaammad Ichsan, 2014). 

 

Tafsir Surah Ali Imran Ayat 159 

و „فَبمَِا رَحْمَ  ا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَنفَضُّ ِ لِنتَ لَهُمْ ۖ وَلَوْ كُنتَ فَظًّ ا مِنْ حَوْلِكَ ۖ فَٱعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتغَْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ  ˚ة ِ منَ ٱللَّه

تَ  ِ عَمََْ رِ ۖ فَاََِ َ  فىِ ٱلْمَْْ ِ ۚ هِِ ه ٱللَّه  عَلَى ٱللَّه
يحُِبُّ ٱلْمُتوََ ِ كلِينَ فَتوََكهْْ  

“Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka. 

Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari 

sekelilingmu. Karena itu maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan 

bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah membulatkan 

tekad, maka bertawakkallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang 

bertawakkal kepada- Nya.” 

Menurut Sayyid Qutb dalam tafsirnya, tafsir zilal al-Qur’an, beliau menafsirkan 

bahwa pada firman-Nya, “maka, disebabkan rahmat dari Allahlah kamu berlaku lemah lembut 

terhadap mereka, sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan 

diri dari sekelilingmu...” maksudnya adalah ini merupakan rahmat Allah yang diberikan 

kepada Rasulullah, sehingga Rasulullah bersifat penyayang dan lemah lembut kepada 

mereka. Seandainya beliau bersifat keras dan berhati kasar, maka orang-orang yang ada 

di sekitar beliau akan menjauhi dan meninggalkan beliau. Rasulullah saw. tidak pernah 

marah kepada  umatnnya, tidak pernah sempit dadanya menghadapi kelemahan mereka 

selaku manusia dan tidak pernah mungumpulkan kekayaan untuk dirinya sendiri, 

bahkan beliau berikan kepada mereka apa yang beliau punya dengan lapang dada 

(Sayyid Qutb, 1992). 

Firman-Nya, “Karena itu maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan 

bermusyawaralah dengan mereka dalam urusan itu.” Maksudnya adalah bermusyawaralah 

untuk menetapkan suatu prinsip atau keputusan ketika menghadapi situasi yang rumit 

dan menerapkan hasil musyawarah ini ke dalam kehidupan umat islam. Selain itu, untuk 

menghapus alasan yang tidak kuat yang digunakan untuk membatalkan suatu prinsip 

dalam kehidupan umat Islam setiap kali timbul konsekuensi negatif. 

Firman-Nya, “Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, maka bertawakkallah 

kepada Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya.” 

Maksudnya urgensi dari syura adalah pengambilan suatu prinsip atau keputusan yang 

inklusif. Setelah mencapai batas ini, putaran syura selesai dan tahap implementasi 

dimulai dengan tekad dan semangat serta bertawakkal kepada Allah. 

Menurut tafsir al-Misbah, dalam ayat-ayat sebelumnya, Allah membimbing dan 

menuntun kaum muslimin secara keseluruhan; namun, dalam ayat-ayat ini, tuntunan 



1153 
 
 

 

 

diarahkan kepada Nabi Muhammad saw. dengan menyebutkan sikap lemah lembut 

Nabi terhadap kaum muslimin, khususnya mereka yang melakukan kesalahan dan 

pelanggaran dalam perang Uhud. Namun, ada banyak bukti yang menunjukkan betapa 

lemah lembutnya Nabi saw. Beliau berbicara dengan mereka sebelum memutuskan 

untuk berperang, menerima usul mayoritas mereka, meskipun beliau sendiri tidak 

setuju. Nabi juga tidak memaki atau mempersalahkan para pemanah yang 

meninggalkan markas mereka, tetapi hanya menegur mereka dengan halus (M.Quraish 

Shihab, 2002). 

Firman-Nya, ““maka, disebabkan rahmat dari Allahlah kamu berlaku lemah lembut 

terhadap mereka,” menjadi salah satu bukti bahwa Allah swt. sendirilah yang mendidik 

dan membentuk kepribadian Rasulullah saw. Firman- Nya, “bersikap keras lagi berhati 

kasar,” mencerminkan sisi dalam dan luarnya manusia. Bersikap keras menunjukkan sisi 

luarnya manusia dan berhati kasar menunjukkan sisi dalamnya. Kedua hal tersebut 

dinafikan dari Rasulullah saw. 

Ayat ini menegaskan perintah untuk bermusyawarah. Ini sangat penting karena 

petaka Uhud didahului oleh musyawarah dan disetujui oleh mayoritas. Dengan 

demikian, seperti yang telah diketahui sebelumnya, hasilnya tidak berhasil. Hasil ini 

mungkin membuat seseorang berpendapat bahwa musyawarah tidak perlu diadakan 

lebih khusus lagi untuk Rasul saw. Akibatnya, ayat ini diinterpretasikan sebagai pesan 

untuk melakukan musyawarah. Kebenaran yang diperoleh secara individu tidak sebaik 

kebenaran yang diperoleh secara kolektif. Kesalahan yang dilakukan setelah 

musyawarah tidak sebesar kesalahan yang dilakukan tanpa musyawarah. 

Ada tiga sifat dan sikap yang dilakukan Nabi saw. Sebelum melakukan musyawarah, 

diantaranya: 

1. Berlaku lemah lembut, tidak kasar dan tidak berhati keras. Melakukan musyawarah, 

terutama pemimpin, harus menghindari bahasa yang kasar dan sifat keras kepala. 

Jika tidak, anggota musyawarah akan pergi dan hilang. 

2. Memberi maaf dan membuka lembaran baru. Memaafkan berarti proses 

menghilangkan trauma yang disebabkan oleh perlakuan yang tidak wajar terhadap 

orang lain. 

3. Permohonan maghfirah dan ampunan Ilahi. Dalam konteks musyawarah, pesan 

terakhir Allah adalah setelah musyawarah selesai, jika seseorang telah bulat tekat, 

lakukanlah dan berserah diri kepada Allah, karena Allah menyukai mereka yang 

berserah diri kepada-Nya. 

 

 

 

 

 

 



1154 
 
 

 

 

Tafsir QS Asy- Syura 38 

 

رى بيَْنَهُمْۖ  لوةَۖ وَامَْرُهُمْ شُوَّْٰ ذِيْنَ اسْتجََابوُْا لِرَبِ هِمْ وَاقََامُوا الصهَّٰ نهُمْ ينُْفِقُوَْۚ هوَاله
َّٰ
ا رَزَقْ وَمِمه  

 

“Dan bagi orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhan-Nya dan mendirikan 

shalat, sedang burusan mereka diputuskan dengan musyawarat antara mereka dan mereka 

menafkahkan sebagian dari rezeki yang Kami berikan kepada mereka.” 

Dalam tafsir al-Misbah, ia menyatakan ayat di atas bahwa, kenikmatan yang abadi 

akan disiapkan bagi orang yang benar benar mendirikan shalat dan memenuhi seruan 

Tuhannya. Kemudian semua urusan yang ada kaitannya dengan masyarakat, harus 

diselesaikan dengan musyawarah,. Musyawarah dalam hal ini akan menghindarkan sifat 

otoriter dalam pemaksaan pendapat. Selain itu, mereka juga harus menafkahkan harta 

mereka. Kata syura menjelaskan tentang mengeluarkan serta mengambil pendapat ysng 

terbaik apabila menghadap banyaknya pendapat yang ada. 

Kemudian dalam tafsir Al-Maraghi, pada lafaz (walladziinas tajaabu lirabbihim) dan 

orang-orang yang memenuhi apa yang diserukan oleh Tuhan kepada mereka. Di 

antaranya yaitu menyembah hanya kepada yang diwajibkan tepat pada waktunya. Allah 

dan selalu mengesakanNya (Ja’far Muttaqin, 2020) Dalam lafaz (wa aqamushholah), 

mereka melakukan dengan cara yang paling sempurna saat mendirikan shalat. Makna 

shalat di sini adalah suatu hal yang dilakukan untuk Allah yang dapat menjernihkan jiwa 

dan membersihkan hati dan shalat dapat menghidarkan kita dari perbuatan keji. 

Kemudian dalam lafaz (waamruhum syuura baynahum) Apabila merekan 

menghendaki suatu urusan, mereka bermusyawarah sesama mereka. Al-Hasan 

meriwayatkan, tidak ada kaum yang bermusyawarah kecualai apabila mereka mendapat 

suatu petunjuk mengenai urusan yang mereka miliki. Musyawarah kata Ibnu Arabi 

dapat mengasah otak, melembutkan hati orang banyak, dan menunjuk kepada 

kebenaran. 

Al-Qurthubi menafsirkan mengenai ayat di atas, bahwa pada lafaz (walladziinas 

tajaabu lirabbihim) mereka adalah orang-orang Anshar di Madinah. Mereka diperintahkan 

untuk beriman kepada Rasul. Ad-Dhahak berkata musyawarah yang dibahas dalam ayat 

di atas adalah musyawarah btentang orang-orang yang mendengar kemunculan 

Rasulullah, serta mereka kedatangan para delegasi lalu mereka sepakat beriman di 

rumah Abu Ayyub. 

Allah menyanjung musuyawarah dalam segala hal dan Allah menyanjung orang-

orang yang melakuk musyawarah. Pada zaman Rasul, para sahabat sering 

bermusyawarah dengan Rasulullah dalam urusan yang berkaitan dengan kemaslahatan 

perang. Mereka juga bermusyawarah tentang orang-orang yang murtad, hukuman 

meminum khamr, tentang seorang kakek dan hak warisnya, tentang berapa jumlah 

hukuman bagi orang yang meminum khamr (Jafar Malik, 2019) 



1155 
 
 

 

 

Maka dapat kita pahami melalui QS Asy-Syura di atas, bahwa musyawarah dalam 

urusan umat adalah hal yang sangat penting. Ayat ini mengandung pujian pula terhadap 

para muslim sebab senantiasa melaksakan musyawarah bersama apabila memiliki suatu 

urusan yang mungkin cukup sulit untuk dipahami. Dan kita meyakini dalam 

musyawarah bahwa kita bertawakkal kepada Allah. 

 

Tafsir QS Al Baqarah 233 

تُ يرُْضِعْنَ اوَْلََدَهُنه حَوْلَيْنِ كَامِ  لِدَّٰ  وَعَلَى الْمَوْلُوْدِ لَهٗ رِزْقُهُنه وَكِسْوَتهُُنه باِلْمَعْرُوْفَِۗ لََ ۞ وَالْوَّٰ
َۗ
ضَاعَةَ  لَيْنِ لِمَنْ ارََادَ انَْ يُّتمِه الره

هٗ بوَِلَدِهٖ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْ تكَُلهفُ نَفْسٌ الَِه وُسْعهََاۚ لََ تضَُاۤره وَالِدَةٌ ۢ بوَِلَدِهَ  نْهُمَا  ا وَلََ مَوْلُوْدٌ له لِكَۚ فَاِنْ ارََادَا فصَِالَا عَنْ ترََاضٍ م ِ لُ ذَّٰ

ا اوَْلََدَكُمْ فَلََ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ اذَِا  َ وَاعْ وَتشََاوُرٍ فَلََ جُنَاحَ عَلَيْهِمَاَۗ وَاِنْ ارََدْتُّمْ انَْ تسَْترَْضِعوُْْٓ تيَْتمُْ باِلْمَعْرُوْفَِۗ وَاتهقُوا اللّٰه آْ اَّٰ مْتمُْ مه ا سَله لَمُوْْٓ

َ بمَِا تعَْمَلُوْنَ بصَِيْرٌ   انَه اللّٰه

"Ibu-ibu hendaklah menyusui anak-anaknya selama dua tahun penuh, bagi yang ingin 

menyempurnakan penyusuan. Kewajiban ayah menanggung makan dan pakaian mereka dengan 

cara yang patut. Seseorang tidak dibebani, kecuali sesuai dengan kemampuannya. Janganlah 

seorang ibu dibuat menderita karena anaknya dan jangan pula ayahnya dibuat menderita karena 

anaknya. Ahli waris pun seperti itu pula. Apabila keduanya ingin menyapih (sebelum dua tahun) 

berdasarkan persetujuan dan musyawarah antara keduanya, tidak ada dosa atas keduanya. 

Apabila kamu ingin menyusukan anakmu (kepada orang lain), tidak ada dosa bagimu jika kamu 

memberikan pembayaran dengan cara yang patut. Bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah 

bahwa sesungguhnya Allah Maha Melihat apa yang kamu kerjakan." QS. Al-Baqarah:233 

Ayat ini merupakan rangkaian pembicaraan tentang keluarga. Setelah berbicara 

tentang suami istri, kini pembicaraan tentang anak yang lahir dari hubungan suami istri 

itu. Di sisi lain, ia masih berbicara tentang wanita-wanita yang ditalak, yakni mereka 

yang memiliki bayi. Dengan menggunakan redaksi berita, ayat ini memerintahkan 

dengan sangat kukuh kepada para ibu agar menyusukan anak-anaknya (M. Quraish 

Shihab, 2002) 

Dalam hal ini, Quraish Shihab memberikan penafsiran bahwa kata alwalidat dalam 

penggunaan Al-Qur’an berbeda dengan kata ummahat yang merupakan bentuk jamak 

dari kata umm. Kata ummahat digunakan untuk menunjuk kepada para ibu kandung, 

sedang kata al-walidat maknanya adalah para ibu, baik ibu kandung maupun bukan. Ini 

berarti bahwa Al-Qur’an sejak dini telah menggariskan bahwa air susu ibu, baik ibu 

kandung maupun bukan, adalah makanan terbaik hingga usia dua tahun. Namun 

demikian, tentunya air susu ibu kandung lebih baik daripada selainnya. Dengan 

menyusu pada ibu kandung, anak merasa lebih tenteram, sebab menurut penelitian 

ilmuan, ketika itu bayi mendengar suara detak jantung ibu yang telah dikenalnya secara 

khusus sejak dalam perut. Detak jantung ibu berbeda antara seorang wanita dan wanita 

yang lain. 

Beliau juga menjelaskan bahwa sejak kelahiran hingga dua tahun penuh, para ibu 

diperintahkan untuk menyusukan anak-anaknya. Dua tahun adalah batas maksimal dari 

kesempurnaan penyusuan. Di sisi lain, bilangan itu juga mengisyaratkan bahwa yang 



1156 
 
 

 

 

menyusu setelah usia tersebut bukanlah penyusuan yang mempunyai dampak hukum 

yang mengakibatkan anak yang disusui berstatus sama dalam sejumlah hal dengan anak 

kandung yang menyusunya. 

Penyusuan yang selama dua tahun itu, walaupun diperintahkan, bukanlah 

kewajiban. Ini dipahami dari penggalan ayat yang menyatakan bagi yang ingin 

menyempurnakan penyusuan. Namun demikian, ia adalah anjuran yang sangat 

ditekankan, seakan-akan ia adalah perintah wajib. Jika ibu bapak sepakat untuk 

mengurangi masa tersebut, tidak mengapa. Tetapi, hendaknya jangan berlebih dari dua 

tahun karena dua tahun telah dinilai sempurna oleh Allah. Di sisi lain, penetapan waktu 

dua tahun itu adalah untuk menjadi tolak ukur bila terjadi perbedaan pendapat, 

misalnya ibu atau bapak ingin memperpanjang masa penyusuan. 

Masa penyusuan tidak harus selalu 24 bulan karena Q.S. Al-Ahqaf:15 menyatakan 

bahwa masa kehamilan dan penyusuan adalah tida puluh bulan. Ini berarti, jika janin 

dikandung selama sembilan bulan, penyusuannya selama dua puluh satu bulan, 

sedangkan jika dikandung hanya enam bulan, ketika itu masa penyusuannya adalah 24 

bulan. 

Tentu saja, ibu yang menyusukan memerlukan biaya agar kesehatannya tidak 

terganggu dan air susunya selalu tersedia. Atas dasar itu, lanjutan ayat menyatakan, 

merupakan kewajiban atas yang dilahirkan untuknya, yakni ayah, memberi makan dan 

pakaian kepada para ibu kalau ibu anak-anak yang disusukan itu telah diceraikannya 

secara ba’in, bukan raj’iy. Adapun jika ibu anak itu masih berstatus istri walau telah 

ditalak secara raj’iy, kewajiban memberi makan dan pakaian adalah kewajiban atas dasar 

hubungan suami istri, sehingga bila mereka menuntut imbalan penyusuan anaknya, 

suami wajib memenuhinya selama tuntutan imbalan itu dinilai wajar. 

Mengapa menjadi kewajiban ayah? Karena, anak itu membawa nama ayah, seakan-

akan anak lahir untuknya, karena nama ayah akan disandang oleh sang anak, yakni 

dinisbahkan kepada ayahnya. Kewajiban memberi makan dan pakaian itu hendaknya 

dilaksanakan dengan cara yang ma’ruf, yakni yang dijelaskan maknanya dengan 

penggalan ayat berikut yaitu, seseorang tidak dibebani melainkan menurut kadar 

kesanggupannya. Janganlah seorang ibu menderita kesengsaraan karena anaknya, yakni 

jangan sampai ayah mengurangi hak yang wajar bagi seorang ibu dalam pemberian 

nafkah dan penyediaan pakaian karena mengandalkan kasih saying ibu kepada anaknya. 

Dan juga seorang ayah menderita karena ibu menuntut sesuatu di atas kemampuan sang 

ayah, dengan dalih kebutuhan anak yang disusukannya (M. Quraish Shihab, 2002) 

Dengan tuntunan ini, anak yang dilahirkan mendapat jaminan pertumbuhan fisik 

dan perkembangan jiwa dengan baik. Bahkan jaminan tersebut harus tetap diperolehnya, 

walau ayahnya telah meninggal dunia, karena para waris pun berkewajiban demikian, 

yakni berkewajiban memenuhi kebutuhan ibu sang anak agar ia dapat melaksanakan 

penyusuan dan pemeliharaan anak itu dengan baik. Adapun yang dimaksud dengan 

para waris adalah yang mewarisi sang ayah, yakni anak yang disusukan. Dalam arti, 



1157 
 
 

 

 

warisan yang menjadi hak anak dari ayahnya meninggal digunakan antara lain untuk 

biaya penyusuan bahkan makan dan minum ibu yang menyusuinya. Ada juga yang 

berpendapat bahwa yang dimaksud dengan para waris adalah para ibu yang menyusui 

itu. Betapapun, ayat ini memberi jaminan hukum untuk kelangsungan hidup dan 

pemeliharaan anak. 

Adapun firman-Nya: Apabila keduanya, Quraish Shihab menafsirkan yakni ayah dan 

ibu anak itu, ingin menyapih sebelum dua tahun dengan kerelaan keduanya, bukan 

akibat paksaan dari siapa pun, dan dengan permusyawaratan, yakni dengan 

mendiskusikan serta mengambil keputusan yang terbaik, maka tidak ada dosa atas 

keduanya untuk mengurangi masa penyusuan dua tahun itu. 

Hamka memaparkan dalam kitab tafsimya, bahwa ayat inipun memberi petunjuk 

tentang kewajiban dan tanggung jawab seorang ibu. Bukanlah ayat ini semata-mata 

cerita, bahwa seorang ibu menyusukan anak, bahkan binatang- binatang yang 

membesarkan anaknya, dan kalaupun penyusuan disia-siakannya, kannya, berdosalah 

dia di hadapan Allah. Di ayat ini juga ditemui apa yang diakui oleh ilmu kedokteran 

modern, bahwasannya air susu ibu lebih baik dari segala air susu yang lain. Disebut pula 

di sini baliwa masa pengasuhan menyusukan itu, yang sebaik-baiknya disempurnakan 

dua tahun. Di dalam surah Al-Ahqaf ayat 15, disebutkan pula bahwa anak itu baru 

dilepaskaan dari bedangan ibu setelah 30 bulan. Karena secepat cepatnya masa 

mengandung ialah 6 bulan, ditambah 24 bulan masa mengasuh. Tetapi dalam lanjutan 

ayat yang berbunyi: "bagi yang ingin menyurui secara sempurna”, jelaslah pengasuhan dua 

tahun itu ialah yang paling baik bagi yang ingin mencari kesempurnaan. Dan kalau ada 

halangan yang lain, misalnya anak haru berusia enam bulan si itu telah mengandung 

lagi, dibolehkan masa mengasuh anak yang telah ada ina dikurangi dari dua tahun dua 

tahun, supaya anak yang masih dalam perut jangan tersusu. 

Di dalam agama diakui kebolehan anak disusukan oleh perempuan lain, bahkan 

ibu yang menyusukan itu ditentukan oleh agama menjadi ibu susu dari anak inu, 

menjadi mahramnya dan tidak boleh lagi dinikahinya. Meskipun kejadian pada 

Rasulullah saw. pada masa kecilnya bukanlah menjadi hujjah dan syariat, kita semuanya 

mengakui bahwa di masa kecilnya Rasulullah disusukan oleh Tsuaibah, seorang hamba 

perempuan dari Abu Lahab, dan Halimah Sa'diyah, ibu susunya dari Bani Sa'ad. Namun 

ada juga di kalangan ulama-ulama yang sangat kuat menjaga kesucian darah anaknya, 

tidak mau membiarkan anaknya disusukan oleh perempuan lain, yang tidak dikenalnya 

keagungan budi perempuan itu. 

Di dalam ayat ini bertema dua kalimat yang mengandung suasana rela dan damai, 

pertama kalimat tarmihin, artinya kerelaan dua belah pihak, kedua kalimat tarywwurin, 

artinya bermusyawarat kedua pihak, bertukar fikiran. Dalam kedua kalimat ini 

terdapatlah bahwa di dalam dasar hati rela sama rela, harga menghargai, di antara 

suami-istri, demi kemaslahatan anak mereka, mereka bermusyawarah untuk yang 

terbaik. 



1158 
 
 

 

 

Kajian Tafsir, Ciri Musyawarah, dan Perbedaannya dengan Demokrasi 

Musyawarah atau syura merupakan konsep fundamental dalam Al-Qur'an yang 

menggambarkan pendekatan kolektif dalam pengambilan keputusan, baik dalam ranah 

sosial, politik, maupun keluarga. Dalam QS. Ali Imran [3]: 159, Allah memerintahkan 

Nabi Muhammad saw. untuk melibatkan para sahabat dalam bermusyawarah, bahkan 

setelah kesalahan kolektif seperti dalam Perang Uhud. Ayat ini menekankan pentingnya 

akhlak seperti kelembutan, memaafkan, dan bertawakal setelah keputusan diambil. 

Sayyid Qutb (1992) menafsirkan bahwa ayat ini mencerminkan kepemimpinan profetik 

yang mengedepankan cinta kasih dan partisipasi, bukan dominasi (Qutb, 1992, hlm. 192). 

M. Quraish Shihab (2002) menambahkan bahwa Rasulullah mencontohkan musyawarah 

yang otentik, bahkan ketika mayoritas pendapat bertentangan dengan kehendaknya 

(Shihab, 2002, hlm. 308). 

QS. Asy-Syura [42]: 38 memperluas makna musyawarah sebagai karakteristik orang 

beriman dalam menyelesaikan urusan publik. Tafsir al-Maraghi dan al-Qurthubi 

memandang musyawarah sebagai penolak sikap otoriter dan sebagai bentuk aktualisasi 

partisipasi umat dalam kehidupan kolektif (Muttaqin & Apriadi, 2020). Ibnu Arabi 

bahkan menyebut bahwa musyawarah mengasah akal, melembutkan hati, dan 

mendekatkan pada kebenaran. 

Adapun QS. Al-Baqarah [2]: 233 menunjukkan bahwa musyawarah juga menjadi 

prinsip dalam relasi keluarga. Ketika pasangan suami istri ingin menyapih anak sebelum 

dua tahun, mereka harus bermusyawarah terlebih dahulu. Quraish Shihab (2002) 

menjelaskan bahwa ayat ini mengajarkan dialog penuh kasih dan pertimbangan rasional 

demi kemaslahatan anak (hlm. 609–611). Hamka (2015) menekankan bahwa kerelaan dan 

musyawarah adalah fondasi keluarga islami yang sehat (hlm. 562). 

Musyawarah dalam Al-Qur’an memiliki ciri-ciri khusus: (1) membahas 

kepentingan bersama, (2) bersandar pada nilai akhlak dan moral, (3) rasional dan mudah 

dipahami, serta (4) menghasilkan keputusan yang tidak membebani satu pihak (Pratama 

et al., 2018). Proses ini bukan sekadar diskusi teknis, melainkan bagian dari ibadah dan 

implementasi akhlak Islam. 

Perbedaan utama antara musyawarah dan demokrasi terletak pada sumber 

kedaulatannya. Dalam musyawarah, kedaulatan sepenuhnya milik Allah dan keputusan 

harus berpijak pada Al-Qur’an dan Sunnah. Sebaliknya, demokrasi menempatkan 

kedaulatan di tangan rakyat dan berpijak pada kehendak mayoritas (Prayitno & 

Prayugo, 2023). Musyawarah bersifat transenden dan normatif, sedangkan demokrasi 

bersifat prosedural dan legalistik (Ichsan, 2014).Dengan demikian, musyawarah dalam 

Islam adalah bentuk partisipasi yang menyatu dengan nilai-nilai ketuhanan, keadilan, 

dan kemaslahatan bersama. Ia tidak menegasikan prinsip-prinsip demokrasi, tetapi 

memberikan fondasi etis dan spiritual yang lebih dalam. 

 

 



1159 
 
 

 

 

KESIMPULAN 

 

Dalam Al-Qur'an, kata musyawarah biasanya disamakan dengan kata syura. Ini 

terjadi tiga kali dalam tiga surat, tetapi hanya satu surat yang termasuk dalam kategori 

makiyyah, yaitu dalam QS. Asy-Syura [42]: 38, dan yang lain dalam QS. Al-Baqarah [2]: 

233 dan QS. Ali Imran [3]: 159 termasuk kategori makiyyah. Dalam Al-Qur'an, ada dua 

aspek yang membedakan makna musyawarah. Pertama, musyawarah dalam konteks 

keluarga yakni keputusan tentang rumah tangga dan anak-anak. Hal ini dapat 

ditemukan dalam QS. Al-Baqarah [2]: 233. Kedua, musyawarah dalam konteks yang 

dilakukan saat berbicara tentang masalah tertentu dengan anggota masyarakat. Ini mirip 

dengan apa yang Nabi lakukan dengan para sahabatnya. Hal ini terdapat dalam QS. Ali 

Imran [3]: 159 dan QS. Asy-Syura [42]: 38. 

 

 

REFERENSI 

 

Abdullah, Dudung. “Musyawarah Dalam Al-Qur’an, Jurnal Al-Daulah. 1 (3). Hamka. 

2015. Tafsir Al-Azhar. Jakarta: Gema Insani. Jilid. 1. 

Malik, Ja’far. 2019. Konsep Syura Dalam Al-Quran Telaah Tafsir Al-Quthubi, Surakarta, 

2019. 

Muhammad, Jamaluddin Ibn Mukram Ibn al- Manzhur al- Afriqiy al- Mishriy. 1990. Lisan 

al- Arabiy, Beirut : dar al-Fikri. 

Muttaqin, Ja’far Muttaqin. Aang Apriadi. “Syura Atau Musyawarah Dalam Perspektif 

Al-Quran”, Jurnal Keislaman dan pendidikan. 1 (2). 

Nasution, Harun. 1996. Islam Rasional Bandung : Mizan. 

Qutb, Sayyid. 1992. Tafsir fi Zilal al-Qur’an. Juz II. Jakarta: Gema Insani. 

Salim, Abd. Muin. 1994. Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Quran Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada. 

Shihab, M.Quraish. 2002. Tafsir al-Mishbah:Pesan Kesan dan Keserasian Al- Qur’an. Jilid II. 

Jakarta: Lentera Hati. 

Hamka. (2015). Tafsir Al-Azhar (Jilid 1). Jakarta: Gema Insani. 

Ichsan, M. (2014). Demokrasi dan Syura Perspektif Islam dan Barat. Jurnal Substantia, 

16(1), 1–12. 

Muttaqin, J., & Apriadi, A. (2020). Syura atau Musyawarah dalam Perspektif Al-Quran. 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan, 1(2), 57–64. 

Prayitno, R. B., & Prayugo, A. (2023). Teori Demokrasi. Yogyakarta: CV Budi Utama. 

Pratama, M. R., et al. (2018). Pelaksanaan Musyawarah Perencanaan Pembangunan Desa 

di Desa Ujung Mattajang Kec. Mappedeceng Kab. Luwu Utara. Jurnal 

Administrasi Publik, 4(1), 34–41. 

Qutb, S. (1992). Tafsir Fi Zilal al-Qur’an (Juz II). Jakarta: Gema Insani. 



1160 
 
 

 

 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an (Jilid II). 

Jakarta: Lentera Hati. 

Elis Trisnawati, S. M. (2022). Manajemen Kesiswaan Sekolah: Studi Kasus di Sekolah 

Menengah Pertama Islam Terpadu Tunas Bangsa Insan Mandiri Cilodong 

Depok. Jurnal ElMadrasa : Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 2(1), 25-39. 

Lumingkewas, E. M. (2023). KONSEP Dasar Manajemen: Ilmu dan Seni Mengatur 

Organisasi. Tahta Media Group: Surakarta. 

Munib, I. M. (2021). Manajemen Kesiswaan Dalam Mengembangkan Bakat Dan Minat 

Peserta Didik. Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 1(1), 17-37. 

 

 


