: JURNAL MUDABBIR

JL :L \, (Journal Research and Education Studies)

i
‘c(' \e Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
® <&
< K http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Pemaknaan Hijab Fisik Dan Batin Dalam Al-Qur’an: Studi Pemahaman
Mahasiswa Universitas Islam Negeri Sumatera Utara

Sholahuddin Ashani!, Tantri Rizky Alviani?, M. Ariq Fadhil Shabri3, Fani Aqila®
12345 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: sholahuddinashani@uinsu.ac.id!, tantririzky2004@gmail.com?
arig.pekanbaru@gmail.com3, faniagila0503@gmail.com*

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi pemaknaan hijab fisik dan batin dalam
Al-Qur’an sebagaimana dipahami oleh mahasiswa Universitas Islam Negeri Sumatera
Utara (UINSU). Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dan metode fenomenologi,
studi ini menelusuri pengalaman personal, interpretasi keagamaan, dan konstruksi
makna simbolik hijab berdasarkan latar belakang keilmuan dan sosial responden. Data
diperoleh melalui wawancara mendalam, observasi lapangan, dan kuesioner terhadap
63 mahasiswi dari berbagai fakultas di UINSU. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
mayoritas mahasiswa memahami hijab tidak hanya sebagai kewajiban berpakaian, tetapi
juga sebagai ekspresi spiritualitas, kesalehan, dan identitas religius. Variasi pemahaman
ini dipengaruhi oleh latar pendidikan, lingkungan, dan keterlibatan dalam kegiatan
keagamaan. Responden dari pesantren cenderung memiliki pemahaman tekstual dan
normatif, sementara mahasiswa dari sekolah umum dan madrasah menunjukkan
kecenderungan tafsir kontekstual dan reflektif. Temuan ini menegaskan pentingnya
pendekatan tafsir holistik dalam pendidikan tinggi Islam yang mampu menjembatani
antara ajaran normatif dan realitas sosial mahasiswa. Studi ini memberikan kontribusi
terhadap diskursus keislaman kontemporer dengan memperkaya pemahaman terhadap
hijab sebagai simbol multidimensional yang mencerminkan nilai-nilai spiritual, etika,
dan budaya dalam kehidupan Muslim modern.

Kata Kunci: Hijab; AlI-Qur’an, Mahasiswa, Spiritualitas, Fenomenologi

1161


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:sholahuddinashani@uinsu.ac.id
mailto:tantririzky2004@gmail.com
mailto:ariq.pekanbaru@gmail.com
mailto:faniaqila0503@gmail.com4

ABSTRACT

This study aimed to explore the physical and spiritual meanings of the hijab in the Qur'an as
understood by students of the State Islamic University of North Sumatra (UINSU). Employing a
qualitative approach and a phenomenological method, this research investigated personal
experiences, religious interpretations, and the symbolic construction of the hijab as shaped by the
students’ academic and social backgrounds. Data were collected through in-depth interviews, field
observations, and questionnaires involving 63 female students from various faculties. The findings
revealed that most students perceived the hijab not merely as a dress requirement but also as an
expression of spirituality, piety, and religious identity. These diverse interpretations were
influenced by their educational background, social environment, and participation in religious
activities. Students from pesantren (Islamic boarding schools) tended to adopt a normative-textual
perspective, whereas those from public and Islamic schools demonstrated more reflective and
contextual interpretations. The results emphasized the importance of a holistic exegetical approach
in Islamic higher education to bridge normative teachings with students’ social realities. This
study contributed to contemporary Islamic discourse by enriching the understanding of the hijab
as a multidimensional symbol encompassing spiritual, ethical, and cultural values in modern
Muslim life.

Keywords: Hijab, Qur’an, Students, Spirituality, Phenomenology

PENDAHULUAN

Konsep hijab dalam Islam merupakan salah satu tema yang senantiasa menjadi
bahan perdebatan dan kajian dalam wacana keislaman global. Meskipun sering
dipahami dalam bentuk fisik sebagai pakaian atau penutup aurat, hijab dalam Al-Qur’an
sesungguhnya memuat lapisan makna yang lebih kompleks, termasuk sebagai simbol
pemisahan spiritual antara manusia dengan yang transenden (Z. Elmarsafy dan M.
Bentaibi, 2015). Namun, karena petunjuk eksplisit Al-Qur'an mengenai tata cara
berpakaian sangat terbatas, hal ini telah menimbulkan ragam interpretasi dan praktik
yang mencerminkan latar belakang budaya dan sosial masyarakat Muslim di berbagai
belahan dunia (H.M. Akou, 2010). Di Indonesia sendiri, hijab telah berkembang menjadi
simbol religiositas sekaligus ekspresi identitas kultural (M. Abuzar dan H.S. Mansoor,
2024)

Pemaknaan hijab tidak hanya menyentuh persoalan estetika berpakaian, melainkan
juga menjadi simbol kesalehan spiritual, perlindungan moral, dan bahkan pernyataan
ideologis dalam ruang public (Z. Alghafli dkk, 2017). Berbagai dinamika global seperti
pelarangan simbol keagamaan di Prancis dan Quebec (IM.M. Jalil,, 2014), serta diskursus
sekularisme di Norwegia dan Azerbaijan (C.A. Dgving, 2012), menunjukkan betapa hijab
telah menjadi simbol yang melampaui batas kultural dan agama. Fenomena ini turut
merambat ke ruang akademik, termasuk di kalangan mahasiswa Muslim Indonesia yang
terlibat dalam pembentukan identitas religius dan kultural secara reflektif dan kritis
melalui interpretasi mereka terhadap teks Al-Qur’an.

1162



Masalah utama yang diangkat dalam penelitian ini adalah keragaman pemahaman
mahasiswa terhadap makna hijab dalam Al-Qur’an, baik sebagai simbol fisik maupun
spiritual. Meskipun kata “hijab” secara literal berarti penghalang atau sekat, interpretasi
dan implementasinya dalam kehidupan sehari-hari sangat bergantung pada kerangka
sosial, budaya, dan intelektual masing-masing individu (Elmarsafy dan Bentaibi, ac.id).
Dalam kerangka ini, banyak mahasiswa yang tidak hanya memahami hijab sebagai
busana penutup aurat, tetapi juga sebagai manifestasi etika, kesalehan, dan spiritualitas
dalam menjalin hubungan dengan Tuhan dan sesama manusia.

Solusi umum yang dapat ditawarkan adalah dengan pendekatan tafsir kontekstual
yang mengintegrasikan pemahaman tekstual Al-Qur'an dengan konteks sosial
mahasiswa sebagai generasi Muslim modern. Karena pemahaman terhadap hijab tidak
dapat dilepaskan dari proses ijtihad (penalaran) yang berkembang dalam kerangka
keilmuan dan pengalaman hidup, maka diperlukan ruang interpretatif yang terbuka
untuk merekonstruksi makna hijab sebagai simbol keimanan sekaligus identitas budaya
(Akou, 2017). Hal ini menjadi sangat penting dalam menjawab tantangan pluralitas
pemahaman keislaman di kalangan mahasiswa lintas fakultas, khususnya dalam
lingkungan akademik seperti UIN Sumatera Utara.

Kajian literatur menunjukkan bahwa hijab tidak sekadar persoalan teologis, tetapi
juga berkaitan erat dengan identitas gender dan hak asasi. Dalam kerangka ini, sebagian
feminis Muslim memandang hijab sebagai bentuk pemberdayaan yang memungkinkan
perempuan mendefinisikan nilai-nilai kesucian dan harga diri secara mandiri (M.M.
Hasan, 2018). Sebaliknya, pihak lain menilai hijab sebagai simbol penindasan yang
dikonstruksi oleh sistem patriarkal. Perspektif ini mencerminkan perdebatan ideologis
antara otentisitas religius dan kebebasan individu, khususnya dalam masyarakat
modern yang mengedepankan hak-hak sipil dan kesetaraan gender (D.M. Taramundi,,
2014)

Di Indonesia, pemaknaan hijab berkembang lebih kompleks. Tidak hanya menjadi
simbol religius, tetapi juga bagian dari tren mode dan alat ekspresi diri. Fenomena hijab
modern sebagai bagian dari industri kreatif telah memperlihatkan bahwa hijab juga
merupakan objek ekonomi dan budaya yang dinamis (L.-H. Peng, 2017). Media sosial
turut memperkuat fenomena ini, menciptakan ruang bagi perempuan berhijab untuk
membentuk komunitas, memperkuat identitas, dan mengekspresikan nilai-nilai
keislaman dalam bentuk yang estetis dan adaptif terhadap zaman (A.R. Beta, 2014). Lebih
jauh lagi, di lingkungan kampus Islam seperti UIN Sumatera Utara, mahasiswa terlibat
aktif dalam diskursus keagamaan yang progresif. Mereka tidak hanya mereproduksi
pemahaman normatif, tetapi juga mengembangkan interpretasi yang menghubungkan
teks suci dengan realitas sosial. Di sinilah pentingnya menjadikan mereka sebagai subjek
penelitian, karena mereka memainkan peran penting sebagai agen perubahan dalam
membentuk makna hijab yang holistik, baik secara fisik maupun batin (W. Setiyani, M.H.
Ubaidillah, 2024)

Meskipun telah banyak studi yang membahas hijab dari perspektif sosial, budaya,
dan ekonomi, sebagian besar penelitian masih terfokus pada aspek lahiriah dan normatif,

1163



seperti kewajiban menutup aurat atau fenomena hijab sebagai mode. Minimnya kajian
yang menelusuri aspek batiniah hijab sebagai kesadaran spiritual dan etis dalam
interaksi manusia dengan Tuhan dan sesama menjadi celah penting yang belum banyak
dieksplorasi. Di sisi lain, pendekatan akademik terhadap hijab di lingkungan mahasiswa
Islam, khususnya dalam kaitannya dengan pemahaman tafsir Al-Qur'an yang
kontekstual, juga masih terbatas. Literatur yang ada cenderung belum mengkaji
bagaimana pemaknaan hijab dipengaruhi oleh latar belakang keilmuan mahasiswa dari
berbagai fakultas, serta sejauh mana keragaman interpretasi tersebut mencerminkan
dinamika tafsir modern. Hal ini menimbulkan pertanyaan kritis: bagaimana teks suci
dipahami secara personal dan sosial oleh generasi intelektual Muslim? Bagaimana
pengaruh disiplin ilmu, pengalaman sosial, dan nilai-nilai budaya lokal membentuk
makna hijab yang multidimensional?

Penelitian ini bertujuan untuk menggali secara mendalam pemahaman mahasiswa
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara terhadap konsep hijab, dengan menelaah baik
dimensi fisik sebagai penutup aurat maupun dimensi batin sebagai bentuk kesadaran
etis dan spiritual. Keunikan penelitian ini terletak pada fokusnya yang menggabungkan
pendekatan tafsir Al-Qur'an dengan studi fenomenologis terhadap pengalaman dan
persepsi mahasiswa lintas fakultas. Pendekatan ini memungkinkan penelusuran
terhadap cara mahasiswa mengkontekstualisasikan ayat-ayat hijab dalam kehidupan
sehari-hari.

Penelitian ini juga menawarkan kebaruan dalam menelaah bagaimana pemahaman
hijab terbentuk di lingkungan akademik yang plural dan terbuka, serta bagaimana
perbedaan latar belakang keilmuan dan sosial memengaruhi konstruksi makna hijab.
Ruang lingkup penelitian meliputi kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur’an terkait hijab, baik
secara eksplisit maupun implisit, eksplorasi dimensi fisik dan batin, serta analisis
persepsi mahasiswa dari berbagai program studi di UIN Sumatera Utara dengan metode
kualitatif

TINJAUAN PUSTAKA

Latar Belakang dan Kompleksitas Konsep Hijab dalam Islam

Konsep hijab sebagai bagian dari praktik keagamaan Islam telah menjadi tema
perdebatan yang melibatkan aspek teologis, sosiologis, dan historis. Dalam pemahaman
awam, hijab sering kali direduksi menjadi sekadar penutup aurat perempuan. Namun,
dalam literatur akademik, hijab dikaji sebagai simbol yang kompleks, tidak hanya
mencerminkan identitas religius tetapi juga menjadi medan tafsir yang dinamis (Akou,
2017). Al-Qur’an sendiri tidak memberikan panduan eksplisit dan menyeluruh tentang
bentuk hijab yang wajib, melainkan memberikan isyarat yang membuka ruang bagi
interpretasi. Minimnya rincian spesifik dalam Al-Qur’an mengenai tata cara berpakaian
mendorong ulama dan cendekiawan Islam untuk menggunakan pendekatan ijtihad
dalam menafsirkan makna dan praktik hijab. Akibatnya, praktik hijab di dunia Muslim
sangat beragam, mulai dari chador di Iran, nigab di Arab Saudi, hingga kerudung modern

1164



di Indonesia. Akou menekankan bahwa interpretasi ini tidak hanya bersifat tekstual,
tetapi juga dipengaruhi oleh konfigurasi budaya, politik, dan sejarah setempat (Akou,
2017)

Keanekaragaman praktik hijab ini tidak bisa dilepaskan dari pengaruh
kolonialisme, modernisme Islam, hingga globalisasi yang menuntut perempuan Muslim
untuk menegosiasikan identitas mereka secara terus-menerus (Najjaj, ac.id). Elmarsafy
dan Bentaibi menunjukkan bahwa pemaknaan hijab juga berubah sesuai dengan posisi
sosial dan agensi individu yang memakainya, menjadikan hijab sebagai simbol yang
sarat makna ideologis dan eksistensial (Elmarsafy dan Bentaibi, 2015). Oleh karena itu,
studi tentang hijab tidak dapat disederhanakan hanya pada aspek hukum fikih atau
tekstual belaka. Sebaliknya, pendekatan interdisipliner—yang mencakup studi
keislaman, gender, antropologi, dan sosiologi—menjadi sangat relevan untuk
menggambarkan betapa hijab adalah medan sosial yang terbuka bagi tafsir ulang dan
resistensi terhadap hegemoni makna tunggal.

Dimensi Ganda Hijab: Fisik dan Batin

Secara linguistik, kata hijab dalam Al-Qur’an mengandung makna “penghalang”
atau “pemisah”, dan tidak selalu dikaitkan langsung dengan pakaian. Misalnya, dalam
QS. Al-Ahzab [33]:53, hijab digunakan dalam konteks penghalang antara Nabi dan para
sahabat dalam interaksi sosial, yang lebih bersifat etika komunikasi daripada aturan
berpakaian. Elmarsafy dan Bentaibi menegaskan bahwa hijab dalam teks Al-Qur’an
mengandung konotasi spiritual dan metafisik yang menghubungkan antara manusia
dan yang Ilahi (Elmarsafy dan Bentaibi, 2015). Dimensi fisik hijab lebih mudah terlihat
dan sering kali menjadi fokus dalam wacana publik. Hijab sebagai penutup tubuh
dianggap sebagai bentuk konkret dari ketaatan kepada Tuhan. Namun, dimensi batin
hijab yang mencakup kesadaran diri, keikhlasan, dan ketundukan spiritual sering kali
terlupakan dalam perdebatan hukum formal. Dalam tradisi sufi, hijab bahkan diartikan
sebagai penghalang batiniah antara manusia dan Tuhan yang harus diatasi demi
mencapai makrifat.

Sebagian peneliti mengembangkan pemahaman hijab secara integratif dengan
menghubungkan aspek eksoteris (fisik) dan esoteris (batin) sebagai dua sisi dari satu
entitas spiritual. Dalam konteks ini, berpakaian secara syar'i tanpa disertai kesadaran etis
dipandang sebagai bentuk ritualisme kosong. Sebaliknya, kesalehan batin tanpa ekspresi
lahir dapat pula dipertanyakan otentisitasnya dalam praktik sosial keagamaan (Z. Mir-
Hosseini, 2020) Studi ini menekankan pentingnya menggali bagaimana mahasiswa
memahami dualitas makna hijab tersebut. Apakah mereka hanya mengasosiasikan hijab
dengan norma berpakaian, ataukah juga melihatnya sebagai manifestasi batiniah dari
nilai kesopanan, etika, dan spiritualitas? Jawaban atas pertanyaan ini akan
memperlihatkan sejauh mana dimensi transenden dari hijab masih hidup dalam
kesadaran keagamaan generasi muda Muslim.

1165



Hijab sebagai Simbol Identitas, Emansipasi, dan Perlindungan

Hijab telah berkembang menjadi simbol identitas yang menegaskan komitmen
religius seorang Muslimah. Bagi sebagian besar perempuan Muslim, hijab adalah bentuk
submission to God, bukan penindasan. Ia memberikan rasa aman dan perlindungan di
ruang publik, sekaligus menjadi pernyataan tegas atas identitas keislaman (Alghafli dkk
2017). Pandangan ini terutama diadopsi oleh perempuan Muslim yang hidup dalam
masyarakat multikultural atau sekuler. Namun, tidak semua orang melihat hijab dalam
kacamata positif. Dalam konteks feminisme liberal, hijab sering dipandang sebagai
simbol patriarki dan penindasan terhadap perempuan. Debat ini menyoroti apakah
penggunaan hijab adalah hasil pilihan bebas atau tekanan struktural. Checa dan Olmos
mengingatkan bahwa penting untuk membedakan antara hijab sebagai ekspresi otonomi
pribadi dan hijab sebagai instrumen dominasi social (Checa, ac.id)

Beberapa feminis Muslim seperti Hasan dan Mir-Hosseini berargumen bahwa hijab
bisa menjadi alat emansipasi, asalkan dikenakan secara sadar dan dalam konteks
otonomi spiritual (Hasan, 2018). Mereka menolak dikotomi antara “tertindas” dan
“terbebaskan” dengan menekankan pentingnya mendengar suara perempuan Muslim
itu sendiri. Perspektif ini membuka ruang untuk pemahaman hijab sebagai simbol
multifungsi yang tidak bisa diseragamkan. Di Indonesia, hijab juga telah menjadi elemen
strategis dalam politik elektoral, identitas kultural, hingga industri fashion. Maka, peran
hijab dalam kehidupan perempuan tidak lagi semata-mata religius, tetapi juga berkaitan
dengan agensi politik dan sosial. Mahasiswa sebagai agen perubahan akan
mencerminkan pergeseran ini dalam pemahaman dan praktik mereka.

Hijab dalam Konteks Indonesia: Budaya, Media, dan Tantangan Sosial

Indonesia menghadirkan konteks unik bagi perkembangan makna hijab. Di satu
sisi, hijab menjadi simbol kesalehan dan ekspresi identitas keislaman. Di sisi lain, ia
menjadi bagian dari budaya populer yang dipengaruhi oleh media sosial, industri
fashion, dan kapitalisme budaya ([Peng, 2017). Fenomena hijabers, misalnya,
memperlihatkan bagaimana generasi muda menggabungkan gaya dan religiusitas dalam
satu paket identitas. Platform media sosial seperti Instagram dan TikTok memainkan
peran sentral dalam menyebarluaskan tren hijab modern. Beta dan Purwaningwulan
dkk. menunjukkan bahwa media digital tidak hanya mempromosikan gaya berpakaian
Islami, tetapi juga membentuk komunitas virtual yang memperkuat solidaritas identitas
di antara perempuan Muslim (Beta, 2015). Di sinilah hijab menjadi bukan hanya pakaian,
tetapi juga sarana komunikasi sosial dan ekspresi budaya.

Namun, penerimaan terhadap hijab tidak selalu positif. Abuzar & Mansoor dan
Zain dkk. mencatat bahwa masih terjadi diskriminasi terhadap perempuan berhijab
dalam sektor pekerjaan, terutama di industri formal dan lembaga pemerintahan (Abuzar
dan Mansoor, 2024). Ini menunjukkan bahwa meskipun secara normatif hijab diterima,
secara praktis masih ada hambatan struktural yang menghalangi partisipasi sosial
perempuan Muslim. Menariknya, hijab juga telah dijadikan instrumen oleh aktivis
Muslimah di Indonesia untuk menantang narasi konservatif dan memperjuangkan

1166



kesetaraan gender. Kajian oleh Setiyani dkk. dan Dwifatma & Beta memperlihatkan
bahwa generasi baru Muslimah tidak hanya menerima hijab sebagai kewajiban, tetapi
juga menafsirkan ulang hijab sebagai simbol perjuangan, kesadaran politik, dan ruang
dialog untuk menegosiasi ulang relasi gender dalam Masyarakat (Setiyani, Ubaidillah,
dan Hidayati, 2024)

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan menekankan
data non-numerik sebagai dasar utama dalam pengumpulan dan analisis informasi.
Sumber data utama berasal dari 63 mahasiswi Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
yang dipilih secara purposif berdasarkan latar belakang program studi, mencakup
Fakultas Syariah, Dakwah, Ushuluddin, dan Tarbiyah. Peneliti berperan sebagai
instrumen utama dalam penelitian ini, didukung oleh pedoman wawancara semi-
terstruktur, catatan lapangan, dan isian angket kuesioner sebagai metode pengumpulan
data (Lexy J. Moleong, 2021)

Penelitian ini bertujuan menggali makna simbolik dan spiritual hijab sebagaimana
dipahami oleh mahasiswa dalam konteks sosial dan keilmuan mereka. Partisipan dipilih
secara purposif dengan mempertimbangkan keterwakilan fakultas, latar belakang sosial,
serta kedalaman pengalaman religius terkait hijab. Kriteria seleksi mencakup mahasiswa
yang memiliki pengalaman langsung, baik personal maupun sosial, dalam memahami
dan mengamalkan konsep hijab. Sebelum wawancara, partisipan diberikan penjelasan
mengenai tujuan penelitian serta jaminan atas kerahasiaan data mereka, sesuai dengan
prinsip etika penelitian (J.W. Creswell, 2014)

Wawancara mendalam digunakan sebagai metode utama untuk menggali
pengalaman dan persepsi mahasiswa. Pedoman wawancara dirancang terbuka agar
partisipan dapat mengungkapkan pandangan mereka secara bebas mengenai hijab
dalam perspektif Al-Qur'an, baik secara lahiriah maupun batiniah. Selain itu, observasi
lapangan dilakukan guna mendukung triangulasi data dan menangkap konteks sosial
yang melatarbelakangi pemahaman partisipan. Semua wawancara direkam (dengan
persetujuan partisipan), ditranskrip secara verbatim, dan dianalisis menggunakan
pendekatan tematik untuk mengidentifikasi pola-pola makna yang muncul (Moleong,
2021)

Parameter dalam penelitian ini bersifat kualitatif dan interpretatif. Fokus analisis
meliputi: (1) pemahaman mahasiswa terhadap makna hijab dalam Al-Qur’an; (2) variasi
persepsi berdasarkan latar belakang keilmuan; (3) makna simbolik hijab dalam konteks
identitas dan spiritualitas; serta (4) pengaruh lingkungan sosial dan akademik terhadap
interpretasi konsep hijab. Seluruh proses analisis diarahkan untuk menggali konstruksi
makna personal yang erat kaitannya dengan pengalaman religius subjek, sejalan dengan
pendekatan fenomenologis dalam penelitian kualitatif.

1167



HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Latar Belakang Responden

Penelitian ini melibatkan mahasiswa Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
sebagai responden untuk menelaah pemaknaan hijab dalam dimensi fisik dan batin.
Pemahaman mereka terhadap konsep hijab sangat dipengaruhi oleh latar belakang
pendidikan keagamaan yang berbeda. Berdasarkan data yang diperoleh, persebaran asal
pendidikan responden adalah sebagai berikut:

Gambar 1. Komposisi Asal Pendidikan Responden

Komposlisi Asal Pendidikan Responden

Persentase (%)

Pesantren Urmum Madrasah Aliyah
Asal Pendiciikan

Temuan: 46% berasal dari pesantren, 38,1% dari sekolah umum, dan 6,3% dari
Madrasah Aliyah. Visualisasi data ini disajikan dalam bentuk diagram batang di atas,
memperlihatkan dominasi latar pendidikan pesantren di antara responden penelitian.

Mayoritas responden berasal dari pesantren, yang secara umum diasumsikan
memiliki pemahaman lebih tekstual dan normatif terhadap ajaran Islam, termasuk
tentang hijab. Mereka cenderung menafsirkan hijab sebagai kewajiban fisik yang
konkret, selaras dengan pandangan tradisional dalam literatur fikih. Hal ini
menunjukkan bagaimana keterbatasan eksplisit dalam Al-Qur’an mengenai bentuk hijab
(Akou, 2017) dilengkapi melalui ijtthad dalam lingkungan pesantren yang
mengedepankan pendekatan hukum. Sebaliknya, responden dari sekolah umum dan
Madrasah Aliyah menunjukkan kecenderungan pemaknaan yang lebih kontekstual dan
reflektif. Kelompok ini seringkali memaknai hijab bukan hanya sebagai kewajiban
berpakaian, tetapi juga sebagai representasi spiritualitas, identitas pribadi, dan simbol
ekspresi diri dalam masyarakat modern. Hal ini mendukung pemikiran bahwa
pemaknaan hijab sangat dipengaruhi oleh konteks sosial dan budaya, bukan semata oleh
teks keagamaan (Najjaj, ac.id)

Keberagaman latar pendidikan ini mencerminkan pluralitas epistemologis dalam
menafsirkan ajaran Islam di kalangan mahasiswa. Sementara hijab sering dianggap
sebagai simbol ketaatan dan perlindungan (Alghafli dkk, 2017) 20 beberapa responden
mengartikulasikan hijab sebagai sarana pemberdayaan diri dalam ranah sosial maupun

1168



kultural, sejalan dengan tren hijab modern di Indonesia yang menggabungkan aspek
religius, fashion, dan identitas digital (Purwaningwulan dkk, 2024). Temuan ini
menegaskan bahwa latar belakang pendidikan memainkan peran kunci dalam
pembentukan paradigma keagamaan mahasiswa, khususnya dalam memaknai konsep
hijab fisik dan batin. Dominasi responden dari pesantren menunjukkan kecenderungan
pemahaman tekstual, namun kehadiran responden dari sekolah umum dan Madrasah
Aliyah membuka ruang bagi pemaknaan yang lebih reflektif dan dinamis. Hal ini
mendukung urgensi pendekatan multidisipliner dalam kajian keislaman kontemporer
untuk menjangkau kompleksitas realitas keberagamaan generasi muda Muslim.

Kepatuhan Berbusana Syar’i
Dalam konteks penelitian ini, tingkat kepatuhan berbusana syar’i diukur untuk
mengetahui sejauh mana mahasiswa Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
menerapkan prinsip berpakaian sesuai syariat Islam dalam kehidupan sehari-hari.
Berdasarkan data yang diperoleh:
Gambar 2. Tingkat Kepatuhan Berbusana Syar’i

lngkat Kepatuhan Berbusana Syar'i Mahasiswa

Persentase (%

Selolu Berpoakaian Syar'i Kadang kadang Berpakasan Syar'l

Temuan: 74,6% responden menyatakan selalu mengenakan pakaian sesuai syariat
Islam setiap hari, dan 23,4% menyatakan hanya kadang-kadang mengenakannya.
Visualisasi data ini dapat dilihat pada diagram batang di atas, yang menunjukkan bahwa
sebagian besar responden memiliki komitmen yang tinggi terhadap penerapan prinsip
berpakaian syar’i.

Tingginya persentase responden yang konsisten dalam berpakaian syar’i
menunjukkan kuatnya integrasi nilai-nilai keislaman dalam keseharian mahasiswa. Hal
ini selaras dengan karakteristik budaya beragama di Indonesia, di mana hijab tidak
hanya dilihat sebagai kewajiban agama, tetapi juga sebagai simbol identitas moral dan
social (Abuzar dan Mansoor, 2024). Meski Al-Qur’an menekankan prinsip berpakaian
yang sopan, ia tidak secara eksplisit merinci bentuk pakaian yang dianggap syar’i.
Akibatnya, pemahaman dan praktik berbusana syar’i di kalangan Muslim sangat
beragam. Seperti dicatat oleh Akou dan Elmarsafy & Bentaibi, keterbatasan petunjuk
eksplisit dalam teks memerlukan peran aktif ijtihad untuk menentukan batasan pakaian

1169



syar’i dalam berbagai konteks sosial dan budaya (Akou,, 2017). Dalam hal ini, responden
menunjukkan adanya internalisasi nilai, bukan hanya kepatuhan terhadap aturan.

Kelompok responden yang menyatakan “kadang-kadang” memakai pakaian syar’i
merepresentasikan adanya dinamika antara idealisme religius dan realitas praktis.
Faktor seperti tekanan lingkungan, aktivitas sosial, atau kebutuhan ekspresi individual
dapat memengaruhi keputusan sehari-hari dalam berpakaian. Hal ini memperkuat
temuan Najjaj bahwa praktik berhijab sangat kontekstual dan mencerminkan negosiasi
antara identitas religius dan budaya populer, termasuk gaya hidup urban (Najjaj, ac.id).
Praktik berpakaian syar’i yang konsisten juga mencerminkan dimensi simbolik hijab
sebagai bentuk penyerahan diri kepada Tuhan serta pernyataan identitas religious
(Alghafli dkk, 2017). Namun, bagi sebagian mahasiswa, kepatuhan tersebut juga dapat
dipahami sebagai bentuk agen kultural yang aktif, bukan sekadar pelaksanaan doktrin.
Ini sejalan dengan fenomena hijab di Indonesia yang telah berkembang menjadi simbol
keberdayaan dan pilihan sadar dalam ranah social (Dwifatma dan Beta, 2015)

Tingkat kepatuhan mahasiswa dalam mengenakan pakaian syar’i menggambarkan
internalisasi nilai-nilai keislaman dalam praktik hidup sehari-hari. Meski mayoritas
konsisten dalam penerapan prinsip berpakaian Islami, keberadaan responden yang lebih
fleksibel menunjukkan pentingnya pendekatan interpretatif dan kontekstual dalam
memahami praktik keberagamaan. Penemuan ini menggarisbawahi kompleksitas makna
hijab sebagai gabungan dari kepatuhan normatif, simbol identitas, dan ekspresi budaya
dalam kehidupan Muslim kontemporer.

Tingkat Pemahaman Hijab Fisik
Penelitian ini juga mengevaluasi sejauh mana mahasiswa memahami alasan
teologis dan normatif di balik perintah hijab fisik. Berdasarkan hasil survei:

Gambar 3. Tingkat Pemahaman terhadap Hijab Fisik

lingkat Pemahaman Mahasiswa terhadap Hijab Fisik

Memaheami Cukup Memahami Kurang Memaham
Tingkat Pemahamar

Temuan: 52,4% responden menyatakan memahami alasan perintah hijab fisik,
38,1% menyatakan cukup memahami, dan 7,9% menyatakan kurang memahami.
Visualisasi dalam bentuk diagram batang di atas memperjelas bahwa mayoritas

1170



mahasiswa memiliki tingkat pemahaman yang baik, meskipun masih terdapat proporsi
yang signifikan yang belum sepenuhnya memahami makna dan konteks hijab fisik.

Sebagian besar mahasiswa menyatakan memahami alasan perintah hijab fisik. Ini
menunjukkan adanya internalisasi norma keagamaan yang kuat, terutama pada aspek
simbolik hijab sebagai bentuk perlindungan, kesalehan, dan ekspresi ketundukan
kepada Tuhan (Alghafli dkk, 2017) Pemahaman ini kemungkinan besar dibentuk oleh
lingkungan pendidikan Islam yang menekankan nilai-nilai normatif dan doktrinal.
Sebagaimana diungkapkan oleh Akou dan Elmarsafy & Bentaibi, Al-Qur'an memberikan
panduan yang terbatas secara eksplisit mengenai bentuk hijab, sehingga umat Islam
bergantung pada ijtihad untuk menafsirkan makna dan penerapan hijab fisik (Akou,
2017). Mahasiswa yang hanya “cukup memahami” atau “kurang memahami”
kemungkinan mengalami kesulitan dalam mengakses kompleksitas tafsir ini, atau
berada dalam lingkungan sosial yang menekankan simbolisme hijab tanpa penguatan
konseptual.

Tingkat pemahaman yang beragam dapat juga dikaitkan dengan latar pendidikan
dan konteks sosial mahasiswa. Seperti dicatat oleh Najjaj, praktik berhijab sangat
dipengaruhi oleh nilai-nilai kultural dan politik local (Najjaj, ac.id). Mahasiswa yang
memiliki akses pada diskursus yang lebih luas tentang hijab —baik dari segi historis,
normatif, maupun gender —cenderung lebih kritis dalam memahami makna hijab fisik
sebagai bukan sekadar kewajiban berpakaian, melainkan simbol identitas diri yang sarat
makna spiritual dan sosiologis (Mir-Hosseini, 2020). Responden yang menyatakan
pemahaman yang kurang mengindikasikan perlunya penguatan literasi keagamaan
berbasis tafsir kontekstual dalam kurikulum pendidikan tinggi Islam. Ini sejalan dengan
pendekatan Islam progresif yang mendorong mahasiswa untuk menggali makna-makna
simbolik dalam ajaran agama secara reflektif dan kritis, bukan hanya ritualistik.

Tingkat pemahaman mahasiswa terhadap hijab fisik menunjukkan bahwa sebagian
besar telah menginternalisasi makna dasar perintah hijab, namun tetap terdapat ruang
untuk peningkatan pemahaman konseptual yang lebih mendalam. Hal ini menegaskan
pentingnya pendekatan edukatif yang menyeimbangkan antara pemahaman normatif,
simbolik, dan kontekstual, agar praktik berbusana tidak hanya bersifat formalistik, tetapi
juga mencerminkan kesadaran spiritual dan sosial yang utuh.

Kesadaran akan Hijab Batin (Spiritualitas)

Aspek batin dari hijab, yang mencakup kebersihan hati dan kemurnian niat,
merupakan dimensi yang lebih subtil namun esensial dalam ajaran Islam. Dalam
penelitian ini, mayoritas mahasiswa menunjukkan tingkat kesadaran yang sangat tinggi
terhadap aspek spiritual hijab:

1171



Gambar 4. Kesadaran terhadap Hijab Batin (Spiritualitas)

Kesadaran Mahasiswa terhadap Hijab Batin (Spiritualitas)

Perse

Sy Su— e —
Sangat Mementingkan Mementingkan

Temuan: 93,7% menyatakan sangat mementingkan kebersihan hati dan niat, 6,3%
menyatakan mementingkan kebersihan hati dan niat. Diagram batang di atas
memperlihatkan hampir seluruh responden mengaitkan praktik beragama mereka
dengan orientasi spiritual yang mendalam, bukan semata pada dimensi simbolik atau
tisik.

Dalam Al-Qur’an, istilah hijab tidak terbatas pada makna fisik sebagai penutup,
tetapi juga merujuk pada barrier atau pembatas antara yang ilahi dan yang manusiawi
(Elmarsafy dan Bentaibi, 2015). Artinya, hijab batin mencerminkan proses penyucian diri
dan kesadaran etis dalam mendekatkan diri kepada Tuhan. Tingginya angka kesadaran
ini menunjukkan bahwa mahasiswa tidak hanya menafsirkan hijab sebagai fenomena
sosial atau perintah hukum, tetapi juga sebagai sarana spiritualitas yang otentik. Data ini
mencerminkan munculnya tren spiritual consciousness di kalangan generasi muda
Muslim, yang semakin mengutamakan esensi religius ketimbang formalitas. Hal ini
dapat dilihat sebagai reaksi terhadap kritik terhadap simbolisme religius yang hanya
bersifat luar—sebagaimana dikritik dalam sebagian wacana feminis dan diskursus
politik (Hasan, 2018). Kesadaran terhadap hijab batin memperlihatkan integrasi antara
pemaknaan keislaman dan pencarian makna hidup yang lebih reflektif.

Kesadaran tinggi terhadap kebersihan hati juga tidak lepas dari pengaruh
lingkungan pendidikan dan budaya Islam Indonesia yang menekankan spiritualitas dan
moralitas. Konteks ini memperkuat integrasi antara nilai-nilai sufistik dan praktik
keislaman kontemporer. Dengan kata lain, hijab dipahami bukan hanya sebagai batas
antara tubuh dan ruang publik, tetapi juga antara ego dan ilahiyah. Temuan ini
mendukung pendekatan tafsir holistik yang mencakup dimensi fisik dan batin dalam
memahami hijab. Sebagaimana dinyatakan oleh Akou, karena keterbatasan petunjuk
eksplisit dalam Al-Qur’an, umat Islam harus mengandalkan ijtihad untuk memahami
makna hijab secara kontekstual (Akou,, 2017). Jjtihad ini termasuk kesadaran bahwa hijab
batin adalah penjaga keikhlasan, niat, dan integritas moral, yang pada akhirnya
membentuk kepribadian Muslim yang utuh.

1172



Kesadaran mahasiswa terhadap hijab batin mencerminkan tingkat spiritualitas
yang tinggi dalam menghayati ajaran Islam. Temuan ini menunjukkan bahwa hijab tidak
hanya dipahami sebagai simbol eksternal, tetapi juga sebagai bentuk penyucian diri dan
ketulusan batin. Oleh karena itu, pendidikan Islam di tingkat perguruan tinggi
seharusnya tidak hanya menekankan aspek normatif hukum, tetapi juga membina
kesadaran spiritual mahasiswa untuk menumbuhkan pemahaman keislaman yang
holistik, transformatif, dan bermakna.

Faktor yang Mempengaruhi Pemahaman Hijab
Penelitian ini juga mengidentifikasi berbagai faktor yang memengaruhi
pemahaman mahasiswa terhadap hijab, baik dalam aspek fisik maupun batin.
Berdasarkan data yang dikumpulkan:
Gambar 5. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Pemahaman Hijab

= Faktor yang Mempengaruhi Pemahaman terhadap Hijab

351

Persentase (%)

Lingkungan Latar Belakang Kajian dan Dakwah Budaye Keluarga
Faktor

Temuan: 38,1% responden menyatakan lingkungan sebagai faktor utama, 31,7%
menyebutkan latar belakang pendidikan atau keluarga, 22,2% dipengaruhi oleh kajian
keislaman dan dakwah, dan 8,6% dipengaruhi oleh budaya keluarga. Visualisasi dalam
bentuk diagram batang menunjukkan dominasi faktor sosial dan lingkungan dalam
membentuk perspektif keagamaan terkait hijab.

Lingkungan, baik dalam konteks kampus, pertemanan, maupun media sosial,
menjadi faktor paling dominan. Hal ini memperlihatkan bahwa pemahaman terhadap
hijab tidak dibentuk secara eksklusif oleh doktrin normatif, melainkan melalui interaksi
sosial yang berlangsung terus-menerus. Fenomena ini sejalan dengan pemikiran Akou
dan Najjaj, yang menekankan bahwa praktik hijab sangat dipengaruhi oleh dinamika
sosial-budaya dan tidak bisa dilepaskan dari konteks kolektif di mana seseorang hidup
(Akou, 2017 & Najjaj, ac.id) Sebanyak 31,7% responden menyatakan latar belakang
(pendidikan dan keluarga) sebagai elemen penting. Mahasiswa yang tumbuh dalam
lingkungan religius cenderung memiliki pemahaman hijab yang lebih terstruktur dan
tekstual. Ini menguatkan temuan sebelumnya bahwa tafsir terhadap hijab seringkali
berakar pada nilai-nilai yang ditanamkan sejak dini, baik melalui pendidikan formal
maupun informal (Elmarsafy dan Bentaibi, 2015)

1173



Peran kajian keagamaan dan dakwah juga cukup signifikan (22,2%). Ini
menunjukkan adanya dinamika epistemologis di mana mahasiswa tidak hanya
mengandalkan pemahaman tradisional, tetapi juga aktif mencari makna melalui
pengajian, ceramah, atau diskusi keagamaan. Dalam kerangka ini, ijtihad menjadi
penting sebagai proses rasional dan kontekstual untuk menafsirkan ajaran agama,
termasuk mengenai hijab (Akou, 2017). Walaupun hanya 8,6% menyebutkan budaya
keluarga sebagai faktor utama, temuan ini tetap relevan. Keluarga memainkan peran
dalam membentuk kesadaran awal tentang makna hijab sebagai bagian dari identitas
religius dan moralitas individu (Alghafli dkk, 2017). Namun, minimnya persentase ini
juga mengindikasikan bahwa di usia mahasiswa, pengaruh eksternal seperti lingkungan
sosial dan pendidikan cenderung lebih dominan.

Pemahaman mahasiswa terhadap hijab merupakan hasil dari interaksi kompleks
antara faktor lingkungan, latar belakang, kajian keagamaan, dan budaya keluarga.
Temuan ini menegaskan pentingnya pendekatan interdisipliner dalam studi keislaman
yang menggabungkan aspek sosial, budaya, dan teologis. Untuk memperkuat
pemahaman yang komprehensif tentang hijab, perlu dikembangkan strategi pendidikan
yang tidak hanya normatif, tetapi juga reflektif dan kontekstual, guna menjawab
tantangan keberagamaan dalam masyarakat modern.

Keterlibatan dalam Kegiatan Keagamaan

Salah satu aspek penting dalam penelitian ini adalah tingkat keterlibatan
mahasiswa dalam kegiatan keagamaan yang membahas topik hijab. Berdasarkan data
yang dihimpun:

Gambar 6. Keterlibatan Mahasiswa dalam Kegiatan Keagamaan tentang Hijab

Keterlibatan Mahasiswa dalam Keglatan Keagamaan tentang Hijab

Persentase (%)

Pernah Mengikut! Kajian Hjab Tidok Pernah Mengikut
Partisipasl Xeglatan Xeagamaan

Temuan: 87% mahasiswa pernah mengikuti kajian keagamaan yang secara khusus
membahas hijab, dan 13% belum pernah mengikuti kegiatan serupa.Visualisasi dalam
bentuk diagram batang di atas menunjukkan dominasi responden yang aktif terlibat
dalam forum keagamaan, khususnya yang mengangkat diskursus hijab.

Tingginya tingkat partisipasi mahasiswa UINSU dalam kajian bertema hijab
menunjukkan adanya minat intelektual dan spiritual terhadap isu-isu yang berkaitan

1174



dengan identitas keagamaan. Ini menandakan bahwa bagi sebagian besar mahasiswa,
hijab bukan hanya praktik individual, tetapi juga tema diskursif yang perlu dipahami
secara kolektif. Seperti dinyatakan oleh Akou, perbedaan interpretasi hijab di berbagai
komunitas Muslim disebabkan oleh minimnya panduan eksplisit dari Al-Qur'an,
sehingga ijtihad melalui kajian menjadi sangat esensial (Akou, 2017). Forum dakwah dan
kajian keislaman menjadi ruang strategis untuk mengembangkan pemahaman terhadap
hijab secara multidimensional — baik dalam kerangka normatif, sosial, maupun spiritual.
Sebagaimana ditegaskan Elmarsafy & Bentaibi, hijab dalam Al-Qur’an bukan hanya
simbol pakaian, tetapi juga pemisah antara realitas ilahiah dan manusia (Elmarsafy dan
Bentaibi, 2015). Oleh karena itu, keterlibatan dalam kajian semacam ini turut memperluas
pemahaman mahasiswa terhadap dimensi batin dari hijab.

Walaupun proporsi mahasiswa yang belum pernah mengikuti kegiatan keagamaan
relatif kecil (13%), hal ini tetap mengindikasikan adanya kelompok yang belum tersentuh
oleh wacana teologis tentang hijab. Faktor ini bisa disebabkan oleh kurangnya akses
informasi, ketertarikan personal, atau preferensi terhadap sumber pengetahuan lain
seperti media sosial atau literatur independen. Ketimpangan ini dapat menjadi perhatian
dalam merancang program keagamaan yang lebih inklusif dan komunikatif.

Temuan ini menunjukkan pentingnya peran pendidikan informal dalam
membentuk pemahaman keagamaan mahasiswa. Aktivitas seperti kajian tematik, forum
diskusi, dan mentoring dakwah dapat menjadi saluran efektif untuk memperdalam
pemahaman terhadap hijab sebagai simbol identitas, perlindungan, dan kesalehan
(Alghafli dkk, 2017). Keterlibatan tinggi mahasiswa dalam kajian keagamaan bertema
hijab memperkuat argumen bahwa pemahaman terhadap hijab tidak bersifat statis,
melainkan hasil dari proses pembelajaran sosial dan spiritual yang berkelanjutan. Kajian-
kajian ini tidak hanya memperluas horizon pemikiran mahasiswa, tetapi juga menjadi
ruang ijtihad kolektif dalam merespons dinamika sosial-budaya kontemporer yang
membentuk pemaknaan hijab di kalangan generasi muda Muslim.

Efektivitas Kegiatan Keagamaan untuk Pemahaman Hijab

Penelitian ini juga mengevaluasi seberapa besar pengaruh kegiatan keagamaan —
khususnya yang membahas tentang hijab —terhadap pemahaman dan sikap mahasiswa
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara (UINSU). Berdasarkan data yang diperoleh:

1175



Gambar 7. Persepsi Mahasiswa terhadap Efektivitas Kegiatan Keagamaan tentang Hijab

Efektivitas Kegiatan Keagamaan tentang Hijab menurut Mahasiswa UINSU

10}

Efektivitas Keglatan Keagamaar

Temuan: 57,1% mahasiswa menyatakan kegiatan keagamaan sangat berpengaruh,
33,3% menyatakan cukup berpengaruh, dan 9,6% menyatakan tidak efektif. Diagram
batang di atas memperjelas bahwa mayoritas mahasiswa merasakan dampak positif dari
kegiatan keagamaan terhadap pemahaman mereka tentang hijab.

Kegiatan keagamaan, seperti kajian tematik dan ceramah dakwah, terbukti
berkontribusi secara signifikan dalam memperluas wawasan mahasiswa tentang hijab.
Efektivitas ini menegaskan pentingnya forum pendidikan nonformal sebagai ruang
ijtihad kolektif, di mana mahasiswa dapat mengembangkan tafsir mereka secara dialogis
dan reflektif. Hal ini menjadi relevan mengingat keterbatasan eksplisit Al-Qur’an dalam
menjelaskan detail berpakaian, yang membuka ruang interpretasi (Akou,, 2017)

Tingginya efektivitas juga mencerminkan bahwa diskusi keagamaan tidak hanya
menyentuh aspek fisik hijab, tetapi juga dimensi batin dan simboliknya. Dalam Al-
Qur'an, hijab dipahami sebagai penghalang spiritual antara yang profan dan yang sacral
(Elmarsafy dan Bentaibi, 2015). Kajian yang menggali aspek ini mendorong mahasiswa
untuk memahami hijab tidak semata sebagai kewajiban ritual, tetapi juga sebagai bentuk
kesadaran etis dan spiritual. Sebagian kecil responden (9,6%) menyatakan bahwa
kegiatan keagamaan tidak memberikan pengaruh berarti. Hal ini mungkin
mencerminkan pendekatan dakwah yang masih bersifat normatif dan kurang relevan
bagi kelompok mahasiswa yang lebih kritis atau terbiasa dengan pendekatan yang lebih
kontekstual. Hal ini mendukung pandangan bahwa pemaknaan hijab sangat
dipengaruhi oleh latar belakang, pengalaman personal, serta eksposur terhadap ragam
wacana sosial-keagamaan (Najjaj, ac.id)

Efektivitas yang tinggi menunjukkan bahwa kegiatan keagamaan memiliki potensi
strategis untuk menjadi medium transformasi nilai dan pemikiran. Namun, keberhasilan
ini mensyaratkan penyusunan materi yang inklusif, transformatif, dan kontekstual —
khususnya dalam menjembatani antara ajaran normatif dan realitas sosial mahasiswa
masa kini. Kegiatan keagamaan di lingkungan UINSU terbukti efektif dalam
memperkuat pemahaman mahasiswa mengenai hijab, baik dalam aspek syar’i maupun

1176



spiritual. Namun, efektivitas tersebut juga menunjukkan kebutuhan akan diversifikasi
pendekatan dakwah yang responsif terhadap keragaman Ilatar belakang dan
kecenderungan intelektual mahasiswa. Strategi edukasi keagamaan yang berbasis
dialog, tafsir kontekstual, dan pengalaman spiritual personal dapat menjadi solusi untuk
menjangkau kelompok mahasiswa yang belum merasakan dampak kegiatan keagamaan
secara optimal.

Tantangan Penerapan Hijab Fisik dan Batin
Dalam konteks kehidupan kampus, mahasiswa menghadapi berbagai dinamika
yang memengaruhi penerapan hijab, baik secara fisik (penampilan) maupun batin
(spiritualitas dan niat). Berdasarkan hasil penelitian ini:
Gambar 8. Tantangan Penerapan Hijab Fisik dan Batin di Lingkungan Kampus

Tantangan Penerapan Hijab Fisik dan Batin di Lingkungan Kampus

Persentase (%)

Mengalami Tantangan ldak Mengalarm Tantangar
Perseps Mahasiswa termadsp Tantangan di Kampus

Temuan: 57,1% mahasiswa menyatakan mengalami tantangan dalam menerapkan
hijab di lingkungan kampus, dan 42,9% tidak merasakan adanya tantangan berarti.
Visualisasi dalam bentuk diagram batang menunjukkan bahwa lebih dari separuh
responden menghadapi hambatan tertentu, baik secara sosial, kultural, maupun
psikologis.

Tantangan dalam penerapan hijab fisik dan batin di kampus dapat mencakup
tekanan gaya hidup, standar estetika sosial, stigma terhadap simbol religius, hingga
dinamika peer group. Dalam konteks global, penggunaan hijab sering dipolitisasi atau
diperdebatkan sebagai simbol identitas yang menimbulkan resistensi di ruang-ruang
public Jalil, M.M, 2024). Hal ini juga dapat tercermin dalam dinamika kampus sebagai
miniatur masyarakat yang plural dan kompetitif.

Sebagaimana dijelaskan oleh Elmarsafy & Bentaibi, hijab dalam Al-Qur’an bukan
hanya penutup fisik, tetapi juga penghalang simbolik antara nilai-nilai ketuhanan dan
dunia profan (Elmarsafy dan Bentaibi, 2015). Dalam realitas kampus, batas ini seringkali
diuji oleh norma-norma pergaulan bebas, budaya kompetitif, atau bahkan stereotip
terhadap perempuan berhijab. Mahasiswa yang berkomitmen pada hijab batin akan lebih
sensitif terhadap etika berpikir, berkata, dan bertindak sesuai prinsip spiritualitas Islam,
namun ini tidak selalu mudah untuk diwujudkan secara konsisten. Tantangan ini justru

1177



mendorong mahasiswa untuk melakukan ijtihad personal dalam menafsirkan dan
menerapkan nilai-nilai hijab di tengah tekanan sosial. Seperti diungkap oleh Akou,
keragaman praktik hijab di berbagai komunitas Muslim muncul sebagai hasil dari proses
ijtihad yang tidak bisa dilepaskan dari pengaruh budaya, politik, dan kondisi local
(Akou,, 2017). Oleh karena itu, lingkungan kampus dapat menjadi ladang pembentukan
pemahaman hijab yang lebih matang dan kontekstual.

Sebagian responden (42,9%) tidak mengalami tantangan berarti, yang bisa diartikan
sebagai penerimaan yang cukup tinggi dari lingkungan sekitar terhadap ekspresi
keagamaan mahasiswa. Ini juga menunjukkan adanya perkembangan positif dalam
iklim toleransi dan dukungan terhadap ekspresi identitas Islam, khususnya di kampus
keagamaan seperti UINSU. Namun demikian, hal ini tidak meniadakan kemungkinan
adanya tantangan tersembunyi yang bersifat internal atau psikologis, seperti keraguan
diri atau tekanan eksistensial.

Penerapan hijab fisik dan batin di lingkungan kampus menghadirkan tantangan
yang nyata bagi sebagian besar mahasiswa. Namun tantangan tersebut juga menjadi
medan pembelajaran spiritual dan sosial yang memperkaya proses internalisasi nilai-
nilai Islam. Dengan demikian, penting bagi institusi pendidikan tinggi Islam untuk
menciptakan ruang yang inklusif dan suportif bagi mahasiswa dalam menjalankan
ekspresi keagamaannya, baik yang bersifat lahiriah maupun batiniah. Keterbukaan
terhadap dialog, pendekatan yang empatik, dan penguatan nilai-nilai spiritual perlu
diperkuat agar makna hijab dapat terus berkembang sebagai simbol otonomi, kesalehan,
dan kesadaran sosial.

KESIMPULAN

Penelitian ini mengungkapkan bahwa pemahaman mahasiswa Universitas Islam
Negeri Sumatera Utara terhadap konsep hijab dalam Al-Qur’an mencerminkan dinamika
interpretasi yang kompleks, mencakup dimensi fisik sebagai penutup aurat dan dimensi
batin sebagai manifestasi kesadaran spiritual. Hasil menunjukkan bahwa latar belakang
pendidikan, lingkungan sosial, serta keterlibatan dalam kegiatan keagamaan memainkan
peran signifikan dalam membentuk konstruksi makna hijab. Mayoritas mahasiswa
menunjukkan tingkat kesadaran tinggi terhadap aspek spiritual hijab, mengindikasikan
kecenderungan internalisasi nilai-nilai etis dan keagamaan yang mendalam.

Secara umum, hijab dipahami tidak hanya sebagai simbol kepatuhan normatif,
tetapi juga sebagai bentuk ekspresi identitas religius, agen budaya, dan kesalehan
personal. Temuan ini mempertegas perlunya pendekatan interdisipliner dan kontekstual
dalam studi keislaman kontemporer, khususnya yang berkaitan dengan simbol-simbol
keagamaan seperti hijab. Implikasi praktis dari studi ini mencakup pentingnya desain
kurikulum yang mengintegrasikan pemahaman tekstual Al-Qur'an dengan
pembentukan kesadaran spiritual dan sosial mahasiswa. Kajian ini menyumbang

1178



pemahaman yang lebih kaya dan reflektif terhadap konsep hijab sebagai fenomena
religius yang hidup dan dinamis dalam kehidupan generasi Muslim muda.

REFERENSI

Abuzar, M., dan H.S. Mansoor. “Exploring The Role Of Hijab In Fostering Personal
Security And Positive Body Image A Cross-Cultural Analysis of Indonesian and
Pakistani Women's Perspectives.” Journal of Indonesian Islam 18, no. 1 (2024): 206-
24 https:/ /doi.org/10.15642/]115.2024.18.1.206-224.

Ahmad, N., H.H.B. Dato Haji Abdul Aziz, dan S.N. Binti Edirahman. “Religious Freedom
and the Hijab Controversy: A Human Rights Perspective.” Manchester Journal of
Transnational Islamic Law and Practice 18, no. 1 (2022): 30-51.

Akou, HM. “Interpreting Islam through the Internet: Making sense of hijab.”
Contemporary Islam 4, no. 3 (2010): 331-46. https:/ /doi.org/10.1007 /s11562-010-
0135-6.

Alghafli, Z., L.D. Marks, T.G. Hatch, dan A.H. Rose. “Veiling in Fear or in Faith?
Meanings of the Hijab to Practicing Muslim Wives and Husbands in USA.”
Marriage  and ~ Family ~ Review 53, mno. 7  (2017):  696-716.
https:/ /doi.org/10.1080/01494929.2017.1297757.

Bashirov, G. “The Politics of the Hijab in Post-Soviet Azerbaijan.” Nationalities Papers 48,
no. 2 (2020): 357-72. https:/ /doi.org/10.1017 /nps.2018.81.

Beta, A.R. “Hijabers: How young urban muslim women redefine themselves in
Indonesia.” International Communication Gazette 76, no. 4-5 (2014): 377-809.
https:/ /doi.org/10.1177 /1748048514524103.

Checa, F. “The Islamic veil today. Resignification or trap?” Gazeta de Antropologia 34, no.
2 (2018). https:/ /www.scopus.com/inward /record.uri?eid=2-s2.0-
85066144526 &partner]D=40&md5=c7819aaff4ab76aa5bde0c157c5efb4f.

Creswell, J.W. Research Design: Qualitative, Quantitative and Mixed Methods Approaches. 4
ed. Michigan: Sage Publication, 2014.

Dgving, C.A. “The Hijab debate in the Norwegian Press: Secular or religious arguments?”
Journal  of  Religion in  Europe 5, ~mno. 2 (2012): 223-43.
https:/ /doi.org/10.1163 /187489212X639208.

Dwifatma, A. dan A.R. Beta. “The ‘Funny Line Veil' and the mediated political
subjectivity of Muslim women in Indonesia.” Asian Journal of Communication 34,
no. 3 (2024): 284-97. https:/ /doi.org/10.1080/01292986.2024.2320900.

Elmarsafy, Z., dan M. Bentaibi. “Translation and the world of the text: On the translation
of the word hijab in the Qur'an.” Translator 21, no. 2 (2015): 210-22.
https:/ /doi.org/10.1080/13556509.2015.1073465.

Fakhruroji, M., dan U. Rojiati. “Religiously fashionable: Constructing identity of urban
Muslimah in Indonesia.” Jurnal Komunikasi: Malaysian Journal of Communication
33, no. 1 (2017): 199-211. https:/ /doi.org/10.17576 / jkmjc-2017-3301-14.

1179



Hasan, M.M. “The feminist ‘quarantine” on hijab: A study of its two mutually exclusive
sets of meanings.” Journal of Muslim Minority Affairs 38, no. 1 (2018): 24-38.
https:/ /doi.org/10.1080/13602004.2018.1434941.

Jalil, M.M. “Should Liberal Feminists Support Hijab Ban in the West?” Public Integrity 26,
no. 4 (2024): 414-25. https:/ /doi.org/10.1080/10999922.2023.2198333.

Mir-Hosseini, Z. “The politics and hermeneutics of Hijab in Iran: From confinement to
choice.”  Muslim World Journal of Human Rights 4, no. 1 (2007).
https:/ /doi.org/10.2202/1554-4419.1114.

Moleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif. 40 ed. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2021.

Najjaj, A.L. “Feminisms and the hijab: Not mutually exclusive.” Social Sciences 6, no. 3
(2017). https:/ / doi.org/10.3390/ socsci6030080.

Peng, L.-H. “Modern hijab style in Indonesia as an expression of cultural identity and
communication,” 2016. https:/ /doi.org/10.1109/ICASI.2016.7539878.

Purwaningwulan, M.M., A. Suryana, U. Wahyudin, dan S. Dida. “The existence of social
media as a promotional media in the Hijab image revolution in Indonesia.”
Library Philosophy and Practice 2019 (2019).
https:/ /www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85066090996&partnerID=40&md5=3ea72d920378dff1ec696963f03b2441.

Rahbari, L., S. Dierickx, G. Coene, dan C. Longman. “Transnational Solidarity with
Which Muslim Women? The Case of the My Stealthy Freedom and World Hijab
Day Campaigns.” Politics and Gender 17, no. 1 (2021): 112-35.
https:/ /doi.org/10.1017 /51743923X19000552.

Setiawan, A., A. Sunjayadi, Y. Ramlan, dan A. Alatas. “From Alienation to
Industrialisation: Hijab Activism and the Transformation of Indonesian Urban
Society from the Late 1970s to Today.” Journal of Al-Tamaddun 19, no. 2 (2024):
155-68. https:/ /doi.org/10.22452 /JAT.vol19n02.11.

Setiawan, Arif, Prijono Tjiptoherijanto, Benedictus Raksaka Mahi, dan Khoirunurrofik
Khoirunurrofik. “The Impact of Local Government Capacity on Public Service
Delivery: Lessons Learned from Decentralized Indonesia.” Economies 10, no. 12
(Desember 2022): 323. https:/ /doi.org/10.3390/ economies10120323.

Setiyani, W., M.H. Ubaidillah, dan N. Hidayati. “Beyond the Veil: Deconstructing Gender
Activism and Islamic Identity in Post-Secular Public Spaces among Muslim
Women in Indonesia.” Al-Ahwal 17, mno. 2 (2024): 167-84.
https:/ /doi.org/10.14421/ahwal.2024.17202.

Taramundi, D.M. “Women’s oppression and face-veil bans: A feminist assessment.”
Dalam The Experiences of Face Veil Wearers in Europe and the Law, 218-31, 2014.
https:/ /doi.org/10.1017/CB0O9781107415591.012.

Zain, M., S. Aaisyah, A. Alimuddin, A.M. Abdillah, dan M.F.B. Fauzi. “Hijab Discourse
in Indonesia: The Battle of Meaning Between Sharia and Culture in Public
Space.” Samarah 7, no. 3 (2023): 1661-81.
https:/ /doi.org/10.22373 / sjhk.v7i3.19383.

1180



