
1161 
 
 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir         ISSN: 2774-8391 

  

Pemaknaan Hijab Fisik Dan Batin Dalam Al-Qur’an: Studi Pemahaman 
Mahasiswa Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

 
Sholahuddin Ashani1, Tantri Rizky Alviani2, M. Ariq Fadhil Shabri3, Fani Aqila5 

 

1,2,3,4,5 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
 

Email: sholahuddinashani@uinsu.ac.id1, tantririzky2004@gmail.com2 

 ariq.pekanbaru@gmail.com3, faniaqila0503@gmail.com4 

 

 

ABSTRAK 
 
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi pemaknaan hijab fisik dan batin dalam 
Al-Qur’an sebagaimana dipahami oleh mahasiswa Universitas Islam Negeri Sumatera 
Utara (UINSU). Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dan metode fenomenologi, 
studi ini menelusuri pengalaman personal, interpretasi keagamaan, dan konstruksi 
makna simbolik hijab berdasarkan latar belakang keilmuan dan sosial responden. Data 
diperoleh melalui wawancara mendalam, observasi lapangan, dan kuesioner terhadap 
63 mahasiswi dari berbagai fakultas di UINSU. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
mayoritas mahasiswa memahami hijab tidak hanya sebagai kewajiban berpakaian, tetapi 
juga sebagai ekspresi spiritualitas, kesalehan, dan identitas religius. Variasi pemahaman 
ini dipengaruhi oleh latar pendidikan, lingkungan, dan keterlibatan dalam kegiatan 
keagamaan. Responden dari pesantren cenderung memiliki pemahaman tekstual dan 
normatif, sementara mahasiswa dari sekolah umum dan madrasah menunjukkan 
kecenderungan tafsir kontekstual dan reflektif. Temuan ini menegaskan pentingnya 
pendekatan tafsir holistik dalam pendidikan tinggi Islam yang mampu menjembatani 
antara ajaran normatif dan realitas sosial mahasiswa. Studi ini memberikan kontribusi 
terhadap diskursus keislaman kontemporer dengan memperkaya pemahaman terhadap 
hijab sebagai simbol multidimensional yang mencerminkan nilai-nilai spiritual, etika, 
dan budaya dalam kehidupan Muslim modern. 
 

Kata Kunci: Hijab; Al-Qur’an, Mahasiswa, Spiritualitas, Fenomenologi 
 
 
 
 
 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:sholahuddinashani@uinsu.ac.id
mailto:tantririzky2004@gmail.com
mailto:ariq.pekanbaru@gmail.com
mailto:faniaqila0503@gmail.com4


1162 
 
 

 

ABSTRACT 
 
This study aimed to explore the physical and spiritual meanings of the hijab in the Qur'an as 
understood by students of the State Islamic University of North Sumatra (UINSU). Employing a 
qualitative approach and a phenomenological method, this research investigated personal 
experiences, religious interpretations, and the symbolic construction of the hijab as shaped by the 
students’ academic and social backgrounds. Data were collected through in-depth interviews, field 
observations, and questionnaires involving 63 female students from various faculties. The findings 
revealed that most students perceived the hijab not merely as a dress requirement but also as an 
expression of spirituality, piety, and religious identity. These diverse interpretations were 
influenced by their educational background, social environment, and participation in religious 
activities. Students from pesantren (Islamic boarding schools) tended to adopt a normative-textual 
perspective, whereas those from public and Islamic schools demonstrated more reflective and 
contextual interpretations. The results emphasized the importance of a holistic exegetical approach 
in Islamic higher education to bridge normative teachings with students’ social realities. This 
study contributed to contemporary Islamic discourse by enriching the understanding of the hijab 
as a multidimensional symbol encompassing spiritual, ethical, and cultural values in modern 
Muslim life. 
 
Keywords: Hijab, Qur’an, Students, Spirituality, Phenomenology 
 

 

PENDAHULUAN 

 

Konsep hijab dalam Islam merupakan salah satu tema yang senantiasa menjadi 

bahan perdebatan dan kajian dalam wacana keislaman global. Meskipun sering 

dipahami dalam bentuk fisik sebagai pakaian atau penutup aurat, hijab dalam Al-Qur’an 

sesungguhnya memuat lapisan makna yang lebih kompleks, termasuk sebagai simbol 

pemisahan spiritual antara manusia dengan yang transenden (Z. Elmarsafy dan M. 

Bentaïbi, 2015). Namun, karena petunjuk eksplisit Al-Qur’an mengenai tata cara 

berpakaian sangat terbatas, hal ini telah menimbulkan ragam interpretasi dan praktik 

yang mencerminkan latar belakang budaya dan sosial masyarakat Muslim di berbagai 

belahan dunia (H.M. Akou, 2010). Di Indonesia sendiri, hijab telah berkembang menjadi 

simbol religiositas sekaligus ekspresi identitas kultural (M. Abuzar dan H.S. Mansoor, 

2024) 

Pemaknaan hijab tidak hanya menyentuh persoalan estetika berpakaian, melainkan 

juga menjadi simbol kesalehan spiritual, perlindungan moral, dan bahkan pernyataan 

ideologis dalam ruang public (Z. Alghafli dkk, 2017). Berbagai dinamika global seperti 

pelarangan simbol keagamaan di Prancis dan Quebec (M.M. Jalil,, 2014), serta diskursus 

sekularisme di Norwegia dan Azerbaijan (C.A. Døving, 2012), menunjukkan betapa hijab 

telah menjadi simbol yang melampaui batas kultural dan agama. Fenomena ini turut 

merambat ke ruang akademik, termasuk di kalangan mahasiswa Muslim Indonesia yang 

terlibat dalam pembentukan identitas religius dan kultural secara reflektif dan kritis 

melalui interpretasi mereka terhadap teks Al-Qur’an. 



1163 
 
 

 

Masalah utama yang diangkat dalam penelitian ini adalah keragaman pemahaman 

mahasiswa terhadap makna hijab dalam Al-Qur’an, baik sebagai simbol fisik maupun 

spiritual. Meskipun kata “ḥijāb” secara literal berarti penghalang atau sekat, interpretasi 

dan implementasinya dalam kehidupan sehari-hari sangat bergantung pada kerangka 

sosial, budaya, dan intelektual masing-masing individu (Elmarsafy dan Bentaïbi, ac.id). 

Dalam kerangka ini, banyak mahasiswa yang tidak hanya memahami hijab sebagai 

busana penutup aurat, tetapi juga sebagai manifestasi etika, kesalehan, dan spiritualitas 

dalam menjalin hubungan dengan Tuhan dan sesama manusia. 

Solusi umum yang dapat ditawarkan adalah dengan pendekatan tafsir kontekstual 

yang mengintegrasikan pemahaman tekstual Al-Qur’an dengan konteks sosial 

mahasiswa sebagai generasi Muslim modern. Karena pemahaman terhadap hijab tidak 

dapat dilepaskan dari proses ijtihad (penalaran) yang berkembang dalam kerangka 

keilmuan dan pengalaman hidup, maka diperlukan ruang interpretatif yang terbuka 

untuk merekonstruksi makna hijab sebagai simbol keimanan sekaligus identitas budaya 

(Akou, 2017). Hal ini menjadi sangat penting dalam menjawab tantangan pluralitas 

pemahaman keislaman di kalangan mahasiswa lintas fakultas, khususnya dalam 

lingkungan akademik seperti UIN Sumatera Utara. 

Kajian literatur menunjukkan bahwa hijab tidak sekadar persoalan teologis, tetapi 

juga berkaitan erat dengan identitas gender dan hak asasi. Dalam kerangka ini, sebagian 

feminis Muslim memandang hijab sebagai bentuk pemberdayaan yang memungkinkan 

perempuan mendefinisikan nilai-nilai kesucian dan harga diri secara mandiri (M.M. 

Hasan, 2018). Sebaliknya, pihak lain menilai hijab sebagai simbol penindasan yang 

dikonstruksi oleh sistem patriarkal. Perspektif ini mencerminkan perdebatan ideologis 

antara otentisitas religius dan kebebasan individu, khususnya dalam masyarakat 

modern yang mengedepankan hak-hak sipil dan kesetaraan gender (D.M. Taramundi,, 

2014) 

Di Indonesia, pemaknaan hijab berkembang lebih kompleks. Tidak hanya menjadi 

simbol religius, tetapi juga bagian dari tren mode dan alat ekspresi diri. Fenomena hijab 

modern sebagai bagian dari industri kreatif telah memperlihatkan bahwa hijab juga 

merupakan objek ekonomi dan budaya yang dinamis (L.-H. Peng, 2017). Media sosial 

turut memperkuat fenomena ini, menciptakan ruang bagi perempuan berhijab untuk 

membentuk komunitas, memperkuat identitas, dan mengekspresikan nilai-nilai 

keislaman dalam bentuk yang estetis dan adaptif terhadap zaman (A.R. Beta, 2014). Lebih 

jauh lagi, di lingkungan kampus Islam seperti UIN Sumatera Utara, mahasiswa terlibat 

aktif dalam diskursus keagamaan yang progresif. Mereka tidak hanya mereproduksi 

pemahaman normatif, tetapi juga mengembangkan interpretasi yang menghubungkan 

teks suci dengan realitas sosial. Di sinilah pentingnya menjadikan mereka sebagai subjek 

penelitian, karena mereka memainkan peran penting sebagai agen perubahan dalam 

membentuk makna hijab yang holistik, baik secara fisik maupun batin (W. Setiyani, M.H. 

Ubaidillah, 2024) 

Meskipun telah banyak studi yang membahas hijab dari perspektif sosial, budaya, 

dan ekonomi, sebagian besar penelitian masih terfokus pada aspek lahiriah dan normatif, 



1164 
 
 

 

seperti kewajiban menutup aurat atau fenomena hijab sebagai mode. Minimnya kajian 

yang menelusuri aspek batiniah hijab sebagai kesadaran spiritual dan etis dalam 

interaksi manusia dengan Tuhan dan sesama menjadi celah penting yang belum banyak 

dieksplorasi. Di sisi lain, pendekatan akademik terhadap hijab di lingkungan mahasiswa 

Islam, khususnya dalam kaitannya dengan pemahaman tafsir Al-Qur’an yang 

kontekstual, juga masih terbatas. Literatur yang ada cenderung belum mengkaji 

bagaimana pemaknaan hijab dipengaruhi oleh latar belakang keilmuan mahasiswa dari 

berbagai fakultas, serta sejauh mana keragaman interpretasi tersebut mencerminkan 

dinamika tafsir modern. Hal ini menimbulkan pertanyaan kritis: bagaimana teks suci 

dipahami secara personal dan sosial oleh generasi intelektual Muslim? Bagaimana 

pengaruh disiplin ilmu, pengalaman sosial, dan nilai-nilai budaya lokal membentuk 

makna hijab yang multidimensional? 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali secara mendalam pemahaman mahasiswa 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara terhadap konsep hijab, dengan menelaah baik 

dimensi fisik sebagai penutup aurat maupun dimensi batin sebagai bentuk kesadaran 

etis dan spiritual. Keunikan penelitian ini terletak pada fokusnya yang menggabungkan 

pendekatan tafsir Al-Qur’an dengan studi fenomenologis terhadap pengalaman dan 

persepsi mahasiswa lintas fakultas. Pendekatan ini memungkinkan penelusuran 

terhadap cara mahasiswa mengkontekstualisasikan ayat-ayat hijab dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Penelitian ini juga menawarkan kebaruan dalam menelaah bagaimana pemahaman 

hijab terbentuk di lingkungan akademik yang plural dan terbuka, serta bagaimana 

perbedaan latar belakang keilmuan dan sosial memengaruhi konstruksi makna hijab. 

Ruang lingkup penelitian meliputi kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur’an terkait hijab, baik 

secara eksplisit maupun implisit, eksplorasi dimensi fisik dan batin, serta analisis 

persepsi mahasiswa dari berbagai program studi di UIN Sumatera Utara dengan metode 

kualitatif 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

 

Latar Belakang dan Kompleksitas Konsep Hijab dalam Islam 

Konsep hijab sebagai bagian dari praktik keagamaan Islam telah menjadi tema 

perdebatan yang melibatkan aspek teologis, sosiologis, dan historis. Dalam pemahaman 

awam, hijab sering kali direduksi menjadi sekadar penutup aurat perempuan. Namun, 

dalam literatur akademik, hijab dikaji sebagai simbol yang kompleks, tidak hanya 

mencerminkan identitas religius tetapi juga menjadi medan tafsir yang dinamis (Akou, 

2017). Al-Qur’an sendiri tidak memberikan panduan eksplisit dan menyeluruh tentang 

bentuk hijab yang wajib, melainkan memberikan isyarat yang membuka ruang bagi 

interpretasi. Minimnya rincian spesifik dalam Al-Qur’an mengenai tata cara berpakaian 

mendorong ulama dan cendekiawan Islam untuk menggunakan pendekatan ijtihad 

dalam menafsirkan makna dan praktik hijab. Akibatnya, praktik hijab di dunia Muslim 

sangat beragam, mulai dari chador di Iran, niqab di Arab Saudi, hingga kerudung modern 



1165 
 
 

 

di Indonesia. Akou menekankan bahwa interpretasi ini tidak hanya bersifat tekstual, 

tetapi juga dipengaruhi oleh konfigurasi budaya, politik, dan sejarah setempat (Akou, 

2017) 

Keanekaragaman praktik hijab ini tidak bisa dilepaskan dari pengaruh 

kolonialisme, modernisme Islam, hingga globalisasi yang menuntut perempuan Muslim 

untuk menegosiasikan identitas mereka secara terus-menerus (Najjaj, ac.id). Elmarsafy 

dan Bentaïbi menunjukkan bahwa pemaknaan hijab juga berubah sesuai dengan posisi 

sosial dan agensi individu yang memakainya, menjadikan hijab sebagai simbol yang 

sarat makna ideologis dan eksistensial (Elmarsafy dan Bentaïbi, 2015). Oleh karena itu, 

studi tentang hijab tidak dapat disederhanakan hanya pada aspek hukum fikih atau 

tekstual belaka. Sebaliknya, pendekatan interdisipliner—yang mencakup studi 

keislaman, gender, antropologi, dan sosiologi—menjadi sangat relevan untuk 

menggambarkan betapa hijab adalah medan sosial yang terbuka bagi tafsir ulang dan 

resistensi terhadap hegemoni makna tunggal. 

 

Dimensi Ganda Hijab: Fisik dan Batin 

Secara linguistik, kata ḥijāb dalam Al-Qur’an mengandung makna “penghalang” 

atau “pemisah”, dan tidak selalu dikaitkan langsung dengan pakaian. Misalnya, dalam 

QS. Al-Ahzab [33]:53, hijab digunakan dalam konteks penghalang antara Nabi dan para 

sahabat dalam interaksi sosial, yang lebih bersifat etika komunikasi daripada aturan 

berpakaian. Elmarsafy dan Bentaïbi menegaskan bahwa hijab dalam teks Al-Qur’an 

mengandung konotasi spiritual dan metafisik yang menghubungkan antara manusia 

dan yang Ilahi (Elmarsafy dan Bentaïbi, 2015). Dimensi fisik hijab lebih mudah terlihat 

dan sering kali menjadi fokus dalam wacana publik. Hijab sebagai penutup tubuh 

dianggap sebagai bentuk konkret dari ketaatan kepada Tuhan. Namun, dimensi batin 

hijab yang mencakup kesadaran diri, keikhlasan, dan ketundukan spiritual sering kali 

terlupakan dalam perdebatan hukum formal. Dalam tradisi sufi, hijab bahkan diartikan 

sebagai penghalang batiniah antara manusia dan Tuhan yang harus diatasi demi 

mencapai makrifat. 

Sebagian peneliti mengembangkan pemahaman hijab secara integratif dengan 

menghubungkan aspek eksoteris (fisik) dan esoteris (batin) sebagai dua sisi dari satu 

entitas spiritual. Dalam konteks ini, berpakaian secara syar'i tanpa disertai kesadaran etis 

dipandang sebagai bentuk ritualisme kosong. Sebaliknya, kesalehan batin tanpa ekspresi 

lahir dapat pula dipertanyakan otentisitasnya dalam praktik sosial keagamaan (Z. Mir-

Hosseini, 2020) Studi ini menekankan pentingnya menggali bagaimana mahasiswa 

memahami dualitas makna hijab tersebut. Apakah mereka hanya mengasosiasikan hijab 

dengan norma berpakaian, ataukah juga melihatnya sebagai manifestasi batiniah dari 

nilai kesopanan, etika, dan spiritualitas? Jawaban atas pertanyaan ini akan 

memperlihatkan sejauh mana dimensi transenden dari hijab masih hidup dalam 

kesadaran keagamaan generasi muda Muslim. 

 

 



1166 
 
 

 

Hijab sebagai Simbol Identitas, Emansipasi, dan Perlindungan 

Hijab telah berkembang menjadi simbol identitas yang menegaskan komitmen 

religius seorang Muslimah. Bagi sebagian besar perempuan Muslim, hijab adalah bentuk 

submission to God, bukan penindasan. Ia memberikan rasa aman dan perlindungan di 

ruang publik, sekaligus menjadi pernyataan tegas atas identitas keislaman (Alghafli dkk 

2017). Pandangan ini terutama diadopsi oleh perempuan Muslim yang hidup dalam 

masyarakat multikultural atau sekuler. Namun, tidak semua orang melihat hijab dalam 

kacamata positif. Dalam konteks feminisme liberal, hijab sering dipandang sebagai 

simbol patriarki dan penindasan terhadap perempuan. Debat ini menyoroti apakah 

penggunaan hijab adalah hasil pilihan bebas atau tekanan struktural. Checa dan Olmos 

mengingatkan bahwa penting untuk membedakan antara hijab sebagai ekspresi otonomi 

pribadi dan hijab sebagai instrumen dominasi social (Checa, ac.id) 

Beberapa feminis Muslim seperti Hasan dan Mir-Hosseini berargumen bahwa hijab 

bisa menjadi alat emansipasi, asalkan dikenakan secara sadar dan dalam konteks 

otonomi spiritual (Hasan, 2018). Mereka menolak dikotomi antara “tertindas” dan 

“terbebaskan” dengan menekankan pentingnya mendengar suara perempuan Muslim 

itu sendiri. Perspektif ini membuka ruang untuk pemahaman hijab sebagai simbol 

multifungsi yang tidak bisa diseragamkan. Di Indonesia, hijab juga telah menjadi elemen 

strategis dalam politik elektoral, identitas kultural, hingga industri fashion. Maka, peran 

hijab dalam kehidupan perempuan tidak lagi semata-mata religius, tetapi juga berkaitan 

dengan agensi politik dan sosial. Mahasiswa sebagai agen perubahan akan 

mencerminkan pergeseran ini dalam pemahaman dan praktik mereka. 

 

Hijab dalam Konteks Indonesia: Budaya, Media, dan Tantangan Sosial 

Indonesia menghadirkan konteks unik bagi perkembangan makna hijab. Di satu 

sisi, hijab menjadi simbol kesalehan dan ekspresi identitas keislaman. Di sisi lain, ia 

menjadi bagian dari budaya populer yang dipengaruhi oleh media sosial, industri 

fashion, dan kapitalisme budaya (Peng, 2017). Fenomena hijabers, misalnya, 

memperlihatkan bagaimana generasi muda menggabungkan gaya dan religiusitas dalam 

satu paket identitas. Platform media sosial seperti Instagram dan TikTok memainkan 

peran sentral dalam menyebarluaskan tren hijab modern. Beta dan Purwaningwulan 

dkk. menunjukkan bahwa media digital tidak hanya mempromosikan gaya berpakaian 

Islami, tetapi juga membentuk komunitas virtual yang memperkuat solidaritas identitas 

di antara perempuan Muslim (Beta, 2015). Di sinilah hijab menjadi bukan hanya pakaian, 

tetapi juga sarana komunikasi sosial dan ekspresi budaya. 

Namun, penerimaan terhadap hijab tidak selalu positif. Abuzar & Mansoor dan 

Zain dkk. mencatat bahwa masih terjadi diskriminasi terhadap perempuan berhijab 

dalam sektor pekerjaan, terutama di industri formal dan lembaga pemerintahan (Abuzar 

dan Mansoor, 2024). Ini menunjukkan bahwa meskipun secara normatif hijab diterima, 

secara praktis masih ada hambatan struktural yang menghalangi partisipasi sosial 

perempuan Muslim. Menariknya, hijab juga telah dijadikan instrumen oleh aktivis 

Muslimah di Indonesia untuk menantang narasi konservatif dan memperjuangkan 



1167 
 
 

 

kesetaraan gender. Kajian oleh Setiyani dkk. dan Dwifatma & Beta memperlihatkan 

bahwa generasi baru Muslimah tidak hanya menerima hijab sebagai kewajiban, tetapi 

juga menafsirkan ulang hijab sebagai simbol perjuangan, kesadaran politik, dan ruang 

dialog untuk menegosiasi ulang relasi gender dalam Masyarakat (Setiyani, Ubaidillah, 

dan Hidayati, 2024) 

 

 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan menekankan 

data non-numerik sebagai dasar utama dalam pengumpulan dan analisis informasi. 

Sumber data utama berasal dari 63 mahasiswi Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

yang dipilih secara purposif berdasarkan latar belakang program studi, mencakup 

Fakultas Syariah, Dakwah, Ushuluddin, dan Tarbiyah. Peneliti berperan sebagai 

instrumen utama dalam penelitian ini, didukung oleh pedoman wawancara semi-

terstruktur, catatan lapangan, dan isian angket kuesioner sebagai metode pengumpulan 

data (Lexy J. Moleong, 2021) 

Penelitian ini bertujuan menggali makna simbolik dan spiritual hijab sebagaimana 

dipahami oleh mahasiswa dalam konteks sosial dan keilmuan mereka. Partisipan dipilih 

secara purposif dengan mempertimbangkan keterwakilan fakultas, latar belakang sosial, 

serta kedalaman pengalaman religius terkait hijab. Kriteria seleksi mencakup mahasiswa 

yang memiliki pengalaman langsung, baik personal maupun sosial, dalam memahami 

dan mengamalkan konsep hijab. Sebelum wawancara, partisipan diberikan penjelasan 

mengenai tujuan penelitian serta jaminan atas kerahasiaan data mereka, sesuai dengan 

prinsip etika penelitian (J.W. Creswell, 2014) 

Wawancara mendalam digunakan sebagai metode utama untuk menggali 

pengalaman dan persepsi mahasiswa. Pedoman wawancara dirancang terbuka agar 

partisipan dapat mengungkapkan pandangan mereka secara bebas mengenai hijab 

dalam perspektif Al-Qur'an, baik secara lahiriah maupun batiniah. Selain itu, observasi 

lapangan dilakukan guna mendukung triangulasi data dan menangkap konteks sosial 

yang melatarbelakangi pemahaman partisipan. Semua wawancara direkam (dengan 

persetujuan partisipan), ditranskrip secara verbatim, dan dianalisis menggunakan 

pendekatan tematik untuk mengidentifikasi pola-pola makna yang muncul (Moleong, 

2021) 

Parameter dalam penelitian ini bersifat kualitatif dan interpretatif. Fokus analisis 

meliputi: (1) pemahaman mahasiswa terhadap makna hijab dalam Al-Qur’an; (2) variasi 

persepsi berdasarkan latar belakang keilmuan; (3) makna simbolik hijab dalam konteks 

identitas dan spiritualitas; serta (4) pengaruh lingkungan sosial dan akademik terhadap 

interpretasi konsep hijab. Seluruh proses analisis diarahkan untuk menggali konstruksi 

makna personal yang erat kaitannya dengan pengalaman religius subjek, sejalan dengan 

pendekatan fenomenologis dalam penelitian kualitatif. 

 



1168 
 
 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

Latar Belakang Responden 

Penelitian ini melibatkan mahasiswa Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

sebagai responden untuk menelaah pemaknaan hijab dalam dimensi fisik dan batin. 

Pemahaman mereka terhadap konsep hijab sangat dipengaruhi oleh latar belakang 

pendidikan keagamaan yang berbeda. Berdasarkan data yang diperoleh, persebaran asal 

pendidikan responden adalah sebagai berikut: 

 

Gambar 1. Komposisi Asal Pendidikan Responden 

 
Temuan: 46% berasal dari pesantren, 38,1% dari sekolah umum, dan 6,3% dari 

Madrasah Aliyah. Visualisasi data ini disajikan dalam bentuk diagram batang di atas, 

memperlihatkan dominasi latar pendidikan pesantren di antara responden penelitian. 

Mayoritas responden berasal dari pesantren, yang secara umum diasumsikan 

memiliki pemahaman lebih tekstual dan normatif terhadap ajaran Islam, termasuk 

tentang hijab. Mereka cenderung menafsirkan hijab sebagai kewajiban fisik yang 

konkret, selaras dengan pandangan tradisional dalam literatur fikih. Hal ini 

menunjukkan bagaimana keterbatasan eksplisit dalam Al-Qur’an mengenai bentuk hijab 

(Akou, 2017) dilengkapi melalui ijtihad dalam lingkungan pesantren yang 

mengedepankan pendekatan hukum. Sebaliknya, responden dari sekolah umum dan 

Madrasah Aliyah menunjukkan kecenderungan pemaknaan yang lebih kontekstual dan 

reflektif. Kelompok ini seringkali memaknai hijab bukan hanya sebagai kewajiban 

berpakaian, tetapi juga sebagai representasi spiritualitas, identitas pribadi, dan simbol 

ekspresi diri dalam masyarakat modern. Hal ini mendukung pemikiran bahwa 

pemaknaan hijab sangat dipengaruhi oleh konteks sosial dan budaya, bukan semata oleh 

teks keagamaan (Najjaj, ac.id) 

Keberagaman latar pendidikan ini mencerminkan pluralitas epistemologis dalam 

menafsirkan ajaran Islam di kalangan mahasiswa. Sementara hijab sering dianggap 

sebagai simbol ketaatan dan perlindungan (Alghafli dkk, 2017) 20 beberapa responden 

mengartikulasikan hijab sebagai sarana pemberdayaan diri dalam ranah sosial maupun 



1169 
 
 

 

kultural, sejalan dengan tren hijab modern di Indonesia yang menggabungkan aspek 

religius, fashion, dan identitas digital (Purwaningwulan dkk, 2024). Temuan ini 

menegaskan bahwa latar belakang pendidikan memainkan peran kunci dalam 

pembentukan paradigma keagamaan mahasiswa, khususnya dalam memaknai konsep 

hijab fisik dan batin. Dominasi responden dari pesantren menunjukkan kecenderungan 

pemahaman tekstual, namun kehadiran responden dari sekolah umum dan Madrasah 

Aliyah membuka ruang bagi pemaknaan yang lebih reflektif dan dinamis. Hal ini 

mendukung urgensi pendekatan multidisipliner dalam kajian keislaman kontemporer 

untuk menjangkau kompleksitas realitas keberagamaan generasi muda Muslim. 

 

Kepatuhan Berbusana Syar’i 

Dalam konteks penelitian ini, tingkat kepatuhan berbusana syar’i diukur untuk 

mengetahui sejauh mana mahasiswa Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

menerapkan prinsip berpakaian sesuai syariat Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Berdasarkan data yang diperoleh: 

Gambar 2. Tingkat Kepatuhan Berbusana Syar’i 

 
Temuan: 74,6% responden menyatakan selalu mengenakan pakaian sesuai syariat 

Islam setiap hari, dan 23,4% menyatakan hanya kadang-kadang mengenakannya. 

Visualisasi data ini dapat dilihat pada diagram batang di atas, yang menunjukkan bahwa 

sebagian besar responden memiliki komitmen yang tinggi terhadap penerapan prinsip 

berpakaian syar’i. 

Tingginya persentase responden yang konsisten dalam berpakaian syar’i 

menunjukkan kuatnya integrasi nilai-nilai keislaman dalam keseharian mahasiswa. Hal 

ini selaras dengan karakteristik budaya beragama di Indonesia, di mana hijab tidak 

hanya dilihat sebagai kewajiban agama, tetapi juga sebagai simbol identitas moral dan 

social (Abuzar dan Mansoor, 2024). Meski Al-Qur’an menekankan prinsip berpakaian 

yang sopan, ia tidak secara eksplisit merinci bentuk pakaian yang dianggap syar’i. 

Akibatnya, pemahaman dan praktik berbusana syar’i di kalangan Muslim sangat 

beragam. Seperti dicatat oleh Akou dan Elmarsafy & Bentaïbi, keterbatasan petunjuk 

eksplisit dalam teks memerlukan peran aktif ijtihad untuk menentukan batasan pakaian 



1170 
 
 

 

syar’i dalam berbagai konteks sosial dan budaya (Akou,, 2017). Dalam hal ini, responden 

menunjukkan adanya internalisasi nilai, bukan hanya kepatuhan terhadap aturan. 

Kelompok responden yang menyatakan “kadang-kadang” memakai pakaian syar’i 

merepresentasikan adanya dinamika antara idealisme religius dan realitas praktis. 

Faktor seperti tekanan lingkungan, aktivitas sosial, atau kebutuhan ekspresi individual 

dapat memengaruhi keputusan sehari-hari dalam berpakaian. Hal ini memperkuat 

temuan Najjaj bahwa praktik berhijab sangat kontekstual dan mencerminkan negosiasi 

antara identitas religius dan budaya populer, termasuk gaya hidup urban (Najjaj, ac.id). 

Praktik berpakaian syar’i yang konsisten juga mencerminkan dimensi simbolik hijab 

sebagai bentuk penyerahan diri kepada Tuhan serta pernyataan identitas religious 

(Alghafli dkk, 2017). Namun, bagi sebagian mahasiswa, kepatuhan tersebut juga dapat 

dipahami sebagai bentuk agen kultural yang aktif, bukan sekadar pelaksanaan doktrin. 

Ini sejalan dengan fenomena hijab di Indonesia yang telah berkembang menjadi simbol 

keberdayaan dan pilihan sadar dalam ranah social (Dwifatma dan Beta, 2015) 

Tingkat kepatuhan mahasiswa dalam mengenakan pakaian syar’i menggambarkan 

internalisasi nilai-nilai keislaman dalam praktik hidup sehari-hari. Meski mayoritas 

konsisten dalam penerapan prinsip berpakaian Islami, keberadaan responden yang lebih 

fleksibel menunjukkan pentingnya pendekatan interpretatif dan kontekstual dalam 

memahami praktik keberagamaan. Penemuan ini menggarisbawahi kompleksitas makna 

hijab sebagai gabungan dari kepatuhan normatif, simbol identitas, dan ekspresi budaya 

dalam kehidupan Muslim kontemporer. 

 

Tingkat Pemahaman Hijab Fisik 

Penelitian ini juga mengevaluasi sejauh mana mahasiswa memahami alasan 

teologis dan normatif di balik perintah hijab fisik. Berdasarkan hasil survei: 

 

Gambar 3. Tingkat Pemahaman terhadap Hijab Fisik 

 
Temuan: 52,4% responden menyatakan memahami alasan perintah hijab fisik, 

38,1% menyatakan cukup memahami, dan 7,9% menyatakan kurang memahami. 

Visualisasi dalam bentuk diagram batang di atas memperjelas bahwa mayoritas 



1171 
 
 

 

mahasiswa memiliki tingkat pemahaman yang baik, meskipun masih terdapat proporsi 

yang signifikan yang belum sepenuhnya memahami makna dan konteks hijab fisik. 

Sebagian besar mahasiswa menyatakan memahami alasan perintah hijab fisik. Ini 

menunjukkan adanya internalisasi norma keagamaan yang kuat, terutama pada aspek 

simbolik hijab sebagai bentuk perlindungan, kesalehan, dan ekspresi ketundukan 

kepada Tuhan (Alghafli dkk, 2017) Pemahaman ini kemungkinan besar dibentuk oleh 

lingkungan pendidikan Islam yang menekankan nilai-nilai normatif dan doktrinal. 

Sebagaimana diungkapkan oleh Akou dan Elmarsafy & Bentaïbi, Al-Qur'an memberikan 

panduan yang terbatas secara eksplisit mengenai bentuk hijab, sehingga umat Islam 

bergantung pada ijtihad untuk menafsirkan makna dan penerapan hijab fisik (Akou, 

2017). Mahasiswa yang hanya “cukup memahami” atau “kurang memahami” 

kemungkinan mengalami kesulitan dalam mengakses kompleksitas tafsir ini, atau 

berada dalam lingkungan sosial yang menekankan simbolisme hijab tanpa penguatan 

konseptual. 

Tingkat pemahaman yang beragam dapat juga dikaitkan dengan latar pendidikan 

dan konteks sosial mahasiswa. Seperti dicatat oleh Najjaj, praktik berhijab sangat 

dipengaruhi oleh nilai-nilai kultural dan politik local (Najjaj, ac.id). Mahasiswa yang 

memiliki akses pada diskursus yang lebih luas tentang hijab—baik dari segi historis, 

normatif, maupun gender—cenderung lebih kritis dalam memahami makna hijab fisik 

sebagai bukan sekadar kewajiban berpakaian, melainkan simbol identitas diri yang sarat 

makna spiritual dan sosiologis (Mir-Hosseini, 2020). Responden yang menyatakan 

pemahaman yang kurang mengindikasikan perlunya penguatan literasi keagamaan 

berbasis tafsir kontekstual dalam kurikulum pendidikan tinggi Islam. Ini sejalan dengan 

pendekatan Islam progresif yang mendorong mahasiswa untuk menggali makna-makna 

simbolik dalam ajaran agama secara reflektif dan kritis, bukan hanya ritualistik. 

Tingkat pemahaman mahasiswa terhadap hijab fisik menunjukkan bahwa sebagian 

besar telah menginternalisasi makna dasar perintah hijab, namun tetap terdapat ruang 

untuk peningkatan pemahaman konseptual yang lebih mendalam. Hal ini menegaskan 

pentingnya pendekatan edukatif yang menyeimbangkan antara pemahaman normatif, 

simbolik, dan kontekstual, agar praktik berbusana tidak hanya bersifat formalistik, tetapi 

juga mencerminkan kesadaran spiritual dan sosial yang utuh. 

 

Kesadaran akan Hijab Batin (Spiritualitas) 

Aspek batin dari hijab, yang mencakup kebersihan hati dan kemurnian niat, 

merupakan dimensi yang lebih subtil namun esensial dalam ajaran Islam. Dalam 

penelitian ini, mayoritas mahasiswa menunjukkan tingkat kesadaran yang sangat tinggi 

terhadap aspek spiritual hijab: 

 

 

 

 

 



1172 
 
 

 

Gambar 4. Kesadaran terhadap Hijab Batin (Spiritualitas) 

 
Temuan: 93,7% menyatakan sangat mementingkan kebersihan hati dan niat, 6,3% 

menyatakan mementingkan kebersihan hati dan niat. Diagram batang di atas 

memperlihatkan hampir seluruh responden mengaitkan praktik beragama mereka 

dengan orientasi spiritual yang mendalam, bukan semata pada dimensi simbolik atau 

fisik. 

Dalam Al-Qur’an, istilah hijab tidak terbatas pada makna fisik sebagai penutup, 

tetapi juga merujuk pada barrier atau pembatas antara yang ilahi dan yang manusiawi 

(Elmarsafy dan Bentaïbi, 2015). Artinya, hijab batin mencerminkan proses penyucian diri 

dan kesadaran etis dalam mendekatkan diri kepada Tuhan. Tingginya angka kesadaran 

ini menunjukkan bahwa mahasiswa tidak hanya menafsirkan hijab sebagai fenomena 

sosial atau perintah hukum, tetapi juga sebagai sarana spiritualitas yang otentik. Data ini 

mencerminkan munculnya tren spiritual consciousness di kalangan generasi muda 

Muslim, yang semakin mengutamakan esensi religius ketimbang formalitas. Hal ini 

dapat dilihat sebagai reaksi terhadap kritik terhadap simbolisme religius yang hanya 

bersifat luar—sebagaimana dikritik dalam sebagian wacana feminis dan diskursus 

politik (Hasan, 2018). Kesadaran terhadap hijab batin memperlihatkan integrasi antara 

pemaknaan keislaman dan pencarian makna hidup yang lebih reflektif. 

Kesadaran tinggi terhadap kebersihan hati juga tidak lepas dari pengaruh 

lingkungan pendidikan dan budaya Islam Indonesia yang menekankan spiritualitas dan 

moralitas. Konteks ini memperkuat integrasi antara nilai-nilai sufistik dan praktik 

keislaman kontemporer. Dengan kata lain, hijab dipahami bukan hanya sebagai batas 

antara tubuh dan ruang publik, tetapi juga antara ego dan ilahiyah. Temuan ini 

mendukung pendekatan tafsir holistik yang mencakup dimensi fisik dan batin dalam 

memahami hijab. Sebagaimana dinyatakan oleh Akou, karena keterbatasan petunjuk 

eksplisit dalam Al-Qur’an, umat Islam harus mengandalkan ijtihad untuk memahami 

makna hijab secara kontekstual (Akou,, 2017). Ijtihad ini termasuk kesadaran bahwa hijab 

batin adalah penjaga keikhlasan, niat, dan integritas moral, yang pada akhirnya 

membentuk kepribadian Muslim yang utuh. 



1173 
 
 

 

Kesadaran mahasiswa terhadap hijab batin mencerminkan tingkat spiritualitas 

yang tinggi dalam menghayati ajaran Islam. Temuan ini menunjukkan bahwa hijab tidak 

hanya dipahami sebagai simbol eksternal, tetapi juga sebagai bentuk penyucian diri dan 

ketulusan batin. Oleh karena itu, pendidikan Islam di tingkat perguruan tinggi 

seharusnya tidak hanya menekankan aspek normatif hukum, tetapi juga membina 

kesadaran spiritual mahasiswa untuk menumbuhkan pemahaman keislaman yang 

holistik, transformatif, dan bermakna. 

 

Faktor yang Mempengaruhi Pemahaman Hijab 

Penelitian ini juga mengidentifikasi berbagai faktor yang memengaruhi 

pemahaman mahasiswa terhadap hijab, baik dalam aspek fisik maupun batin. 

Berdasarkan data yang dikumpulkan: 

Gambar 5. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Pemahaman Hijab 

 
Temuan:  38,1% responden menyatakan lingkungan sebagai faktor utama, 31,7% 

menyebutkan latar belakang pendidikan atau keluarga, 22,2% dipengaruhi oleh kajian 

keislaman dan dakwah, dan 8,6% dipengaruhi oleh budaya keluarga. Visualisasi dalam 

bentuk diagram batang menunjukkan dominasi faktor sosial dan lingkungan dalam 

membentuk perspektif keagamaan terkait hijab. 

Lingkungan, baik dalam konteks kampus, pertemanan, maupun media sosial, 

menjadi faktor paling dominan. Hal ini memperlihatkan bahwa pemahaman terhadap 

hijab tidak dibentuk secara eksklusif oleh doktrin normatif, melainkan melalui interaksi 

sosial yang berlangsung terus-menerus. Fenomena ini sejalan dengan pemikiran Akou 

dan Najjaj, yang menekankan bahwa praktik hijab sangat dipengaruhi oleh dinamika 

sosial-budaya dan tidak bisa dilepaskan dari konteks kolektif di mana seseorang hidup 

(Akou, 2017 & Najjaj, ac.id) Sebanyak 31,7% responden menyatakan latar belakang 

(pendidikan dan keluarga) sebagai elemen penting. Mahasiswa yang tumbuh dalam 

lingkungan religius cenderung memiliki pemahaman hijab yang lebih terstruktur dan 

tekstual. Ini menguatkan temuan sebelumnya bahwa tafsir terhadap hijab seringkali 

berakar pada nilai-nilai yang ditanamkan sejak dini, baik melalui pendidikan formal 

maupun informal (Elmarsafy dan Bentaïbi, 2015) 



1174 
 
 

 

Peran kajian keagamaan dan dakwah juga cukup signifikan (22,2%). Ini 

menunjukkan adanya dinamika epistemologis di mana mahasiswa tidak hanya 

mengandalkan pemahaman tradisional, tetapi juga aktif mencari makna melalui 

pengajian, ceramah, atau diskusi keagamaan. Dalam kerangka ini, ijtihad menjadi 

penting sebagai proses rasional dan kontekstual untuk menafsirkan ajaran agama, 

termasuk mengenai hijab (Akou, 2017). Walaupun hanya 8,6% menyebutkan budaya 

keluarga sebagai faktor utama, temuan ini tetap relevan. Keluarga memainkan peran 

dalam membentuk kesadaran awal tentang makna hijab sebagai bagian dari identitas 

religius dan moralitas individu (Alghafli dkk, 2017). Namun, minimnya persentase ini 

juga mengindikasikan bahwa di usia mahasiswa, pengaruh eksternal seperti lingkungan 

sosial dan pendidikan cenderung lebih dominan. 

Pemahaman mahasiswa terhadap hijab merupakan hasil dari interaksi kompleks 

antara faktor lingkungan, latar belakang, kajian keagamaan, dan budaya keluarga. 

Temuan ini menegaskan pentingnya pendekatan interdisipliner dalam studi keislaman 

yang menggabungkan aspek sosial, budaya, dan teologis. Untuk memperkuat 

pemahaman yang komprehensif tentang hijab, perlu dikembangkan strategi pendidikan 

yang tidak hanya normatif, tetapi juga reflektif dan kontekstual, guna menjawab 

tantangan keberagamaan dalam masyarakat modern. 

 

Keterlibatan dalam Kegiatan Keagamaan 

Salah satu aspek penting dalam penelitian ini adalah tingkat keterlibatan 

mahasiswa dalam kegiatan keagamaan yang membahas topik hijab. Berdasarkan data 

yang dihimpun: 

Gambar 6. Keterlibatan Mahasiswa dalam Kegiatan Keagamaan tentang Hijab 

 
Temuan:  87% mahasiswa pernah mengikuti kajian keagamaan yang secara khusus 

membahas hijab, dan 13% belum pernah mengikuti kegiatan serupa.Visualisasi dalam 

bentuk diagram batang di atas menunjukkan dominasi responden yang aktif terlibat 

dalam forum keagamaan, khususnya yang mengangkat diskursus hijab. 

Tingginya tingkat partisipasi mahasiswa UINSU dalam kajian bertema hijab 

menunjukkan adanya minat intelektual dan spiritual terhadap isu-isu yang berkaitan 



1175 
 
 

 

dengan identitas keagamaan. Ini menandakan bahwa bagi sebagian besar mahasiswa, 

hijab bukan hanya praktik individual, tetapi juga tema diskursif yang perlu dipahami 

secara kolektif. Seperti dinyatakan oleh Akou, perbedaan interpretasi hijab di berbagai 

komunitas Muslim disebabkan oleh minimnya panduan eksplisit dari Al-Qur'an, 

sehingga ijtihad melalui kajian menjadi sangat esensial (Akou, 2017). Forum dakwah dan 

kajian keislaman menjadi ruang strategis untuk mengembangkan pemahaman terhadap 

hijab secara multidimensional—baik dalam kerangka normatif, sosial, maupun spiritual. 

Sebagaimana ditegaskan Elmarsafy & Bentaïbi, hijab dalam Al-Qur’an bukan hanya 

simbol pakaian, tetapi juga pemisah antara realitas ilahiah dan manusia (Elmarsafy dan 

Bentaïbi, 2015). Oleh karena itu, keterlibatan dalam kajian semacam ini turut memperluas 

pemahaman mahasiswa terhadap dimensi batin dari hijab. 

Walaupun proporsi mahasiswa yang belum pernah mengikuti kegiatan keagamaan 

relatif kecil (13%), hal ini tetap mengindikasikan adanya kelompok yang belum tersentuh 

oleh wacana teologis tentang hijab. Faktor ini bisa disebabkan oleh kurangnya akses 

informasi, ketertarikan personal, atau preferensi terhadap sumber pengetahuan lain 

seperti media sosial atau literatur independen. Ketimpangan ini dapat menjadi perhatian 

dalam merancang program keagamaan yang lebih inklusif dan komunikatif. 

Temuan ini menunjukkan pentingnya peran pendidikan informal dalam 

membentuk pemahaman keagamaan mahasiswa. Aktivitas seperti kajian tematik, forum 

diskusi, dan mentoring dakwah dapat menjadi saluran efektif untuk memperdalam 

pemahaman terhadap hijab sebagai simbol identitas, perlindungan, dan kesalehan 

(Alghafli dkk, 2017). Keterlibatan tinggi mahasiswa dalam kajian keagamaan bertema 

hijab memperkuat argumen bahwa pemahaman terhadap hijab tidak bersifat statis, 

melainkan hasil dari proses pembelajaran sosial dan spiritual yang berkelanjutan. Kajian-

kajian ini tidak hanya memperluas horizon pemikiran mahasiswa, tetapi juga menjadi 

ruang ijtihad kolektif dalam merespons dinamika sosial-budaya kontemporer yang 

membentuk pemaknaan hijab di kalangan generasi muda Muslim. 

 

Efektivitas Kegiatan Keagamaan untuk Pemahaman Hijab 

Penelitian ini juga mengevaluasi seberapa besar pengaruh kegiatan keagamaan—

khususnya yang membahas tentang hijab—terhadap pemahaman dan sikap mahasiswa 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara (UINSU). Berdasarkan data yang diperoleh: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1176 
 
 

 

Gambar 7. Persepsi Mahasiswa terhadap Efektivitas Kegiatan Keagamaan tentang Hijab 

 

 
Temuan:  57,1% mahasiswa menyatakan kegiatan keagamaan sangat berpengaruh, 

33,3% menyatakan cukup berpengaruh, dan 9,6% menyatakan tidak efektif. Diagram 

batang di atas memperjelas bahwa mayoritas mahasiswa merasakan dampak positif dari 

kegiatan keagamaan terhadap pemahaman mereka tentang hijab. 

Kegiatan keagamaan, seperti kajian tematik dan ceramah dakwah, terbukti 

berkontribusi secara signifikan dalam memperluas wawasan mahasiswa tentang hijab. 

Efektivitas ini menegaskan pentingnya forum pendidikan nonformal sebagai ruang 

ijtihad kolektif, di mana mahasiswa dapat mengembangkan tafsir mereka secara dialogis 

dan reflektif. Hal ini menjadi relevan mengingat keterbatasan eksplisit Al-Qur’an dalam 

menjelaskan detail berpakaian, yang membuka ruang interpretasi (Akou,, 2017) 

Tingginya efektivitas juga mencerminkan bahwa diskusi keagamaan tidak hanya 

menyentuh aspek fisik hijab, tetapi juga dimensi batin dan simboliknya. Dalam Al-

Qur'an, hijab dipahami sebagai penghalang spiritual antara yang profan dan yang sacral 

(Elmarsafy dan Bentaïbi, 2015). Kajian yang menggali aspek ini mendorong mahasiswa 

untuk memahami hijab tidak semata sebagai kewajiban ritual, tetapi juga sebagai bentuk 

kesadaran etis dan spiritual. Sebagian kecil responden (9,6%) menyatakan bahwa 

kegiatan keagamaan tidak memberikan pengaruh berarti. Hal ini mungkin 

mencerminkan pendekatan dakwah yang masih bersifat normatif dan kurang relevan 

bagi kelompok mahasiswa yang lebih kritis atau terbiasa dengan pendekatan yang lebih 

kontekstual. Hal ini mendukung pandangan bahwa pemaknaan hijab sangat 

dipengaruhi oleh latar belakang, pengalaman personal, serta eksposur terhadap ragam 

wacana sosial-keagamaan (Najjaj, ac.id) 

Efektivitas yang tinggi menunjukkan bahwa kegiatan keagamaan memiliki potensi 

strategis untuk menjadi medium transformasi nilai dan pemikiran. Namun, keberhasilan 

ini mensyaratkan penyusunan materi yang inklusif, transformatif, dan kontekstual—

khususnya dalam menjembatani antara ajaran normatif dan realitas sosial mahasiswa 

masa kini. Kegiatan keagamaan di lingkungan UINSU terbukti efektif dalam 

memperkuat pemahaman mahasiswa mengenai hijab, baik dalam aspek syar’i maupun 



1177 
 
 

 

spiritual. Namun, efektivitas tersebut juga menunjukkan kebutuhan akan diversifikasi 

pendekatan dakwah yang responsif terhadap keragaman latar belakang dan 

kecenderungan intelektual mahasiswa. Strategi edukasi keagamaan yang berbasis 

dialog, tafsir kontekstual, dan pengalaman spiritual personal dapat menjadi solusi untuk 

menjangkau kelompok mahasiswa yang belum merasakan dampak kegiatan keagamaan 

secara optimal. 

 

Tantangan Penerapan Hijab Fisik dan Batin 

Dalam konteks kehidupan kampus, mahasiswa menghadapi berbagai dinamika 

yang memengaruhi penerapan hijab, baik secara fisik (penampilan) maupun batin 

(spiritualitas dan niat). Berdasarkan hasil penelitian ini: 

Gambar 8. Tantangan Penerapan Hijab Fisik dan Batin di Lingkungan Kampus 

 
Temuan:  57,1% mahasiswa menyatakan mengalami tantangan dalam menerapkan 

hijab di lingkungan kampus, dan 42,9% tidak merasakan adanya tantangan berarti. 

Visualisasi dalam bentuk diagram batang menunjukkan bahwa lebih dari separuh 

responden menghadapi hambatan tertentu, baik secara sosial, kultural, maupun 

psikologis. 

Tantangan dalam penerapan hijab fisik dan batin di kampus dapat mencakup 

tekanan gaya hidup, standar estetika sosial, stigma terhadap simbol religius, hingga 

dinamika peer group. Dalam konteks global, penggunaan hijab sering dipolitisasi atau 

diperdebatkan sebagai simbol identitas yang menimbulkan resistensi di ruang-ruang 

public (Jalil, M.M, 2024). Hal ini juga dapat tercermin dalam dinamika kampus sebagai 

miniatur masyarakat yang plural dan kompetitif. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Elmarsafy & Bentaïbi, hijab dalam Al-Qur’an bukan 

hanya penutup fisik, tetapi juga penghalang simbolik antara nilai-nilai ketuhanan dan 

dunia profan (Elmarsafy dan Bentaïbi, 2015). Dalam realitas kampus, batas ini seringkali 

diuji oleh norma-norma pergaulan bebas, budaya kompetitif, atau bahkan stereotip 

terhadap perempuan berhijab. Mahasiswa yang berkomitmen pada hijab batin akan lebih 

sensitif terhadap etika berpikir, berkata, dan bertindak sesuai prinsip spiritualitas Islam, 

namun ini tidak selalu mudah untuk diwujudkan secara konsisten. Tantangan ini justru 



1178 
 
 

 

mendorong mahasiswa untuk melakukan ijtihad personal dalam menafsirkan dan 

menerapkan nilai-nilai hijab di tengah tekanan sosial. Seperti diungkap oleh Akou, 

keragaman praktik hijab di berbagai komunitas Muslim muncul sebagai hasil dari proses 

ijtihad yang tidak bisa dilepaskan dari pengaruh budaya, politik, dan kondisi local 

(Akou,, 2017). Oleh karena itu, lingkungan kampus dapat menjadi ladang pembentukan 

pemahaman hijab yang lebih matang dan kontekstual. 

Sebagian responden (42,9%) tidak mengalami tantangan berarti, yang bisa diartikan 

sebagai penerimaan yang cukup tinggi dari lingkungan sekitar terhadap ekspresi 

keagamaan mahasiswa. Ini juga menunjukkan adanya perkembangan positif dalam 

iklim toleransi dan dukungan terhadap ekspresi identitas Islam, khususnya di kampus 

keagamaan seperti UINSU. Namun demikian, hal ini tidak meniadakan kemungkinan 

adanya tantangan tersembunyi yang bersifat internal atau psikologis, seperti keraguan 

diri atau tekanan eksistensial. 

Penerapan hijab fisik dan batin di lingkungan kampus menghadirkan tantangan 

yang nyata bagi sebagian besar mahasiswa. Namun tantangan tersebut juga menjadi 

medan pembelajaran spiritual dan sosial yang memperkaya proses internalisasi nilai-

nilai Islam. Dengan demikian, penting bagi institusi pendidikan tinggi Islam untuk 

menciptakan ruang yang inklusif dan suportif bagi mahasiswa dalam menjalankan 

ekspresi keagamaannya, baik yang bersifat lahiriah maupun batiniah. Keterbukaan 

terhadap dialog, pendekatan yang empatik, dan penguatan nilai-nilai spiritual perlu 

diperkuat agar makna hijab dapat terus berkembang sebagai simbol otonomi, kesalehan, 

dan kesadaran sosial. 

 

 

KESIMPULAN 

 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa pemahaman mahasiswa Universitas Islam 

Negeri Sumatera Utara terhadap konsep hijab dalam Al-Qur’an mencerminkan dinamika 

interpretasi yang kompleks, mencakup dimensi fisik sebagai penutup aurat dan dimensi 

batin sebagai manifestasi kesadaran spiritual. Hasil menunjukkan bahwa latar belakang 

pendidikan, lingkungan sosial, serta keterlibatan dalam kegiatan keagamaan memainkan 

peran signifikan dalam membentuk konstruksi makna hijab. Mayoritas mahasiswa 

menunjukkan tingkat kesadaran tinggi terhadap aspek spiritual hijab, mengindikasikan 

kecenderungan internalisasi nilai-nilai etis dan keagamaan yang mendalam. 

Secara umum, hijab dipahami tidak hanya sebagai simbol kepatuhan normatif, 

tetapi juga sebagai bentuk ekspresi identitas religius, agen budaya, dan kesalehan 

personal. Temuan ini mempertegas perlunya pendekatan interdisipliner dan kontekstual 

dalam studi keislaman kontemporer, khususnya yang berkaitan dengan simbol-simbol 

keagamaan seperti hijab. Implikasi praktis dari studi ini mencakup pentingnya desain 

kurikulum yang mengintegrasikan pemahaman tekstual Al-Qur’an dengan 

pembentukan kesadaran spiritual dan sosial mahasiswa. Kajian ini menyumbang 



1179 
 
 

 

pemahaman yang lebih kaya dan reflektif terhadap konsep hijab sebagai fenomena 

religius yang hidup dan dinamis dalam kehidupan generasi Muslim muda. 

 

 

REFERENSI 

 

Abuzar, M., dan H.S. Mansoor. “Exploring The Role Of Hijab In Fostering Personal 

Security And Positive Body Image A Cross-Cultural Analysis of Indonesian and 

Pakistani Women’s Perspectives.” Journal of Indonesian Islam 18, no. 1 (2024): 206–

24. https://doi.org/10.15642/JIIS.2024.18.1.206-224. 

Ahmad, N., H.H.B. Dato Haji Abdul Aziz, dan S.N. Binti Edirahman. “Religious Freedom 

and the Hijab Controversy: A Human Rights Perspective.” Manchester Journal of 

Transnational Islamic Law and Practice 18, no. 1 (2022): 30–51. 

Akou, H.M. “Interpreting Islam through the Internet: Making sense of hijab.” 

Contemporary Islam 4, no. 3 (2010): 331–46. https://doi.org/10.1007/s11562-010-

0135-6. 

Alghafli, Z., L.D. Marks, T.G. Hatch, dan A.H. Rose. “Veiling in Fear or in Faith? 

Meanings of the Hijab to Practicing Muslim Wives and Husbands in USA.” 

Marriage and Family Review 53, no. 7 (2017): 696–716. 

https://doi.org/10.1080/01494929.2017.1297757. 

Bashirov, G. “The Politics of the Hijab in Post-Soviet Azerbaijan.” Nationalities Papers 48, 

no. 2 (2020): 357–72. https://doi.org/10.1017/nps.2018.81. 

Beta, A.R. “Hijabers: How young urban muslim women redefine themselves in 

Indonesia.” International Communication Gazette 76, no. 4–5 (2014): 377–89. 

https://doi.org/10.1177/1748048514524103. 

Checa, F. “The Islamic veil today. Resignification or trap?” Gazeta de Antropologia 34, no. 

2 (2018). https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

85066144526&partnerID=40&md5=c7819aaff4ab76aa5bde0c157c5efb4f. 

Creswell, J.W. Research Design: Qualitative, Quantitative and Mixed Methods Approaches. 4 

ed. Michigan: Sage Publication, 2014. 

Døving, C.A. “The Hijab debate in the Norwegian Press: Secular or religious arguments?” 

Journal of Religion in Europe 5, no. 2 (2012): 223–43. 

https://doi.org/10.1163/187489212X639208. 

Dwifatma, A., dan A.R. Beta. “The ‘Funny Line Veil’ and the mediated political 

subjectivity of Muslim women in Indonesia.” Asian Journal of Communication 34, 

no. 3 (2024): 284–97. https://doi.org/10.1080/01292986.2024.2320900. 

Elmarsafy, Z., dan M. Bentaïbi. “Translation and the world of the text: On the translation 

of the word hijab in the Qur’an.” Translator 21, no. 2 (2015): 210–22. 

https://doi.org/10.1080/13556509.2015.1073465. 

Fakhruroji, M., dan U. Rojiati. “Religiously fashionable: Constructing identity of urban 

Muslimah in Indonesia.” Jurnal Komunikasi: Malaysian Journal of Communication 

33, no. 1 (2017): 199–211. https://doi.org/10.17576/jkmjc-2017-3301-14. 



1180 
 
 

 

Hasan, M.M. “The feminist ‘quarantine’ on hijab: A study of its two mutually exclusive 

sets of meanings.” Journal of Muslim Minority Affairs 38, no. 1 (2018): 24–38. 

https://doi.org/10.1080/13602004.2018.1434941. 

Jalil, M.M. “Should Liberal Feminists Support Hijab Ban in the West?” Public Integrity 26, 

no. 4 (2024): 414–25. https://doi.org/10.1080/10999922.2023.2198333. 

Mir-Hosseini, Z. “The politics and hermeneutics of Hijab in Iran: From confinement to 

choice.” Muslim World Journal of Human Rights 4, no. 1 (2007). 

https://doi.org/10.2202/1554-4419.1114. 

Moleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif. 40 ed. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2021. 

Najjaj, A.L. “Feminisms and the hijāb: Not mutually exclusive.” Social Sciences 6, no. 3 

(2017). https://doi.org/10.3390/socsci6030080. 

Peng, L.-H. “Modern hijab style in Indonesia as an expression of cultural identity and 

communication,” 2016. https://doi.org/10.1109/ICASI.2016.7539878. 

Purwaningwulan, M.M., A. Suryana, U. Wahyudin, dan S. Dida. “The existence of social 

media as a promotional media in the Hijab image revolution in Indonesia.” 

Library Philosophy and Practice 2019 (2019). 

https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

85066090996&partnerID=40&md5=3ea72d920378dff1ec696963f03b2441. 

Rahbari, L., S. Dierickx, G. Coene, dan C. Longman. “Transnational Solidarity with 

Which Muslim Women? The Case of the My Stealthy Freedom and World Hijab 

Day Campaigns.” Politics and Gender 17, no. 1 (2021): 112–35. 

https://doi.org/10.1017/S1743923X19000552. 

Setiawan, A., A. Sunjayadi, Y. Ramlan, dan A. Alatas. “From Alienation to 

Industrialisation: Hijab Activism and the Transformation of Indonesian Urban 

Society from the Late 1970s to Today.” Journal of Al-Tamaddun 19, no. 2 (2024): 

155–68. https://doi.org/10.22452/JAT.vol19no2.11. 

Setiawan, Arif, Prijono Tjiptoherijanto, Benedictus Raksaka Mahi, dan Khoirunurrofik 

Khoirunurrofik. “The Impact of Local Government Capacity on Public Service 

Delivery: Lessons Learned from Decentralized Indonesia.” Economies 10, no. 12 

(Desember 2022): 323. https://doi.org/10.3390/economies10120323. 

Setiyani, W., M.H. Ubaidillah, dan N. Hidayati. “Beyond the Veil: Deconstructing Gender 

Activism and Islamic Identity in Post-Secular Public Spaces among Muslim 

Women in Indonesia.” Al-Ahwal 17, no. 2 (2024): 167–84. 

https://doi.org/10.14421/ahwal.2024.17202. 

Taramundi, D.M. “Women’s oppression and face-veil bans: A feminist assessment.” 

Dalam The Experiences of Face Veil Wearers in Europe and the Law, 218–31, 2014. 

https://doi.org/10.1017/CBO9781107415591.012. 

Zain, M., S. Aaisyah, A. Alimuddin, A.M. Abdillah, dan M.F.B. Fauzi. “Hijab Discourse 

in Indonesia: The Battle of Meaning Between Sharia and Culture in Public 

Space.” Samarah 7, no. 3 (2023): 1661–81. 

https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i3.19383. 

 


