' JURNAL MUDABBIR ~[S

‘[[ ‘:L (Journal Research and Education Studies) é},
dlit] N .
é( ; N Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 e —
e <8
<« < http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Konsep Pemikiran Hadis Ibnu Hajar Al Asqolani
Fera Tamial!, Nawir Yuslem?, Ali Darta3
123 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email; feratamia06@gmail.com, nawiryuslem@uinsu.ac.id, alidarta@uinsu.ac.id

ABSTRAK

Ibnu Hajar al-Asqalani merupakan salah satu ulama besar dalam disiplin ilmu hadis
yang memiliki kontribusi monumental dalam pengembangan metodologi kritik hadis
dan ilmu rijal. Kajian ini membahas secara komprehensif perjalanan hidup, rihlah
ilmiah, serta pemikiran Ibnu Hajar dalam bidang hadis, khususnya dalam karya-karya
seperti Nukhbatul Fikr, Taqrib al-Tahdzib, dan Fath al-Bari. Fokus utama penelitian ini
meliputi metodologi jarh wa ta’dil, klasifikasi martabat perawi, serta pendekatan Ibnu
Hajar dalam mensyarah hadis dengan model tahlili, linguistik, dan teologis-normatif.
Selain itu, pembahasan juga menyoroti sikap Ibnu Hajar terhadap hadis dha’if dalam
konteks fadhail al-a'mal. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa Ibnu Hajar tidak
hanya berperan sebagai ahli hadis teknis, melainkan juga sebagai pemikir metodologis
yang mampu merumuskan standar ilmiah dalam validasi hadis. Karya-karyanya
menjadi referensi utama dalam studi hadis klasik hingga kontemporer.

Kata Kunci: [bnu Hajar Al-Asqalani, llmu Hadis, Jarh wa Ta’dil, Fath al-Bari.

ABSTRACT

Ibn Hajar al-Asqalani is one of the great scholars in the discipline of hadith science who has made
monumental contributions in the development of hadith criticism methodology and rijal science.
This study comprehensively discusses the life journey, scientific rihlah, and thoughts of Ibn
Hajar in the field of hadith, especially in works such as Nukhbatul Fikr, Taqrib al-Tahdzib, and
Fath al-Bari. The focus of this study includes the jarh wa ta’dil methodology, the classification of
the dignity of narrators, and Ibn Hajar's approach in interpreting hadith using the tahlili,
linguistic, and theological-normative models. In addition, the discussion also highlights Ibn
Hajar's attitude towards weak hadith in the context of fadhail al-a’mal. The findings of this
study indicate that Ibn Hajar not only plays a role as a technical hadith expert, but also as a
methodological thinker who is able to formulate scientific standards in the validation of hadith.
His works are the main reference in classical to contemporary hadith studies.

Keywords: Ibnu Hajar Al-Asqalani, Hadith Science, Jarh wa Ta'dil, Fath al-Bari.

545


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:feratamia06@gmail.com
mailto:alidarta@uinsu.ac.id

PENDAHULUAN

Ibnu Hajar al-Asqalani adalah sosok tokoh yang banyak berkarya dalam bidang
Hadis. Konsep dan pemikirannya dalam Hadis tertuang dalam karyanya. Berkiprahnya
dalam Hadis sangat menjadi tolak ukur, bahwa Ibnu Hajar al-Asqalani memang Ahli
Hadis. Banyak karya beliau dalam bidang Hadis dan ilmu Hadis, salah satunya kitab
Fath Bari Syarah Shahih Bukhari, kitab Bulughul Maram fi adilati al-ahkam, Tahdzibu al-
Tahdzib, Lisanu al Mizan, Taqribu al-Tahdzib, Nukhbatu al-Fikr, Nuzhatu al-Nazhar, Ta'jilu
al-Manfa’ah, dan lain-lain. Semua kitab karya Ibnu Hajar itu hasil dari pemikiran dan

ijtithadnya.

Namun, di antara karyanya yang menjadi kajian intensif dalam disiplin ilmu
Hadis adalah kitab Nukhbatul Fikr dan Nuzhatu al-Nazhar, Tahdzibu Tahdzib ada beberapa
pembahasan dalam kitab Fath Bari bi Syarhi Shahih Bukhari, yang akan dibahas pada
bagian pembahasan. Kitab ini merupakan kitab ilmu Hadis yang ringkas dan tersusun.
Sebelumnya dalam historiografi kodifikasi ilmu Hadis, kitab Nukhbatul Fikr ini
ringkasan dan terstruktur yang diawali dengan pembahasan khabar. Walaupun kitab
tentang musthalah Hadis sudah banyak ditulis oleh para ulama Hadis sebelumnya,
seperti kitab al-Muhadis al-Fashil Baina al-rawi wa al-wai’ karya al-Ramahurmuzi, al-Kifayah
fi Ilmi Riwayah karya al-Khatib al-Bagdadi, Ulumul hadis yang terkenal Mugqodimah Ibnu
Sholah (Al-Maliki, 2021), kitab al-Taqrib wa al-Taisir li ma’rifati sunani al-Basyir al-Nadzir
karya Imam al-Nawawi, Tadrib Rawi yang mensyarah kitab Taqrib Nawawi karya Imam
al-Suyuthi, setalah itu terbit kitab Nukhbatul Fikr yang meringkas semua kitab ilmu
Hadis, dan kitab ini menjadi rujukan ulama Hadis setelahnya dalam pengkodifikasian
kitab ilmu Hadis (Al-Tahhan, 2004). Beberapa pemikiran Ibnu Hajar al-Asqalani yang

menarik untuk diteliti terkait pembahasan ilmu Hadis.

Merespons dari pemikiran dan Ijtihadnya yang menjadi perhatian dalam kajian
ini, perlu menelusuri lebih dalam terkait siapa Ibnu Hajar itu, pantaskah disebut
seorang ahli Hadis, semua itu akan dituangkan dalam biografi dan historiografi yang
menjadi tolak ukur dalam layaknya pemikiran Ibnu Hajar dibahas. Pendapat para
ulama tentang Ibnu Hajar, Rihlah ilmiah, karya- karyanya, serta definisi-definisi secara

umum ke khusus dalam penelitian ini.

546



IlImu Hadis suatu ilmu membicarakan tentang kaidah-kaidah yang berperan
sebagai penghubung tentang perawi dan keadaan yang diriwayatkan (Khon, 2015).
Mengetahui dan memahami kaidah keilmuan Hadis merupakan dasar untuk
memahami Hadis secara utuh. Berdasarkan definisi Ibnu Hajar al-Asqalani ini, ilmu ini
berbicara tentang sifat rawi. Rawi ialah seseorang yang memberitahukan, menerima
dan memberitahukan pesan dari Rasulullah, Rawi yang berada dalam rantai sanad
hadits. Apa yang membedakan mereka, apakah mereka bertemu langsung dengan Nabi
atau tidak, apa kejujuran dan keadilan mereka, dan apa ingatan mereka, apakah sangat
kuat atau lemah? Adapun yang dimaksud dengan marwi, para guru memberitahu para
perawi yang membawa berita dalam mata rantai sanad hadits yang diriwayatkan
matan, apakah ada syadz atau terpercaya, Ilmu ini yang membahas tentang ini disebut

ilmu Hadis.

Karenanya, perlu diupayakan untuk memajukan penelitian dan penulisan
pemikiran-pemikiran Ibnu Hajar al-Asqalani yang aktif berkecimpung di bidang Hadis,
sehingga kebutuhan para pelajar yang sedang belajar Hadis dapat menjadi referensi
penelitian ini. Dengan bantuan kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi

dan/manfaat bagi perkembangan kajian ilmu Hadis.

METODE PENELITIAN
Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini termasuk dalam kategori studi literatur (library research) dengan
pendekatan deskriptif-analitis. Pendekatan ini digunakan untuk mendeskripsikan,
menganalisis, dan menginterpretasikan pemikiran Ibnu Hajar dalam bidang ilmu hadis,

khususnya terkait metodologi jarh wa ta’dil, kritik sanad, dan metode syarah hadis.
Sumber Data

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah karya-karya Ibnu Hajar al-
Asqalani, seperti Fath al-Bari, Taqrib al-Tahdzib, dan Nukhbatul Fikr. Selain itu, penelitian

ini juga menggunakan literatur sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, artikel, serta

547



referensi akademik lain yang membahas tentang biografi, metodologi, dan pemikiran

hadis Ibnu Hajar.

Teknik Pengumpulan Data

Data dikumpulkan melalui dokumentasi dan kajian pustaka dengan cara
membaca, mencatat, dan mengklasifikasi data dari berbagai sumber terkait. Teknik ini
memungkinkan peneliti untuk menghimpun informasi yang komprehensif dan

mendalam mengenai pemikiran hadis Ibnu Hajar.
Teknik Analisis Data

Data yang terkumpul dianalisis menggunakan metode content analysis (analisis
isi). Analisis dilakukan dengan tahapan reduksi data, penyajian data, serta penarikan
kesimpulan. Fokus analisis adalah memahami pola pikir, metodologi, serta kontribusi

ilmiah Ibnu Hajar terhadap perkembangan ilmu hadis.
Validitas Data

Untuk meningkatkan validitas data, peneliti melakukan triangulasi sumber,
yaitu membandingkan data dari karya Ibnu Hajar dengan pendapat para pakar hadis

lainnya serta hasil penelitian terdahulu yang relevan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ibnu Hajar Sebagai Muhadis

Nama lengkap Ibnu Hajar Al-Asqalani adalah Ahmad bin Ali bin Muhammad
bin Muhammad bin Ali bin Mahmud bin Ahmad bin Hajar Al Kinani Al-Asqalani
(Sulaiman, 1998). Asqalan atau Asqalan memiliki arti khusus. Menurut seorang ahli
bahasa, asqalan berarti bagian kepala yang paling tinggi. Selain itu, Asqalan juga
merupakan nama daerah yang ditinggikan di pesisir antara Gaza dan Bayt Librin.
Daerah ini sebelumnya berada di bagian tertinggi Syam dan Syam, namun sekarang

berada di wilayah Palestina.

548



Hal ini menunjukkan bahwa keturunan ibn Hajar berasal dari Asqalani di
Palestina. Namun, tidak dapat dibuktikan bahwa keturunan keluarga Ibn Hajar
bermigrasi dari 'Arab ke 'Asqalan dan kemudian dari 'Asqalan ke Mesir. Ibnu Hajar
lahir pada bulan Sya'ban 773H disebuah rumah di tepi sungai Nil dekat Dar al-Nahhas
di Kairo. Dalam menentukan tanggal pasti kelahiran Ibnu Hajar, para ulama terbagi.
Misalnya, Al-Shawkani percaya bahwa Ibnu Hajar lahir pada 2 Sya'ban 773 H. Al-
Suyuti dan Ibnu Imad al-Hanbali percaya bahwa Ibnu Hajar lahir pada tanggal 12
Sya'ban 773 H. Keturunan Ibnu Hajar adalah cendekiawan Islam terkemuka, khususnya
di bidang Hadis dan Figh. Buktinya, kakek dari pihak ayah Ibnu Hajar bernama
'Usman bin Muhammad (714H/1314 M), yang berasal dari Madzhab Syafi'i, pernah
menjadi mufti di Alexandria.

Ibnu Hajar Kecil memiliki kegemaran akan ilmu dan melakukan penelitian di
bidang hukum, bahasa dan sastra. Dia juga seorang penyair yang dihormati dan telah
menulis beberapa antologi terkenal, termasuk Diwan al-Haram, di mana dia memuji
Nabi dan kota Mekkah. Meski berbakat di bidang sastra, Ali bin Mahmud lebih
condong ke bidang fikih dan pernah diangkat menjadi kadi menggantikan Ibnu Agqil
(wafat 769H/1368M). Hal ini menunjukkan bahwa Ali bin Mahmud bin Ahmad juga
mewarisi keahlian dan kecenderungan ayah dan kakeknya sebagai ulama dan tokoh di
bidang fikih dan Hadis (Sattar, 1996).

Pada usia 40 tahun, Ali menikah dengan seorang janda bernama Tujjar.
Pernikahan ini menghasilkan seorang putra bernama Abdu al-Rahman, yang
meninggal karena sakit saat masih bayi. Setelah dua tahun menikah dengan Ali, Tujjar
melahirkan dalam perjalanan ke Mekkah pada tahun 770 H seorang putri bernama
Umm Muhammad Sitt al-Rakb. Tiga tahun kemudian dia juga melahirkan seorang
putra bernama Ahmad, yang kemudian dikenal sebagai Ibnu Hajar (Sulaiman, 1998).
Setelah kelahiran Ibnu Hajar, Tujjar meninggal. Kematian ibunda Ibnu Hajar disusul
kematian ayahnya pada tahun 777 H Oleh karena itu, Ibnu Hajar dan saudara
perempuannya menjadi yatim piatu di masa kecilnya.

Sepeninggal ibu dan ayahnya, Ibnu Hajar diasuh dengan baik oleh adik
perempuannya. Selain itu, ayahnya Ibnu Hajar dan adik perempuannya dirawat dan
dirawat dengan penuh kasih sayang oleh kerabatnya, terutama al-Khwaja Abu Bakar

bin Ali al-Kharrub (787H/1385 M), seorang saudagar besar di Mesir. Wali terpercaya
549



lainnya adalah Syams al-Din Muhammad bin Ali al-Qattan al-Misri (813H/1410 M),
seorang ulama terkenal dan teman dekat ayah Ibnu Hajar (Afwaji, 2017).

Ibnu Hajar memulai pendidikannya pada usia 5 tahun dan sudah hafal Al-
Qur'an di bawah asuhan seorang guru bernama Sadr al-Din al-Sufti (wafat 845H/144
M). Ibnu Hajar mulai bersekolah pada usia enam tahun dan belajar ilmu fikih, terutama
dari Ibnu 'Utrush (wafat 784H/138M).Melalui Muhammad al-Qattan, Ibnu Hajar
mempelajari dasar-dasar ushul al-figh, bahasa dan matematika. Pada usia 19 tahun,
Ibnu Hajar mulai tertarik pada sastra dan menulis sebuah antologi, yang sebagian
dikenal dengan judul Diwan Ibnu Hajar.

Ibnu Hajar mulai mengalami sakit pada bulan Zulqaedah 852 H. Ibnu Hajar
meninggal dunia pada malam sabtu 28 zulhijjah setelah salat isya, disamping anak cucu
dan jamaahnya, seperti al-Fakhru bin Jaushan, Syaikh Shamsuddin as-Sunbati dan
Syihab ad-Dawadar mereka membaca surah Yasin hingga sampai ayat Salamun gaulam
mirabbirrahim Ibnu Hajar menghembuskan nafas terkhir menghadap sang Khaliq (As-

Sakhawi, n.d).

Pandangan Ulama Terhadap Ibnu Hajar

Ahli Hadis dari Makkah Tagqi al-Din Muhammad bin Fahd, mengatakan: “Seribu
tulisan yang bermanfaat, murah hati mulia, dan bersaksi kepadanya dengan segala
kebajikannya, menunjukkan banyaknya manfaat, dan mengungkapkan niat baiknya. Di
dalamnya ada keberuntungan yang luar biasa di luar jangkauan, dan pengendara
bepergian bersamanya seperti matahari (Sattar, 1996).

Burhan al-Din al-Biqa'l seorang Ulama Ahli Hadis, Ahli Tafsir Sejarawan
mengatakan: “Karya-karyanya tersebar di semua wilayah, dan fatwa serta harapannya
seperti matahari yang bersinar” (Sattar, 1996). Qadi Qutb al-Din al-Khaidari,
mengatakan: “Dia (Ibnu Hajar) menulis kitab-kitab bermanfaat yang agung dalam
kebaikan dan bermanfaat bagi setiap manusia.

Menurut Al-Sakhawi, pada tahun 796H/1393 M, Ibnu Hajar berguru kepada
Zain al-Din al-lraq (806H /1404 M), Pada masa itu beliau dikenal sebagai seorang Ahli
Hadis. Ibnu Hajar belajar di bawah al-Iraqi di bidang Hadis selama sepuluh tahun dan

kemudian menjadikannya seorang sarjana di bidang tersebut.

550



Beberapa ulama terkenal yang menjadi guru Ibnu Hajar. Seperti disebutkan
sebelumnya, Ibnu Hajar belajar di bawah al-Iraqi untuk memperdalam
pengetahuannya tentang Hadis (Al-Hanbali, 1986). Pada saat itu ia juga berguru
kepada Siraj al-Din al-Bulqaini (724-805) seorang ahli ushul al-figh. Al- Bulqgini juga
merupakan seorang Ulama Hadis, terutama pada kajian hadis hukum-hukum (Al-
Syaukani, n.d). Kompetensinya di bidang itu juga ditunjukkan ketika Ibnu Hajar
sendiri melihat al-Bulqaini menjelaskan secara rinci Hadis yang disusun oleh
alQurthubi. Di sebelah al-Bulqaini. Ibnu Hajar juga berguru kepada ulama Hadis
terkenal Ibnu Mulaqqin. Sebagai peneliti, Ibn Mulaqqin menghasilkan lebih dari 300
artikel di berbagai bidang. Ibnu Hajar banyak belajar darinya, terutama ilmu Hadis
yang berkaitan dengan Syarh al-Hadis dan Rijal al-Hadis. Setelah belajar banyak ulama
Islam terkemuka, Ibnu Hajar juga kemudian menjadi seorang ulama. Menurut Al-
Sakhawi, Ibnu Hajar memiliki begitu banyak murid sehingga sulit untuk
menghitungnya.

Murid-murid Ibnu Hajar melahirkan ulama yang terus mengikuti jejaknya
dalam menghidupkan sunnah Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa sallam, melalui
berbagai cabang ilmu. Murid-muridnya yang menjadi cendekiawan Islam terkemuka
antara lain: al-Hafiz Muhammad Abd Rahman al-Sakhawi (As-Suyuti, n.d.). la adalah
murid senior yang mewarisi ilmu dari gurunya Ibnu Hajar. Al-Sakhawi juga seorang
ulama terkenal di bidang Hadis Usul al-Hadis dan sejarah, Ibnu Fahd al-Makki adalah
dua orang murid Ibnu Hajar yang kemudian terkenal sebagai Ahli Sejarah, Burhan al-
Din al-Halabi, 'Abu al-Fadl, dan Muhammad bin Muhammad al-Kamal al-Shumunni,
Zakaria al-Anshori, Di antara mereka adalah murid-murid Ibnu Hajar yang memiliki

ilmu di bidang Hadis.

Rihlah Ilmiah Sang Muhaddis

Salah satu proses pendidikan Ulama adalah mengejar ilmu yang lebih dikenal
dengan Rihlatu al-'ilmiyah. Ibnu Hajar, sebagaimana ulama Hadis lainnya, berkelana
jauh untuk belajar dari ulama yang didatanginya, terutama ilmu yang bersangkutan
dengan Hadis. Perjalanan hidup Ibnu Hajar sangat berkesan. Meski yatim piatu, Ibnu

Hajar memiliki kegigihan belajar yang besar sejak kecil. Ketika berusia lima tahun, ia

551



datang ke Kuttab (semacam taman pendidikan Al-Qur'an). Menghafal Al-Qur'an saat
usianya sembilan tahun.

Ibnu Hajar memulai perjalanan ilmu pertamanya pada tahun 793H/1390 M.
menuju Qus, sebuah kota di Mesir dan 12 hari perjalanan dari Fustat. Qus Ibnu
Hajar/1sempat bertemu ulama besar seperti Nur al-Din 'Ali Muhammad al-'Ansari (w.
80 M/1398 M). Saat hari Selasa bulan Dzul Qo'dah tahun 799 H, Ibnu Hajar
melanjutkan perjalanannya ke Alexandria. Perjalanannya ke Alexandria dengan tujuan
untuk bertemu dengan beberapa ahli Hadis dan musnid yang populer pada masa itu,
termasuk Ibnu Sulaiman al- Fishi (wafat 798H/1396M). Ibn al-Buri, Taj Abi Abdillah
Muhammad bin Ahmad bin Abdurrazaq al-Syafi'i (Al-Shakawi, 1999) dan Ibn al-
Hussain al-Tunisi.

Setelah menghabiskan waktu satu tahun lebih di Alexandria. Ibnu Hajar
melanjutkan perjalanan ilmunya ke Dimasqy. Selama di Dimasqy ia mengawali
membuat tulisan yang berjudul al-Durar al-mudi'ah min fawa'id al-Iskandariyyah. Ibnu
Hajar kembali ke Mesir dan kemudian melakukan perjalanan melalui laut ke Yaman
pada hari Kamis 22 Syawal tahun 799 M dan tiba di bulan Rabi' al-awwal tahun
setelahnya. Selama berada di Yaman, Ibnu Hajar bertemu banyak ulama besar dari
setiap cabang keilmuan. Namun, Ibnu Hajar menggunakan semua ilmu yang ia pelajari
di Yaman untuk memperdalam ilmunya di bidang Hadits. Bertemu dengan Najmuddin
Aba Ali Muhammad bin Abi Bakar al-Misry al-Maki al-Marjani (Al-Hanbali, 1986), juga
memperdalam bahasa Arabnya selama tinggal di Yaman. Ia juga belajar di bawah
pimpinan Dewan Fatwa Yaman, yaitu Ahmad Abu Bakr al-Nasiri dan al-Sharif al-Maqr
untuk belajar ilmu hukum, bahasa Arab dan sastra. Untuk lebih memperdala ilmunya
di cabang sastra dan hafalan Al-Qur'an, beliau bertanya kepada al-Radhi Musta'zay.

Setelah menyelesaikan studinya ini, Ibnu Hajar menulis karya-karyanya yang
berjudul Ta'liqu al-Ta'liq, Tahdzibu al-Tahdzib dan Lisan al-Mizan (Sattar, 1992). Selain
belajar ilmu-ilmu tersebut, ibn Hajar mendapatkan kesempatan untuk mengambil
hadits-hadits dari para Ulama di Yaman. Di antara ulama tersebut adalah Biltaqi
Ahmad Ibrahim al-Qawsi dan 'Ali Ahmad al-San'ani (wafat 806H /1404 M) saat Ibnu
Hajar menetap di Syam selama 100 hari, saat di Syam, Ibn Hajar mengunjungi daerah
seperti Siryaqus, Qatiya, Gaza dan Nabulus. Ramlah, Khalil. Salihiya, Damshq dan Bait

al-Maqdis juga bertemu dengan beberapa ulama hadits semisal Sulaiman ibn Abd Nasir

552



ibn Ibrahim al-Ibshiti (w. 811H/1409 M), Ibn Abdullah al-Khalili (w. 803H/1403H) dan
lain-lain.

Sekitar tahun 805 H, Ibnu Hajar pergi ke Hijaz dengan ulama Hadis untuk
menunaikan ibadah haji dan haji wajib. Bertemu dengan Zainal Abidin Abdurrahman
bin Muhammad, musnid Syam (Hajar, n.d.). Selama berada di Hijaz, khususnya di
Mekkah dan Madinah, Ibn Hajar sempat mengadakan muzakarah atau diskusi ilmu
bersama para ulama Hijaz. Setelah itu, Ibnu Hajar pergi ke Halbi di Syria bertemu
dengan seorang Musnid bernama Umar Aidghamash. Selama di Halb, Ibn Hajar juga
berkesempatan untuk bertemu dan berunding dengan ibn Khatib al-Nasiriyyah untuk
mempelajari dan menerima hadis dari mereka. Nyatanya, perjalanan ilmu Ibnu Hajar
tidak hanya mengarah ke tempat-tempat di atas tetapi mencakup sekitar 49 tempat di

dunia Islam.

Pemikiran Ibn Hajar al Asqalani dalam Bidang Hadis

Jjtihad Ibnu Hajar al-Asqalani dalam ilmu Hadis banyak perbedaan dari ulama
sebelumnya terutama dalam karyanya yang menjadi tolak ukur beliau layak disebut
seorang mujtahid dalam bidang Hadis. Ilmu Hadis merupakan ilmu yang mempelajari
kaidah-kaidah yang digunakan sebagai informasi untuk mengetahui keadaan
periwayat serta yang diriwayatkannya. Dengan istilah tersebut beliau merangkum
bahwa ilmu Hadis meliputi rawi dan marwi (Al-Khatib, 2006).

Ibnu Hajar al-"Asqalani (1372-1449 M) adalah salah satu ulama Hadis paling
berpengaruh dalam sejarah Islam. Karya-karyanya, terutama dalam bidang kritik Hadis
dan ilmu rijal, menjadi rujukan utama hingga kini. Berikut adalah ringkasan konsep
pemikiran hadis beliau berdasarkan beberapa jurnal dan penelitian akademik:

1. Pendekatan Kritik Hadis yang Komprehensif
Ibnu Hajar dikenal karena kehati-hatiannya dalam menilai hadis. Dalam kitab
Al-Qaulu Al-Musaddad, ia menerapkan pendekatan epistemologi bayani, irfani, dan
burhani untuk menilai validitas hadis. Ia tidak hanya menyoroti kelemahan sanad,
tetapi juga mencari penguat (syawahid) dan membandingkan dengan pendapat
ulama lain. Evaluasinya mencakup tiga aspek validitas: koherensi (konsistensi logis),
korespondensi (kesesuaian dengan fakta), dan pragmatis (manfaat praktis).

2. Metodologi Ilmu Al-Jarh wa Al-Ta"dil

553



Sejarah perkembangan ilmu jarh wa ta’dil sejalan dengan sejarah
perkembangan periwayatan hadis dalam Islam. Dalam wupaya memastikan
keotentikan sebuah Hadis, sangat penting untuk terlebih dahulu mengenali para
perawi dan dedikasi mereka sebagai pakar ilmu, apakah mereka jujur atau tidak. Hal
ini memungkinkan kritikus Hadis untuk membedakan mana Hadis yang harus
ditolak dan yang dapat diterima. Oleh karena itu, para ahli Hadis juga melakukan
penyelidikan yang mendalam tentang para rawi, termasuk kegiatan yang mereka
lakukan dan tingkah lakunya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan seksama,
mereka memeriksa kondisi para perawi untuk mengidentifikasi dengan jelas para
perawi yang memiliki kualitas hafalan yang baik, kecerdasan yang tinggi, karakter
yang baik, dan lain-lain. Semua proses ini bertujuan untuk memastikan hanya
Hadis-hadis bermutu tinggi dan dapat dipercaya yang diterima sebagai sumber
ajaran dalam Islam (Imron, 2017).

Pada masa Rasulullah, praktik jarh wa ta’dil telah muncul dan ditunjukkan
secara langsung oleh beliau. Contohnya, Rasulullah pernah mencela bi'sa akh al-
‘asyirah sebagai contoh jarh, dan sebaliknya, beliau pernah memuji sahabat Khalid
bin al-Walid dengan sebutan “pedang Allah” sebagai contoh ta’dil (Suryadi, 2012).

Selain riwayat-riwayat yang berasal dari Rasulullah, ditemukan juga banyak
pandangan dan pendapat dari para sahabat tentang jarh wa ta’dil. Terdapat
sejumlah skenario yang menggambarkan situasi di mana seorang individu yang
berasal dari kalangan sahabat Nabi memberikan evaluasi terhadap keandalan
seorang sahabat sesuai dengan peran mereka sebagai perawi dalam transmisi Hadis.
Rangkaian evaluasi semacam ini terus berlangsung hingga masa tabi'in (generasi
yang mengikuti para sahabat) dan atba' tabi'in (generasi setelah tabi'in), dan
kemudian dilanjutkan oleh cendekiawan Hadis yang datang sesudahnya dalam
sejarah perkembangan ilmu Hadis (Imron, 2017).

Para ulama Hadis dengan tulus menjalankan tugas mereka untuk
menjelaskan keadaan para perawi berdasarkan semangat religius dan mengharap
ridha Allah. Oleh karena itu, para ulama Hadis dengan jujur menyampaikan
informasi tentang baik buruknya seorang rawi tanpa ada rasa pilih kasih, bahkan

jika penilaian tersebut bersifat negatif dan melibatkan anggota keluarga perawi

554



tersebut (Imron, 2017). Hal demikian, bertujuan untuk menjaga orisinalitas atau

keaslian agama.

Martabat Jarh dan Ta’dil Menurut Ibnu Hajar. Imam Ibnu Hajar al-Asqalani,
dalam Taqrib al-Tahdzib membagi martabat jarh dan ta’dil menjadi dua belas
tingkatan (Al-Asqalany, n.d.). Apabila diperinci maka akan menjadi enam martabat,
yaitu enam martabat untuk jarh dan enam martabat untuk ta’dil (‘Itr, 2014).

a. Martabat pertama adalah martabat tertinggi, yaitu sahabat Nabi SAW.

b. Martabat kedua adalah martabat ta’dil tertinggi menurut penilaian ulama dalam
tazkiyah atau seleksinya, yaitu lafadz-lafadz ta’dil yang menunjukkan ketinggian
mereka atau menggunakan bentuk afal al-tafdhil, seperti: Autsaq an-Nas, Atsbat an-
Nas, Adhbath an-Nas, Ilahi al-Muntaha fi al-Tatsabbut. Demikian juga katakata La A’rifu
lahu Nazhirun fi al-dunya, la Ahada Atsbata Minhu, Man Mitslu Fulan, atau Fulanun
LaYus’alu Anhu.

c. Martabat ketiga adalah lafadz-lafadz ta’dil yang diulang-ulang, baik pengulangan
maknawi seperti: Tsabtun Hujjatun, Tsabtun Hafizhun, Tsigatun Tsabtun, dan
Tsigatun Mutginun maupun pengulangan lafdzi, seperti: Tsiqatun Tsigat, Tsabatun
Tsabatun.

d. Martabat keempat adalah lafadz ta’dil tunggal seperti: Tsigatun, Tsabtun, Mutqginun,
Ka’'annahu Mushhafun, Hujjatun, Imamun, dan ‘Adlun Dhabithun. Julukan Hujjatun
lebih kuat daripada Tsigatun.

e. Martabat kelima adalah lafadz laisa bihi ba’sun, la ba’sa bih, Shaduq, Ma'munun,
Khiyar al-Khalgi, Ma a’lamu bihi ba’sun atau mahailuhu ash-Shidqu.

f. Martabat keenam adalah lafadz-lafadz yang mengesankan dekat kepada jarh.
Martabat ini adalah martabat ta’dil terendah, seperti Laisa bi ba’id min al-shawab,
Syaikhun, Yurwa hadisuhu, Yu’tabaru bih, Syaikhun Wasath, Ruwiya ‘anhu, Shalih al-
hadis, Yuktabu hadisuhu, Muqarib al-Hadis, Ma aqraba hadisuhu, Shaduq insyaAllah.

Sedangkan tingkatan lafadz tajrih bagi rawi, sebagai berikut:
a. Martabat pertama, menunjuk keterlaluan rawi dalam cacatnya. Hal ini digambarkan
dalam shigat al-tafdhil atau ungkapan lain yang menunjukkan arti sejenis, seperti:

audha’ al-Nas, akdzabu al-Nas, Ilaihi al-muntaha fi al-wadh’i.

555



b. Martabat kedua, menunjuk sangat dalam kecacatannya. Hal ini biasanya
digambarkan dalam shigat mubalaghah, seperti: Kadzdzabun, Dajjalun.
c. Martabat ketiga, menunjuk pada tuduhan dusta dan lain sebagainya, seperti lafadz:
Fulan Muttaham bi al-kadzibi, Fulan fihi al-nadzar, Fulan sakitun, Fulan dzahib al-hadis, Fulan
matruk al-hadis.
d. Martabat keempat, menunjuk pada sangat dalam cacatnya atau lemahnya. Seperti
lafadz: Mutharrahu al-hadis (orang yang dilempar hadisnya), Fulan dha’ifun, Fulan
mardud al-hadis.
e. Martabat keempat, menunjuk pada lemah dan kacaunya hafalan rawi, seperti lafadz:
Fulan la yuhtajju bihi (orang yang hadisnya tidak bisa dijadikan hujjah), Fulan munkar al-
hadis, Fulan mudhtarib al-hadis (orang yang kacau hadisnya), Fulan wahun (orang yang
banyak menduga-duga).
f. Martabat keenam, menunjukkan kelemahan rawi dengan sifat yang berdekatan
dengan adil, seperti lafadz: Dhu’ifa hadisuhu (orang yang di dha’ifkan hadisnya), Fulan
magqalun fihi (orang yang diperbincangkan), Fulan fihi khalaf (orang yang disingkirkan),
Fulan layyinun (orang yang lunak), Fulan laisa bi al-hujjah, Fulan laisa bi al-qawi
(Abdurrahman & Sumarna, 2011).

Ada beberapa perbedaan dalam urutan maratib jarh dan ta’dil. Menurut Amin
Abu Lawi, penyebab perbedaan peringkat jarh dan ta’dil adalah adanya perbedaan
dalam mengukur kedhabit-an dan kekuatan hafalan seorang rawi. Sedangkan ukuran
keadilan seorang rawi tidak ada perbedaan karena hanya ada dua pilihan untuk
seorang rawi yaitu, antara adil dan tidak adil. Khusus mazhab Ibnu Hajar
mengelompokkan orang yang dianggap melakukan bid’ah pada martabat kelima.
Sedangkan para imam lainnya menyebutkan agidah seorang rawi dengan dua tujuan.
Pertama, ditinggalkan riwayatnya jika seorang rawi ahli bid’ah serta
mempropagandakan kebid’ahannya, seperti telah dijelaskan dalam syarat-syarat
diterimanya seorang perawi ahli bid’ah (Lawi, 1997). Kedua, pengetahuan tentang
akidahnya, karena ada kemungkinan dia melakukan bid’ah yang dikafirkan oleh
sebagian atau mayoritas ulama dan tidak menjadikannya martabat secara terpisah.
Misalnya yang dikatakan oleh al-Daruquthni terhadap ‘Ibad bin Ya'kub: Syi’i, Shadugq.

Para rawi yang riwayatnya diterima dan hadisnya dijadikan hujjah menurut

pendapat Ibnu Hajar adalah mereka yang berada dimartabat kesatu sampai keempat.

556



Sedangkan menurut pendapat al-Dzahabi dan al-Iraqi adalah para perawi yang berada
dimartabat kesatu sampai ketiga. Sementara itu, menurut Ibnu al-Shalah dan Ibnu Abi

Hatim al-Razi adalah mereka yang berada dimartabat kesatu dan kedua.

Metodologi Kritik Sanad Ibnu Hajar

Untuk memahami metodologi kritik Ibnu Hajar setidaknya ada dua hal yang
perlu dilakukan. Pertama, meneliti metodologinya secara umum, dalam hal ini akan
melihat metodologi Ibnu Hajar dalam penyusunan kitab Taqrib al-Tahdzib. Kedua,
melihat metodologi Ibnu Hajar dalam menyimpulkan penilaian terhadap seorang rawi
dengan mempelajari beberapa kasus.

Mukaddimah Taqrib al-Tahdzib Ibnu Hajar menjelaskan metodologi
penyusunan Kkitab tersebut. Bahwasanya Ibnu Hajar menilai setiap orang dari para
perawi dengan penetapan yang paling shahih, mengambarkannya dengan selurusnya,
dan memberi keterangan yang ringkas, serta mengambil intisari dari isyarah-nya.
Sehingga, setiap biografi tidak lebih dari satu baris, sudah tercantum nama sang
perawi, serta nama ayah dan kakeknya. Dicantumkan juga nasab, kunyah, dan lagab
serta dijelaskan syakl-nya dengan huruf. Kemudian, dijelaskan juga penilaian jarh dan
ta’dil-nya serta thabagah-nya. Dicantumkan pula tahun wafatnya, sesuai yang Ibnu
Hajar ketahui. Thabagah pertama dan kedua sebelum tahun 100 H, thabaqah ketiga
sampai kedelapan diatas tahun 100 H, thabaqah kesembilan dan seterusnya diatas
tahun 200 H, jika ada yang beda maka dijelaskan oleh Ibnu Hajar.

Contoh

Nama Rawi : Muslim bin Yannaq (huruf “ya” dengan harakat fathah, “Nun” tasydid,

dan akhir qaf)

Kunyah : Abu al-Hasan al-Maky
Lagab : Al-Khaza'i

Rutbah : Tsigah

Thabagah :4

Menurut Shalih al-Haidan dalam kitabnya metodologi Ibnu Hajar dalam
menyimpulkan penilaian terhadap seorang rawi adalah memadukan dua langkah

berikut ini:

557



a. Memilih salah satu pendapat dari penilaian-penilaian ulama kritikus sebelumnya,
dan menyandarkannya dalam kitab taqrib.
b. Mengambil intisari dari pendapat-pendapat tersebut dan dibahaskan ulang dengan
redaksinya sendiri.
Argumentasinya adalah berdasarkan pernyataan Ibnu Hajar dalam Taqrib al-
Tahdzib. “Terkadang Ibnu Hajar memilih satu pendapat dari beragam penilaian ulama
terhadap seorang rawi. Terkadang juga membuat redaksi baru yang merupakan

komposisi dari sejumlah pendapat ulama”.

Usaha Ibnu Hajar yang tertuang dalam kitab-kitabnya

Usaha Ibnu Hajar dalam IImu Hadis dalam Kitab Nukbatul Fikr Fi Musthalahi
ahli al-Astar, kitab ini merupakan ringkasan dalam ilmu Hadis Ibnu Sholah dan hasil
usahanya beliau menambahkan macam-macam dalam bab kitab tersebut yang tidak
disebutkan oleh ulama sebelumnya dalam Magqashid al-Anwa’, penambahan dalam
kitab Nukhbatul Fikr ini mencapai 100 macam dari macam-macam ilmu Hadis.
Sehingga salah satu wulama bernama al-‘Allamah Kamaluddin al-Syumuni
menyebutkan bahwa kitab Nukbatul Fikr itu telah disusun dengan rapih dan bagus
(Al-Asqalani, 1993).

Ada beberapa kitab ilmu Hadis yang mengutip pemikiran Ibnu Hajar al-
Asqalani terkait Hadis Dhaif. Definisi Hadis dhaif ialah Hadis yang tidak memenuhi
salah satu syarat sahih dan hasan (Salihima, 2010). Jadi sebuah Hadis dianggap lemah
jika keaslian dan keasliannya tidak dapat dibuktikan. Namun, para ahli Hadis dapat
melihat kelemahannya. Ketika sebuah Hadis dikatakan lemah, maka jelas betapa
ringannya Hadis tersebut dan apa kekurangan atau kekurangan Hadis tersebut.
Berdasarkan penelitian tersebut, tidak menutup kemungkinan Hadis yang kualitasnya
lemah dapat ditingkatkan kualitasnya menjadi Hadis hasan.

Dalam beberapa kasus ulama Hadis berbeda pendapat tentang penilaian sebuah
Hadis, ada yang mengklasifikasikannya sebagai hasan atau shahih sementara yang lain
mengklasifikasikannya sebagai Hadis yang lemah. Hal ini disebabkan perbedaan
pengetahuan para ulama tersebut tentang status Hadis yang mereka analisis atau
standar yang digunakan untuk menilai Hadis. Penggolongan Hadis Daif, dalam hal ini

para ulama berbeda-beda, ada yang menjadikan menjadi 42 bagian dan ada yang

558



menjadikannya menjadi 129 jenis, pembagian tersebut diklasifikasikan menurut
terjadinya perubahan sanad dan aspek lainnya.

Hadis yang sanadnya tidak berkait jelas merupakan Hadis daif karena salah satu
syarat sahih dan hasan Hadisnya adalah sanad yang bersambung (Arifin, 2013).
Putusnya atau ujung sanadnya, mungkin di awal sanadnya, mungkin di tengahnya,
mungkin di ujungnya dan mungkin seluruhnya, dan masih banyak lagi kemungkinan
tempat putusnya sanad tersebut.

Sebagian ulama ada yang benar-benar melarangnya, ada yang benar-benar
membolehkannya, dan ada yang tetap memperbolehkannya dengan syarat-syarat
tertentu. Pemikiran Ibnu Hajar al-Asqalan dalam Amalan Pemahaman Hadis daif
menyatakan bahwa hadits dha'if dapat diamalkan dalam Fadhailu al-A'mal, Mau'izhoh,
Targhib (janji indah) dan Tarhib (ancaman dahsyat), jika memenuhi suatu bagian.
Persyaratannya adalah sebagai berikut.

Tidak terlalu lemah, seperti di antara perawi ada pendusta (Hadis maudhu') atau
tertuduh berbohong (Hadis Matriik), periwayat yang ingatannya sangat buruk dan
melakukan maksiat dan bid'ah dalam ucapan dan perlakuan (Hadis Munkar).
Termasuk dalam Hadis yang bisa diamalkan (ma'mul bih), seperti Hadis muhkam
(Hadis yang dapat diterima dan tidak bertentangan dengan Hadis lain), nasikh (Hadis
yang menghapus penilaian Hadis sebelumnya) dan Hadis rajih (Hadis yang tidak
bertentangan dengan yang lain atau unggul). Tidak yakin akan benarnya Hadis Nabi,

namun hanya ikhtiyath.

Tentang Kitab Fathul Bari Karya Ibnu Hajar Al-Asqalani

Kitab Fath al-Bari terdiri dari 13 jilid (edisi lain 15 jilid) dan 1 jilid
muqgaddimahnya yang diberi judul Hadyu al-Syari. Mugadimah ini amat tinggi
nilainya. Seandainya ia ditulis dengan tinta emas, maka emas itu belum sebanding
dengan tulisan itu. Sebab ia merupakan kunci untuk memahami Shahih Bukhari. Kitab
Hadyu al-Syari diselesaikan penulisannya pada tahun 813 H (Al-Hanafiy, 1994).
Sedangkan Fath al-Bari baru dimulai penulisannya pada tahun 817 H, dan ia selesaikan
pada tahun 842 H). Dengan demikian, penyusunan kitab Fath al-Bari memakan waktu

selama seperempat abad (25 tahun).

559



Sistematika kitab Fath al-Bari mengikuti sistematika yang ada dalam kitab
Shahih Bukhari. Urutan kitab, bab dan nomor hadis dalam kitab syarah ini disusun
sebagaimana yang terdapat dalam kitab Shahih Bukhari, terdiri dari sekitar 97 judul
kitab, 3230 judul bab dan sekitar 7523 hadis. Sebagaimana telah dijelaskan, dalam kitab
Fath al-Bari Ibnu Hajar menjelaskan masalah bahasa dan i'rab dan menguraikan
masalah penting yang tidak ditemukan di kitab lainnya, juga menjelaskan dari segi
balaghah dan sastranya, mengambil hukum, serta memaparkan berbagai masalah yang
diperdebatkan oleh para ulama, baik menyangkut fiqgih maupun ilmu kalam secara
terperinci dan tidak memihak. Di samping itu, beliau mengumpulkan seluruh sanad
hadits dan menelitinya, serta menerangkan tingkat keshahihan dan keda’ifannya.

Dalam kitab Fath al-Bari Ibnu Hajar banyak menukilkan pendapat berbagai
ulama yang berbeda-beda. Pendapat-pendapat yang ia nukilkan tersebut terutama dari
ulama fikih, kalam, tafsir, hadis, bahasa dan tasawuf. Hal ini menunjukkan keluasan
ilmu dan penguasaannya mengenai kitab-kitab hadits dan bidang ilmu lainnya.
Keluasan ilmu Ibnu Hajar terlihat pula dari karya-karyanya yang terekam dalam
berbagai disiplin ilmu.

Para ulama umumnya memuji terhadap kitab Fath al-Bari. Sebagian orang
berpandangan, seandainya kitab karangan Ibnu Hajar hanya Fath al-Bari, cukuplah
untuk meninggikan dan menunjukkan keagungan kedudukannya. Karena kitab ini
benar-benar merupakan kamus Sunnah Nabi saw. Al-Allamah Syaikh Muhammad bin
Ali as-San’ani al-Syaukani (w. 1255 H, penulis kitab Nailul Authar, ketika diminta
menulis kitab Syarah Shahih Bukhari, ia mengutip sebuah hadits “La hijrah ba’dal fathi”.
Al-Syaukani meminjam istilah dari Hadis itu sebagai ungkapan bahwa tidak ada kitab
syarah Shahih Bukhari yang melebihi Fath al-Bari (Syuhbah, n.d.).

Penulis kitab Kasyfu al-Zhunun, Musthafa Bin Abdullah Al-Qisthanthini Ar-
Rumi seorang ‘Alim bermahdzab Hanafi (w. 1067 H) menyebutkan, “Kitab syarah Al-
Bukhari yang paling agung adalah kitab Fath al-Bari Syarh Shahih Al-Bukhari.
Sementara Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah-nya, mengutip pandangan para ulama,
yang mengatakan bahwa Fath al-Bari merupakan pegangan yang representatif bagi
umatlslam dalam menjalankan agamanya. Ibnu Hajar telah menjelaskan agama melalui

kitabnya tersebut dengan sangat jelas dan indah (Syuhbah, 1969). Kitab ini selalu

560



mendapatkan sambutan hangat dari para ulama, baik pada masa dulu maupun

sekarang, dan selalu menjadi kitab rujukan.

Jenis Syarah: Model Penjelasan Hadis oleh Ibnu Hajar

Dalam ilmu Hadis, terdapat beberapa jenis metode syarah atau penjelasan
terhadap Hadis yang biasa digunakan oleh para ulama. Metode-metode tersebut
diadopsi dari metode tafsir Al-Qur'an dan meliputi:

1. Tahlili (analitis)

2. Maudhu'i (tematik)

3. Ijmali (global atau ringkasan)
4. Muqaran (perbandingan)

Dalam kitab Fath al-Bari, Ibnu Hajar secara dominan menggunakan metode . Ini
terlihat dari caranya menjelaskan Hadis satu per satu sesuai dengan susunan dalam
kitab Shahih Bukhari. Pada bab “halawah al-iman” (Harahap, 2000), Ibnu Hajar tidak
hanya menerjemahkan dan menjelaskan kata-kata, tetapi juga mengupas kaidah bahasa
Arab, menjelaskan konteks dan makna yang terkandung dalam teks, serta memberikan
pandangan dari para ulama.

Misalnya, dalam menjelaskan kata al-hubb (cinta) dalam hadis, Ibnu Hajar
mengutip pendapat Al-Baidhawi bahwa cinta dalam konteks keimanan adalah cinta
yang lahir dari akal sehat, bukan sekadar emosi. Cinta yang dimaksud adalah dorongan
rasional untuk taat kepada Allah meskipun bertentangan dengan keinginan nafsu.

Sementara itu, metode maudhu'’i tidak digunakan oleh Ibnu Hajar dalam bagian
ini. Meskipun hadis-hadis yang dijelaskan bertema iman, beliau tidak mengumpulkan
hadis-hadis bertema serupa dari berbagai sumber lain untuk dikaji bersama. Ini
berbeda dengan pendekatan tematik yang biasanya menelusuri tema tertentu secara
menyeluruh.

Metode ijmali atau global pun tidak digunakan, karena penjelasan Ibnu Hajar
bersifat rinci. la tidak sekadar menyampaikan intisari, melainkan mengupas detail
setiap bagian hadis (Anwar, 2002). Adapun metode mugaran, yaitu membandingkan
hadis atau penafsiran antar ulama, hanya digunakan pada hadis tertentu dan tidak

terlihat dominan dalam bab halawah al-iman.

561



Pendekatan Syarah: Cara Pandang dalam Menjelaskan Hadis

Dalam syarah Hadis, pendekatan merujuk pada sudut pandang atau cara
memahami makna hadis. Terdapat beberapa pendekatan yang biasa digunakan, antara
lain:

1. Pendekatan linguistik (kebahasaan)
2. Pendekatan teologis-normatif
3. Pendekatan sosio-historis
4. Pendekatan antropologis
Dalam bab “halawah al-iman”, Ibnu Hajar menggunakan dua pendekatan utama:
a. Pendekatan Linguistik

Ibnu Hajar menjelaskan kata demi kata dalam hadis menggunakan ilmu-ilmu
bahasa Arab klasik seperti nahwu (tata bahasa), sharaf (ilmu bentuk kata), dan balaghah
(seni bahasa). Misalnya, istilah "halawah al-iman" disebutnya sebagai bentuk isti’arah
atau pengandaian. Rasa manis secara fisik dianalogikan dengan rasa manis spiritual
yang dirasakan seorang mukmin ketika cinta kepada Allah dan Rasul lebih besar
daripada segalanya.

Ia juga menjelaskan struktur kalimat dan makna gramatikal yang memengaruhi
pemahaman hadis, sesuatu yang penting untuk memastikan makna tidak salah
ditangkap.

b. Pendekatan Teologis-Normatif

Pendekatan ini lebih mengedepankan makna dan kandungan agama yang
dibawa Hadis. Ibnu Hajar banyak mengaitkan Hadis yang dijelaskan dengan ayat-ayat
Al-Qur'an dan Hadis lain yang mendukung makna tersebut. Misalnya, dalam
menjelaskan makna kelezatan iman, ia mengutip surat Ibrahim ayat 24 yang
menggambarkan iman seperti pohon yang berbuah manis. Ini menunjukkan bahwa
rasa manis iman merupakan hasil dari penghayatan dan ketaatan mendalam.

Ibnu Hajar juga menunjukkan bagaimana keimanan yang kuat akan melahirkan
tindakan-tindakan seperti sabar, tawakal, dan kerelaan terhadap takdir Allah, serta
menjauhkan diri dari maksiat.

Sebaliknya, pendekatan sosio-historis (melihat konteks sejarah atau latar belakang
munculnya hadis) dan antropologis (melihat pola perilaku masyarakat) tidak banyak

terlihat dalam bagian ini.

562



Teknik Syarah: Cara Praktis Menjelaskan Hadis

Teknik syarah merujuk pada metode praktis atau langkah-langkah yang
digunakan untuk menguraikan dan menyampaikan makna Hadis. Dalam Fath al-Bari,
terutama pada bab halawah al-iman, Ibnu Hajar menggunakan dua teknik utama:

a. Teknik Tekstual

Ini adalah teknik penjelasan Hadis berdasarkan makna literal atau sesuai teks
aslinya. Ibnu Hajar tidak menambahkan konteks sosial atau penyesuaian zaman,
melainkan menjelaskan isi hadis berdasarkan teks, struktur bahasa, dan makna aslinya
sebagaimana dimaksud Rasulullah SAW.

Contohnya, ketika menjelaskan kata "cinta kepada Allah dan Rasul", beliau
membedakan antara cinta wajib (yang mendorong seseorang untuk taat dan
meninggalkan maksiat) dan cinta sunnah (yang menjadikan seseorang lebih aktif dalam
melakukan ibadah sunnah dan menjauhi hal-hal yang tidak jelas status hukumnya).

b. Teknik Intertekstual

Teknik ini mengaitkan hadis yang sedang dibahas dengan teks-teks lain dalam
Al-Qur’an atau hadis lain yang memiliki keterkaitan makna. Misalnya, setelah
mengemukakan hadis, Ibnu Hajar menyebutkan ayat-ayat Al-Qur’an yang menjelaskan
makna iman, pohon keimanan, dan tanda-tanda iman yang kuat. Ini membantu
pembaca memahami bahwa hadis tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi merupakan
bagian dari keseluruhan ajaran Islam.

Teknik kontekstual, yaitu memahami hadis dengan mempertimbangkan situasi
sosial saat hadis itu disampaikan atau diterapkan dalam konteks kekinian, hanya
sedikit digunakan. Hal ini wajar, mengingat pendekatan Ibnu Hajar memang lebih

fokus pada tafsir teks secara langsung.

563



KESIMPULAN

Berdasarkan uraian di atas, diperoleh simpulan bahwa Ibnu Hajar al-Asqalani
merupakan sosok ulama besar dalam disiplin ilmu hadis yang memiliki kontribusi luar
biasa dalam mengembangkan metodologi kritik hadis, ilmu rijal, dan penyusunan
kitab-kitab rujukan utama di bidang ini. Melalui berbagai karya seperti Fath al-Bari,
Nukhbatul Fikr, dan Taqrib al-Tahdzib, Ibnu Hajar telah menunjukkan dirinya sebagai
seorang muhaddis, mujtahid, dan pemikir yang komprehensif.

Pemikirannya dalam ilmu hadis tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis,
mencakup metode penilaian terhadap perawi melalui sistem jarh wa ta’dil, klasifikasi
martabat perawi, serta pengambilan keputusan atas kualitas sanad dan matan hadis
secara cermat dan obyektif. Dalam penyusunan kitab Tagrib al-Tahdzib, misalnya, Ibnu
Hajar merumuskan evaluasi terhadap ribuan perawi hadis dengan pendekatan ringkas
namun mendalam.

Sementara dalam karya Fath al-Bari, Ibnu Hajar mengembangkan metode syarah
Hadis secara tahlili (analitis), menggunakan pendekatan linguistik dan teologis-normatif,
serta teknik syarah tekstual dan intertekstual. Pendekatan ini menunjukkan bagaimana
beliau memadukan keilmuan Hadis klasik dengan kekuatan rasionalitas dan kehati-
hatian dalam menilai validitas sebuah riwayat.

Ibnu Hajar juga terbuka dalam menerima Hadis da’if untuk diamalkan dalam
konteks keutamaan amal (fadhail a’mal) selama memenuhi syarat-syarat tertentu, seperti
tidak terlalu lemah dan tidak berkaitan dengan akidah atau hukum pokok. Sikap ini
menunjukkan keseimbangan antara kehati-hatian dan kemanfaatan dalam menyikapi
tradisi hadis.

Keseluruhan pemikiran dan karya Ibnu Hajar menunjukkan bahwa beliau bukan
hanya ahli hadis secara teknis, tetapi juga seorang intelektual yang mampu
menjembatani antara tradisi ulama terdahulu dan kebutuhan kajian hadis yang
aplikatif dan mendalam hingga hari ini. Maka tidak berlebihan jika Ibnu Hajar digelari
sebagai Amirul Mukminin fi al-Hadits (pemimpin kaum mukminin dalam ilmu hadis)

oleh banyak ulama setelahnya.

564



REFERENSI

Abi Falah Abd Hayyi Al-Hanbali, Syihabuddin "Syajaratu Dzahab Fi Akhbari Man
Dzahab" (Damaskus: Dar Ibn Katsir), 1986.

Afwazi, Beny “Pergeseran dan Perkembangan, Terma Mutawattir Dalam Studi Hadis,”
Islamuna, 4, No. 1 (2017): 32-61.

Al-Khatib, Ajaj Ushulu Al-Hadis Ulumuhu Wa Mustholahuhu, (Libanon : Dar Al-Fikr),
2006.

al-Maliki Sayyid Muhammad Alawi. al-Manhalu al-Lathif Fi Ushuli Hadis al-Syarif,
(Surabaya: Maktab Markazi), 2021.

Ali al-Syaukani, Muhammad bin Al-badru al-Thali’u (Kairo : Dar al-Kitab al-Islami).
Al-Suyuthi, Jalaluddin "Nazmu Al-"Iqyan Li Suyuthi,” (Libanon : Maktabah IImiyah).
Arifin, Zainul Studi Kitab Hadis, Al-Muna, 2013.

As-Sakhawi, ad-Daw u” al-Lami” Li ahli al-Qarni at-Tasi’, (t.t.p, t.p, t.t),.

Hajar, Ibnu Inbaul Ghamri Bi Anbai Al-Umri, (Beirut : Dar KutubAl-'TImiyah).

Ali Imron, “Dasar-Dasar Ilmu Jarh Wa Ta’didil,” Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 2, no. 2
(2017): 293, https:/ /doi.org/10.14421 /mjsi.22.1371

Khon, Abdul Majid. Ulumul Hadis (Jakarta : Amzah), 2015.

Muafi Bin Thohir, Moh “Pendapat Muhadditsin Terhadap Hadits Dhoif Untuk Fadhail *
Amal dan Pengaruhnya Terhadap Pengamalan Ibadah,” Al-Thigah-Jurnal IImu
Keislaman 2, No. 2 (2019):

Sattar, Abdul “Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalani Amirul Mu’minin Fi Al-Hadis,” 1996.

Sakhawi, Syamsuddin "Jawahiru Wa Durar Fi Tarjamati Syaikh Al-Islam Ibn Hajar".
(Libanon: Dar Ibn Hazm), 1999.

Salihima, Syamsuez “Historiografihadis Hasan Dan Dhaif,” Jurnal Adabiyah X (2010).

Suliaman, Ishak Haji. “Ibnu Hajar Al-’Asqalani: Biografi Seorang Tokoh Ilmu Hadits.”
Jurnal Usuluddin 7 (1998): 97-128.

Suryadi, Metodologi Ilmu Rijal Hadis (Yogyakarta: TH-Press, 2012)

Syihabuddin Abi Falah Abd Hayyi Al-Hanbali "Syajaratu Dzahab Fi Akhbari Man Dzahab"
(Damaskus: Dar Ibn Katsir), 1986.

Tahhan, Muhammad al. “Taysir Musthalah Al Hadis, (Indonesia : al-Haramain)” 2004.

565


https://doi.org/10.14421/mjsi.22.1371

