
545 
 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir        ISSN: 2774-8391 

  

 

Konsep Pemikiran Hadis Ibnu Hajar Al Asqolani 
 

Fera Tamia1, Nawir Yuslem2, Ali Darta3 
 

1,2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
 

Email: feratamia06@gmail.com, nawiryuslem@uinsu.ac.id, alidarta@uinsu.ac.id 
 

ABSTRAK 

Ibnu Hajar al-Asqalani merupakan salah satu ulama besar dalam disiplin ilmu hadis 
yang memiliki kontribusi monumental dalam pengembangan metodologi kritik hadis 
dan ilmu rijal. Kajian ini membahas secara komprehensif perjalanan hidup, rihlah 
ilmiah, serta pemikiran Ibnu Hajar dalam bidang hadis, khususnya dalam karya-karya 
seperti Nukhbatul Fikr, Taqrib al-Tahdzib, dan Fath al-Bari. Fokus utama penelitian ini 
meliputi metodologi jarh wa ta’dil, klasifikasi martabat perawi, serta pendekatan Ibnu 
Hajar dalam mensyarah hadis dengan model tahlili, linguistik, dan teologis-normatif. 
Selain itu, pembahasan juga menyoroti sikap Ibnu Hajar terhadap hadis dha’if dalam 
konteks fadhail al-a’mal. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa Ibnu Hajar tidak 
hanya berperan sebagai ahli hadis teknis, melainkan juga sebagai pemikir metodologis 
yang mampu merumuskan standar ilmiah dalam validasi hadis. Karya-karyanya 
menjadi referensi utama dalam studi hadis klasik hingga kontemporer. 
Kata Kunci: Ibnu Hajar Al-Asqalani, Ilmu Hadis, Jarh wa Ta’dil, Fath al-Bari. 

 

ABSTRACT 

Ibn Hajar al-Asqalani is one of the great scholars in the discipline of hadith science who has made 
monumental contributions in the development of hadith criticism methodology and rijal science. 
This study comprehensively discusses the life journey, scientific rihlah, and thoughts of Ibn 
Hajar in the field of hadith, especially in works such as Nukhbatul Fikr, Taqrib al-Tahdzib, and 
Fath al-Bari. The focus of this study includes the jarh wa ta’dil methodology, the classification of 
the dignity of narrators, and Ibn Hajar's approach in interpreting hadith using the tahlili, 
linguistic, and theological-normative models. In addition, the discussion also highlights Ibn 
Hajar's attitude towards weak hadith in the context of fadhail al-a’mal. The findings of this 
study indicate that Ibn Hajar not only plays a role as a technical hadith expert, but also as a 
methodological thinker who is able to formulate scientific standards in the validation of hadith. 
His works are the main reference in classical to contemporary hadith studies. 
Keywords: Ibnu Hajar Al-Asqalani, Hadith Science, Jarh wa Ta'dil, Fath al-Bari. 

 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:feratamia06@gmail.com
mailto:alidarta@uinsu.ac.id


546 
 

PENDAHULUAN 

Ibnu Hajar al-Asqalani adalah sosok tokoh yang banyak berkarya dalam bidang 

Hadis. Konsep dan pemikirannya dalam Hadis tertuang dalam karyanya. Berkiprahnya 

dalam Hadis sangat menjadi tolak ukur, bahwa Ibnu Hajar al-Asqalani memang Ahli 

Hadis. Banyak karya beliau dalam bidang Hadis dan ilmu Hadis, salah satunya kitab 

Fath Bari Syarah Shahih Bukhari, kitab Bulughul Maram fi adilati al-ahkam, Tahdzibu al-

Tahdzib, Lisanu al Mizan, Taqribu al-Tahdzib, Nukhbatu al-Fikr, Nuzhatu al-Nazhar, Ta’jilu 

al-Manfa’ah, dan lain-lain. Semua kitab karya Ibnu Hajar itu hasil dari pemikiran dan 

ijtihadnya. 

Namun, di antara karyanya yang menjadi kajian intensif dalam disiplin ilmu 

Hadis adalah kitab Nukhbatul Fikr dan Nuzhatu al-Nazhar, Tahdzibu Tahdzib ada beberapa 

pembahasan dalam kitab Fath Bari bi Syarhi Shahih Bukhari, yang akan dibahas pada 

bagian pembahasan. Kitab ini merupakan kitab ilmu Hadis yang ringkas dan tersusun. 

Sebelumnya dalam historiografi kodifikasi ilmu Hadis, kitab Nukhbatul Fikr ini 

ringkasan dan terstruktur yang diawali dengan pembahasan khabar. Walaupun kitab 

tentang musthalah Hadis sudah banyak ditulis oleh para ulama Hadis sebelumnya, 

seperti kitab al-Muhadis al-Fashil Baina al-rawi wa al-wai’ karya al-Ramahurmuzi, al-Kifayah 

fi Ilmi Riwayah karya al-Khatib al-Bagdadi, Ulumul hadis yang terkenal Muqodimah Ibnu 

Sholah (Al-Maliki, 2021), kitab al-Taqrib wa al-Taisir li ma’rifati sunani al-Basyir al-Nadzir 

karya Imam al-Nawawi, Tadrib Rawi yang mensyarah kitab Taqrib Nawawi karya Imam 

al-Suyuthi, setalah itu terbit kitab Nukhbatul Fikr yang meringkas semua kitab ilmu 

Hadis, dan kitab ini menjadi rujukan ulama Hadis setelahnya dalam pengkodifikasian 

kitab ilmu Hadis (Al-Tahhan, 2004). Beberapa pemikiran Ibnu Hajar al-Asqalani yang 

menarik untuk diteliti terkait pembahasan ilmu Hadis. 

Merespons dari pemikiran dan Ijtihadnya yang menjadi perhatian dalam kajian 

ini, perlu menelusuri lebih dalam terkait siapa Ibnu Hajar itu, pantaskah disebut 

seorang ahli Hadis, semua itu akan dituangkan dalam biografi dan historiografi yang 

menjadi tolak ukur dalam layaknya pemikiran Ibnu Hajar dibahas. Pendapat para 

ulama tentang Ibnu Hajar, Rihlah ilmiah, karya- karyanya, serta definisi-definisi secara 

umum ke khusus dalam penelitian ini. 



547 
 

Ilmu Hadis suatu ilmu membicarakan tentang kaidah-kaidah yang berperan 

sebagai penghubung tentang perawi dan keadaan yang diriwayatkan (Khon, 2015). 

Mengetahui dan memahami kaidah keilmuan Hadis merupakan dasar untuk 

memahami Hadis secara utuh. Berdasarkan definisi Ibnu Hajar al-Asqalani ini, ilmu ini 

berbicara tentang sifat rawi. Rawi ialah seseorang yang memberitahukan, menerima 

dan memberitahukan pesan dari Rasulullah, Rawi yang berada dalam rantai sanad 

hadits. Apa yang membedakan mereka, apakah mereka bertemu langsung dengan Nabi 

atau tidak, apa kejujuran dan keadilan mereka, dan apa ingatan mereka, apakah sangat 

kuat atau lemah? Adapun yang dimaksud dengan marwi, para guru memberitahu para 

perawi yang membawa berita dalam mata rantai sanad hadits yang diriwayatkan 

matan, apakah ada syadz atau terpercaya, Ilmu ini yang membahas tentang ini disebut 

ilmu Hadis. 

Karenanya, perlu diupayakan untuk memajukan penelitian dan penulisan 

pemikiran-pemikiran Ibnu Hajar al-Asqalani yang aktif berkecimpung di bidang Hadis, 

sehingga kebutuhan para pelajar yang sedang belajar Hadis dapat menjadi referensi 

penelitian ini. Dengan bantuan kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

dan/manfaat bagi perkembangan kajian ilmu Hadis. 

 

METODE PENELITIAN 

Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini termasuk dalam kategori studi literatur (library research) dengan 

pendekatan deskriptif-analitis. Pendekatan ini digunakan untuk mendeskripsikan, 

menganalisis, dan menginterpretasikan pemikiran Ibnu Hajar dalam bidang ilmu hadis, 

khususnya terkait metodologi jarh wa ta’dil, kritik sanad, dan metode syarah hadis. 

Sumber Data 

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah karya-karya Ibnu Hajar al-

Asqalani, seperti Fath al-Bari, Taqrib al-Tahdzib, dan Nukhbatul Fikr. Selain itu, penelitian 

ini juga menggunakan literatur sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, artikel, serta 



548 
 

referensi akademik lain yang membahas tentang biografi, metodologi, dan pemikiran 

hadis Ibnu Hajar. 

 

Teknik Pengumpulan Data 

Data dikumpulkan melalui dokumentasi dan kajian pustaka dengan cara 

membaca, mencatat, dan mengklasifikasi data dari berbagai sumber terkait. Teknik ini 

memungkinkan peneliti untuk menghimpun informasi yang komprehensif dan 

mendalam mengenai pemikiran hadis Ibnu Hajar. 

Teknik Analisis Data 

Data yang terkumpul dianalisis menggunakan metode content analysis (analisis 

isi). Analisis dilakukan dengan tahapan reduksi data, penyajian data, serta penarikan 

kesimpulan. Fokus analisis adalah memahami pola pikir, metodologi, serta kontribusi 

ilmiah Ibnu Hajar terhadap perkembangan ilmu hadis. 

Validitas Data 

Untuk meningkatkan validitas data, peneliti melakukan triangulasi sumber, 

yaitu membandingkan data dari karya Ibnu Hajar dengan pendapat para pakar hadis 

lainnya serta hasil penelitian terdahulu yang relevan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Ibnu Hajar Sebagai Muhadis 

Nama lengkap Ibnu Hajar Al-Asqalani adalah Ahmad bin Ali bin Muhammad 

bin Muhammad bin Ali bin Mahmud bin Ahmad bin Hajar Al Kinani Al-Asqalani 

(Sulaiman, 1998). Asqalan atau Asqalan memiliki arti khusus. Menurut seorang ahli 

bahasa, asqalan berarti bagian kepala yang paling tinggi. Selain itu, Asqalan juga 

merupakan nama daerah yang ditinggikan di pesisir antara Gaza dan Bayt Librin. 

Daerah ini sebelumnya berada di bagian tertinggi Syam dan Syam, namun sekarang 

berada di wilayah Palestina. 



549 
 

Hal ini menunjukkan bahwa keturunan ibn Hajar berasal dari Asqalani di 

Palestina. Namun, tidak dapat dibuktikan bahwa keturunan keluarga İbn Hajar 

bermigrasi dari 'Arab ke 'Asqalan dan kemudian dari 'Asqalan ke Mesir. Ibnu Hajar 

lahir pada bulan Sya'ban 773H disebuah rumah di tepi sungai Nil dekat Dar al-Nahhas 

di Kairo. Dalam menentukan tanggal pasti kelahiran Ibnu Hajar, para ulama terbagi. 

Misalnya, AI-Shawkani percaya bahwa Ibnu Hajar lahir pada 2 Sya'ban 773 H. Al-

Suyuti dan Ibnu Imad al-Hanbali percaya bahwa Ibnu Hajar lahir pada tanggal 12 

Sya'ban 773 H. Keturunan Ibnu Hajar adalah cendekiawan Islam terkemuka, khususnya 

di bidang Hadis dan Fiqh. Buktinya, kakek dari pihak ayah Ibnu Hajar bernama 

'Usman bin Muhammad (714H/1314 M), yang berasal dari Madzhab Syafi'i, pernah 

menjadi mufti di Alexandria. 

Ibnu Hajar Kecil memiliki kegemaran akan ilmu dan melakukan penelitian di 

bidang hukum, bahasa dan sastra. Dia juga seorang penyair yang dihormati dan telah 

menulis beberapa antologi terkenal, termasuk Diwan al-Haram, di mana dia memuji 

Nabi dan kota Mekkah. Meski berbakat di bidang sastra, Ali bin Mahmud lebih 

condong ke bidang fikih dan pernah diangkat menjadi kadi menggantikan Ibnu Aqil 

(wafat 769H/1368M). Hal ini menunjukkan bahwa Ali bin Mahmud bin Ahmad juga 

mewarisi keahlian dan kecenderungan ayah dan kakeknya sebagai ulama dan tokoh di 

bidang fikih dan Hadis (Sattar, 1996). 

Pada usia 40 tahun, Ali menikah dengan seorang janda bernama Tujjar. 

Pernikahan ini menghasilkan seorang putra bernama Abdu al-Rahman, yang 

meninggal karena sakit saat masih bayi. Setelah dua tahun menikah dengan Ali, Tujjar 

melahirkan dalam perjalanan ke Mekkah pada tahun 770 H seorang putri bernama 

Umm Muhammad Sitt al-Rakb. Tiga tahun kemudian dia juga melahirkan seorang 

putra bernama Ahmad, yang kemudian dikenal sebagai Ibnu Hajar (Sulaiman, 1998). 

Setelah kelahiran Ibnu Hajar, Tujjar meninggal. Kematian ibunda Ibnu Hajar disusul 

kematian ayahnya pada tahun 777 H Oleh karena itu, Ibnu Hajar dan saudara 

perempuannya menjadi yatim piatu di masa kecilnya. 

Sepeninggal ibu dan ayahnya, Ibnu Hajar diasuh dengan baik oleh adik 

perempuannya. Selain itu, ayahnya Ibnu Hajar dan adik perempuannya dirawat dan 

dirawat dengan penuh kasih sayang oleh kerabatnya, terutama al-Khwaja Abu Bakar 

bin Ali al-Kharrub (787H/1385 M), seorang saudagar besar di Mesir. Wali terpercaya 



550 
 

lainnya adalah Syams al-Din Muhammad bin Ali al-Qattan al-Misri (813H/1410 M), 

seorang ulama terkenal dan teman dekat ayah Ibnu Hajar (Afwaji, 2017). 

Ibnu Hajar memulai pendidikannya pada usia 5 tahun dan sudah hafal Al-

Qur'an di bawah asuhan seorang guru bernama Sadr al-Din al-Sufti (wafat 845H/144 

M). Ibnu Hajar mulai bersekolah pada usia enam tahun dan belajar ilmu fikih, terutama 

dari Ibnu 'Utrush (wafat 784H/138M).Melalui Muhammad al-Qattan, Ibnu Hajar 

mempelajari dasar-dasar ushul al-fiqh, bahasa dan matematika. Pada usia 19 tahun, 

Ibnu Hajar mulai tertarik pada sastra dan menulis sebuah antologi, yang sebagian 

dikenal dengan judul Diwan Ibnu Hajar. 

Ibnu Hajar mulai mengalami sakit pada bulan Zulqaedah 852 H. Ibnu Hajar 

meninggal dunia pada malam sabtu 28 zulhijjah setelah salat isya, disamping anak cucu 

dan jamaahnya, seperti al-Fakhru bin Jaushan, Syaikh Shamsuddin as-Sunbati dan 

Syihab ad-Dawadar mereka membaca surah Yasin hingga sampai ayat Salamun qaulam 

mirabbirrahim Ibnu Hajar menghembuskan nafas terkhir menghadap sang Khaliq (As-

Sakhawi, n.d). 

 

Pandangan Ulama Terhadap Ibnu Hajar 

Ahli Hadis dari Makkah Taqi al-Din Muhammad bin Fahd, mengatakan: “Seribu 

tulisan yang bermanfaat, murah hati mulia, dan bersaksi kepadanya dengan segala 

kebajikannya, menunjukkan banyaknya manfaat, dan mengungkapkan niat baiknya. Di 

dalamnya ada keberuntungan yang luar biasa di luar jangkauan, dan pengendara 

bepergian bersamanya seperti matahari (Sattar, 1996). 

Burhan al-Din al-Biqa'I seorang Ulama Ahli Hadis, Ahli Tafsir Sejarawan 

mengatakan: “Karya-karyanya tersebar di semua wilayah, dan fatwa serta harapannya 

seperti matahari yang bersinar” (Sattar, 1996). Qadi Qutb al-Din al-Khaidari, 

mengatakan: “Dia (Ibnu Hajar) menulis kitab-kitab bermanfaat yang agung dalam 

kebaikan dan bermanfaat bagi setiap manusia. 

Menurut Al-Sakhawi, pada tahun 796H/1393 M, Ibnu Hajar berguru kepada 

Zain al-Din al-lraq (806H/1404 M), Pada masa itu beliau dikenal sebagai seorang Ahli 

Hadis. Ibnu Hajar belajar di bawah al-Iraqi di bidang Hadis selama sepuluh tahun dan 

kemudian menjadikannya seorang sarjana di bidang tersebut. 



551 
 

Beberapa ulama terkenal yang menjadi guru Ibnu Hajar. Seperti disebutkan 

sebelumnya, Ibnu Hajar belajar di bawah al-Iraqi untuk memperdalam 

pengetahuannya tentang Hadis (Al-Hanbali, 1986). Pada saat itu ia juga berguru 

kepada Siraj al-Din al-Bulqaini (724-805) seorang ahli ushul al-fiqh. Al- Bulqini juga 

merupakan seorang Ulama Hadis, terutama pada kajian hadis hukum-hukum (Al-

Syaukani, n.d). Kompetensinya di bidang itu juga ditunjukkan ketika Ibnu Hajar 

sendiri melihat al-Bulqaini menjelaskan secara rinci Hadis yang disusun oleh 

alQurthubi. Di sebelah al-Bulqaini. Ibnu Hajar juga berguru kepada ulama Hadis 

terkenal Ibnu Mulaqqin. Sebagai peneliti, lbn Mulaqqin menghasilkan lebih dari 300 

artikel di berbagai bidang. Ibnu Hajar banyak belajar darinya, terutama ilmu Hadis 

yang berkaitan dengan Syarh al-Hadis dan Rijal al-Hadis. Setelah belajar banyak ulama 

Islam terkemuka, Ibnu Hajar juga kemudian menjadi seorang ulama. Menurut Al-

Sakhawi, Ibnu Hajar memiliki begitu banyak murid sehingga sulit untuk 

menghitungnya. 

Murid-murid Ibnu Hajar melahirkan ulama yang terus mengikuti jejaknya 

dalam menghidupkan sunnah Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa sallam, melalui 

berbagai cabang ilmu. Murid-muridnya yang menjadi cendekiawan Islam terkemuka 

antara lain: al-Hafiz Muhammad Abd Rahman al-Sakhawi (As-Suyuti, n.d.). Ia adalah 

murid senior yang mewarisi ilmu dari gurunya Ibnu Hajar. Al-Sakhawi juga seorang 

ulama terkenal di bidang Hadis Usul al-Hadis dan sejarah, Ibnu Fahd al-Makki adalah 

dua orang murid Ibnu Hajar yang kemudian terkenal sebagai Ahli Sejarah, Burhan al-

Din al-Halabi, 'Abu al-FadI, dan Muhammad bin Muhammad al-Kamal al-Shumunni, 

Zakaria al-Anshori, Di antara mereka adalah murid-murid Ibnu Hajar yang memiliki 

ilmu di bidang Hadis. 

 

Rihlah Ilmiah Sang Muhaddis 

Salah satu proses pendidikan Ulama adalah mengejar ilmu yang lebih dikenal 

dengan Rihlatu al-'ilmiyah. Ibnu Hajar, sebagaimana ulama Hadis lainnya, berkelana 

jauh untuk belajar dari ulama yang didatanginya, terutama ilmu yang bersangkutan 

dengan Hadis. Perjalanan hidup Ibnu Hajar sangat berkesan. Meski yatim piatu, Ibnu 

Hajar memiliki kegigihan belajar yang besar sejak kecil. Ketika berusia lima tahun, ia 



552 
 

datang ke Kuttab (semacam taman pendidikan Al-Qur'an). Menghafal Al-Qur'an saat 

usianya sembilan tahun. 

Ibnu Hajar memulai perjalanan ilmu pertamanya pada tahun 793H/1390 M. 

menuju Qus, sebuah kota di Mesir dan 12 hari perjalanan dari Fustat. Qus Ibnu 

Hajar/1sempat bertemu ulama besar seperti Nur al-Din 'Ali Muhammad al-'Ansari (w. 

80 M/1398 M). Saat hari Selasa bulan Dzul Qo'dah tahun 799 H, Ibnu Hajar 

melanjutkan perjalanannya ke Alexandria. Perjalanannya ke Alexandria dengan tujuan 

untuk bertemu dengan beberapa ahli Hadis dan musnid yang populer pada masa itu, 

termasuk Ibnu Sulaiman al- Fishi (wafat 798H/1396M). Ibn al-Buri, Taj Abi Abdillah 

Muhammad bin Ahmad bin Abdurrazaq al-Syafi’i (Al-Shakawi, 1999) dan Ibn al-

Hussain al-Tunisi. 

Setelah menghabiskan waktu satu tahun lebih di Alexandria. Ibnu Hajar 

melanjutkan perjalanan ilmunya ke Dimasqy. Selama di Dimasqy ia mengawali 

membuat tulisan yang berjudul al-Durar al-mudi'ah min fawa'id al-Iskandariyyah. Ibnu 

Hajar kembali ke Mesir dan kemudian melakukan perjalanan melalui laut ke Yaman 

pada hari Kamis 22 Syawal tahun 799 M dan tiba di bulan Rabi' al-awwal tahun 

setelahnya. Selama berada di Yaman, Ibnu Hajar bertemu banyak ulama besar dari 

setiap cabang keilmuan. Namun, Ibnu Hajar menggunakan semua ilmu yang ia pelajari 

di Yaman untuk memperdalam ilmunya di bidang Hadits. Bertemu dengan Najmuddin 

Aba Ali Muhammad bin Abi Bakar al-Misry al-Maki al-Marjani (Al-Hanbali, 1986), juga 

memperdalam bahasa Arabnya selama tinggal di Yaman. Ia juga belajar di bawah 

pimpinan Dewan Fatwa Yaman, yaitu Ahmad Abu Bakr al-Nasiri dan al-Sharif al-Maqr 

untuk belajar ilmu hukum, bahasa Arab dan sastra. Untuk lebih memperdala ilmunya 

di cabang sastra dan hafalan Al-Qur'an, beliau bertanya kepada al-Radhi Musta'zay. 

Setelah menyelesaikan studinya ini, Ibnu Hajar menulis karya-karyanya yang 

berjudul Ta'liqu al-Ta'liq, Tahdzibu al-Tahdzib dan Lisan al-Mizan (Sattar, 1992). Selain 

belajar ilmu-ilmu tersebut, İbn Hajar mendapatkan kesempatan untuk mengambil 

hadits-hadits dari para Ulama di Yaman. Di antara ulama tersebut adalah Biltaqi 

Ahmad Ibrahim al-Qawsi dan 'Ali Ahmad al-San'ani (wafat 806H/1404 M) saat Ibnu 

Hajar menetap di Syam selama 100 hari, saat di Syam, Ibn Hajar mengunjungi daerah 

seperti Siryaqus, Qatiya, Gaza dan Nabulus. Ramlah, Khalil. Salihiya, Damshq dan Bait 

al-Maqdis juga bertemu dengan beberapa ulama hadits semisal Sulaiman ibn Abd Nasir 



553 
 

ibn Ibrahim al-Ibshiti (w. 811H/1409 M), Ibn Abdullah al-Khalili (w. 803H/1403H) dan 

lain-lain. 

Sekitar tahun 805 H, Ibnu Hajar pergi ke Hijaz dengan ulama Hadis untuk 

menunaikan ibadah haji dan haji wajib. Bertemu dengan Zainal Abidin Abdurrahman 

bin Muhammad, musnid Syam (Hajar, n.d.). Selama berada di Hijaz, khususnya di 

Mekkah dan Madinah, İbn Hajar sempat mengadakan muzakarah atau diskusi ilmu 

bersama para ulama Hijaz. Setelah itu, Ibnu Hajar pergi ke Halbi di Syria bertemu 

dengan seorang Musnid bernama Umar Aidghamash. Selama di Halb, İbn Hajar juga 

berkesempatan untuk bertemu dan berunding dengan İbn Khatib al-Nasiriyyah untuk 

mempelajari dan menerima hadis dari mereka. Nyatanya, perjalanan ilmu Ibnu Hajar 

tidak hanya mengarah ke tempat-tempat di atas tetapi mencakup sekitar 49 tempat di 

dunia Islam. 

 

Pemikiran Ibn Hajar al Asqalani dalam Bidang Hadis 

Ijtihad Ibnu Hajar al-Asqalani dalam ilmu Hadis banyak perbedaan dari ulama 

sebelumnya terutama dalam karyanya yang menjadi tolak ukur beliau layak disebut 

seorang mujtahid dalam bidang Hadis. Ilmu Hadis merupakan ilmu yang mempelajari 

kaidah-kaidah yang digunakan sebagai informasi untuk mengetahui keadaan 

periwayat serta yang diriwayatkannya. Dengan istilah tersebut beliau merangkum 

bahwa ilmu Hadis meliputi rawi dan marwi (Al-Khatib, 2006). 

Ibnu Hajar al-‘Asqalānī (1372–1449 M) adalah salah satu ulama Hadis paling 

berpengaruh dalam sejarah Islam. Karya-karyanya, terutama dalam bidang kritik Hadis 

dan ilmu rijal, menjadi rujukan utama hingga kini. Berikut adalah ringkasan konsep 

pemikiran hadis beliau berdasarkan beberapa jurnal dan penelitian akademik: 

1. Pendekatan Kritik Hadis yang Komprehensif 

Ibnu Hajar dikenal karena kehati-hatiannya dalam menilai hadis. Dalam kitab 

Al-Qaulu Al-Musaddad, ia menerapkan pendekatan epistemologi bayani, irfani, dan 

burhani untuk menilai validitas hadis. Ia tidak hanya menyoroti kelemahan sanad, 

tetapi juga mencari penguat (syawahid) dan membandingkan dengan pendapat 

ulama lain. Evaluasinya mencakup tiga aspek validitas: koherensi (konsistensi logis), 

korespondensi (kesesuaian dengan fakta), dan pragmatis (manfaat praktis). 

2. Metodologi Ilmu Al-Jarḥ wa Al-Taʿdīl 



554 
 

Sejarah perkembangan ilmu jarh wa ta’dil sejalan dengan sejarah 

perkembangan periwayatan hadis dalam Islam. Dalam upaya memastikan 

keotentikan sebuah Hadis, sangat penting untuk terlebih dahulu mengenali para 

perawi dan dedikasi mereka sebagai pakar ilmu, apakah mereka jujur atau tidak. Hal 

ini memungkinkan kritikus Hadis untuk membedakan mana Hadis yang harus 

ditolak dan yang dapat diterima. Oleh karena itu, para ahli Hadis juga melakukan 

penyelidikan yang mendalam tentang para rawi, termasuk kegiatan yang mereka 

lakukan dan tingkah lakunya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan seksama, 

mereka memeriksa kondisi para perawi untuk mengidentifikasi dengan jelas para 

perawi yang memiliki kualitas hafalan yang baik, kecerdasan yang tinggi, karakter 

yang baik, dan lain-lain. Semua proses ini bertujuan untuk memastikan hanya 

Hadis-hadis bermutu tinggi dan dapat dipercaya yang diterima sebagai sumber 

ajaran dalam Islam (Imron, 2017). 

Pada masa Rasulullah, praktik jarh wa ta’dil telah muncul dan ditunjukkan 

secara langsung oleh beliau. Contohnya, Rasulullah pernah mencela bi’sa akh al-

‘asyirah sebagai contoh jarh, dan sebaliknya, beliau pernah memuji sahabat Khalid 

bin al-Walid dengan sebutan “pedang Allah” sebagai contoh ta’dil (Suryadi, 2012). 

Selain riwayat-riwayat yang berasal dari Rasulullah, ditemukan juga banyak 

pandangan dan pendapat dari para sahabat tentang jarh wa ta’dil. Terdapat 

sejumlah skenario yang menggambarkan situasi di mana seorang individu yang 

berasal dari kalangan sahabat Nabi memberikan evaluasi terhadap keandalan 

seorang sahabat sesuai dengan peran mereka sebagai perawi dalam transmisi Hadis. 

Rangkaian evaluasi semacam ini terus berlangsung hingga masa tabi'in (generasi 

yang mengikuti para sahabat) dan atba' tabi'in (generasi setelah tabi'in), dan 

kemudian dilanjutkan oleh cendekiawan Hadis yang datang sesudahnya dalam 

sejarah perkembangan ilmu Hadis (Imron, 2017). 

Para ulama Hadis dengan tulus menjalankan tugas mereka untuk 

menjelaskan keadaan para perawi berdasarkan semangat religius dan mengharap 

ridha Allah. Oleh karena itu, para ulama Hadis dengan jujur menyampaikan 

informasi tentang baik buruknya seorang rawi tanpa ada rasa pilih kasih, bahkan 

jika penilaian tersebut bersifat negatif dan melibatkan anggota keluarga perawi 



555 
 

tersebut (Imron, 2017). Hal demikian, bertujuan untuk menjaga orisinalitas atau 

keaslian agama. 

Martabat Jarh dan Ta’dil Menurut Ibnu Hajar. Imam Ibnu Hajar al-Asqalani, 

dalam Taqrib al-Tahdzib membagi martabat jarh dan ta’dil menjadi dua belas 

tingkatan (Al-Asqalany, n.d.). Apabila diperinci maka akan menjadi enam martabat, 

yaitu enam martabat untuk jarh dan enam martabat untuk ta’dil (‘Itr, 2014). 

a. Martabat pertama adalah martabat tertinggi, yaitu sahabat Nabi SAW.  

b. Martabat kedua adalah martabat ta’dil tertinggi menurut penilaian ulama dalam 

tazkiyah atau seleksinya, yaitu lafadz-lafadz ta’dil yang menunjukkan ketinggian 

mereka atau menggunakan bentuk af’al al-tafdhil, seperti: Autsaq an-Nas, Atsbat an-

Nas, Adhbath an-Nas, Ilahi al-Muntaha fi al-Tatsabbut. Demikian juga katakata La A’rifu 

lahu Nazhirun fi al-dunya, la Ahada Atsbata Minhu, Man Mitslu Fulan, atau Fulanun 

LaYus’alu Anhu. 

c.  Martabat ketiga adalah lafadz-lafadz ta’dil yang diulang-ulang, baik pengulangan 

maknawi seperti: Tsabtun Hujjatun, Tsabtun Hafizhun, Tsiqatun Tsabtun, dan 

Tsiqatun Mutqinun maupun pengulangan lafdzi, seperti: Tsiqatun Tsiqat, Tsabatun 

Tsabatun. 

d. Martabat keempat adalah lafadz ta’dil tunggal seperti: Tsiqatun, Tsabtun, Mutqinun, 

Ka’annahu Mushhafun, Hujjatun, Imamun, dan ‘Adlun Dhabithun. Julukan Hujjatun 

lebih kuat daripada Tsiqatun.  

e. Martabat kelima adalah lafadz laisa bihi ba’sun, la ba’sa bih, Shaduq, Ma’munun, 

Khiyar al-Khalqi, Ma a’lamu bihi ba’sun atau mahailuhu ash-Shidqu. 

f. Martabat keenam adalah lafadz-lafadz yang mengesankan dekat kepada jarh. 

Martabat ini adalah martabat ta’dil terendah, seperti Laisa bi ba’id min al-shawab, 

Syaikhun, Yurwa hadisuhu, Yu’tabaru bih, Syaikhun Wasath, Ruwiya ‘anhu, Shalih al-

hadis, Yuktabu hadisuhu, Muqarib al-Hadis, Ma aqraba hadisuhu, Shaduq insyaAllah. 

 

Sedangkan tingkatan lafadz tajrih bagi rawi, sebagai berikut:  

a. Martabat pertama, menunjuk keterlaluan rawi dalam cacatnya. Hal ini digambarkan 

dalam shigat al-tafdhil atau ungkapan lain yang menunjukkan arti sejenis, seperti: 

audha’ al-Nas, akdzabu al-Nas, Ilaihi al-muntaha fi al-wadh’i.  



556 
 

b. Martabat kedua, menunjuk sangat dalam kecacatannya. Hal ini biasanya 

digambarkan dalam shigat mubalaghah, seperti: Kadzdzabun, Dajjalun.  

c. Martabat ketiga, menunjuk pada tuduhan dusta dan lain sebagainya, seperti lafadz: 

Fulan Muttaham bi al-kadzibi, Fulan fihi al-nadzar, Fulan sakitun, Fulan dzahib al-hadis, Fulan 

matruk al-hadis. 

d. Martabat keempat, menunjuk pada sangat dalam cacatnya atau lemahnya. Seperti 

lafadz: Mutharrahu al-hadis (orang yang dilempar hadisnya), Fulan dha’ifun, Fulan 

mardud al-hadis.  

e. Martabat keempat, menunjuk pada lemah dan kacaunya hafalan rawi, seperti lafadz: 

Fulan la yuhtajju bihi (orang yang hadisnya tidak bisa dijadikan hujjah), Fulan munkar al-

hadis, Fulan mudhtarib al-hadis (orang yang kacau hadisnya), Fulan wahun (orang yang 

banyak menduga-duga).  

f. Martabat keenam, menunjukkan kelemahan rawi dengan sifat yang berdekatan 

dengan adil, seperti lafadz: Dhu’ifa hadisuhu (orang yang di dha’ifkan hadisnya), Fulan 

maqalun fihi (orang yang diperbincangkan), Fulan fihi khalaf (orang yang disingkirkan), 

Fulan layyinun (orang yang lunak), Fulan laisa bi al-hujjah, Fulan laisa bi al-qawi 

(Abdurrahman & Sumarna, 2011). 

Ada beberapa perbedaan dalam urutan maratib jarh dan ta’dil. Menurut Amin 

Abu Lawi, penyebab perbedaan peringkat jarh dan ta’dil adalah adanya perbedaan 

dalam mengukur kedhabit-an dan kekuatan hafalan seorang rawi. Sedangkan ukuran 

keadilan seorang rawi tidak ada perbedaan karena hanya ada dua pilihan untuk 

seorang rawi yaitu, antara adil dan tidak adil. Khusus mazhab Ibnu Hajar 

mengelompokkan orang yang dianggap melakukan bid’ah pada martabat kelima. 

Sedangkan para imam lainnya menyebutkan aqidah seorang rawi dengan dua tujuan. 

Pertama, ditinggalkan riwayatnya jika seorang rawi ahli bid’ah serta 

mempropagandakan kebid’ahannya, seperti telah dijelaskan dalam syarat-syarat 

diterimanya seorang perawi ahli bid’ah (Lawi, 1997). Kedua, pengetahuan tentang 

akidahnya, karena ada kemungkinan dia melakukan bid’ah yang dikafirkan oleh 

sebagian atau mayoritas ulama dan tidak menjadikannya martabat secara terpisah. 

Misalnya yang dikatakan oleh al-Daruquthni terhadap ‘Ibad bin Ya’kub: Syi’i, Shaduq. 

Para rawi yang riwayatnya diterima dan hadisnya dijadikan hujjah menurut 

pendapat Ibnu Hajar adalah mereka yang berada dimartabat kesatu sampai keempat. 



557 
 

Sedangkan menurut pendapat al-Dzahabi dan al-Iraqi adalah para perawi yang berada 

dimartabat kesatu sampai ketiga. Sementara itu, menurut Ibnu al-Shalah dan Ibnu Abi 

Hatim al-Razi adalah mereka yang berada dimartabat kesatu dan kedua. 

 

Metodologi Kritik Sanad Ibnu Hajar 

Untuk memahami metodologi kritik Ibnu Hajar setidaknya ada dua hal yang 

perlu dilakukan. Pertama, meneliti metodologinya secara umum, dalam hal ini akan 

melihat metodologi Ibnu Hajar dalam penyusunan kitab Taqrib al-Tahdzib. Kedua, 

melihat metodologi Ibnu Hajar dalam menyimpulkan penilaian terhadap seorang rawi 

dengan mempelajari beberapa kasus.  

Mukaddimah Taqrib al-Tahdzib Ibnu Hajar menjelaskan metodologi 

penyusunan kitab tersebut. Bahwasanya Ibnu Hajar menilai setiap orang dari para 

perawi dengan penetapan yang paling shahih, mengambarkannya dengan selurusnya, 

dan memberi keterangan yang ringkas, serta mengambil intisari dari isyarah-nya. 

Sehingga, setiap biografi tidak lebih dari satu baris, sudah tercantum nama sang 

perawi, serta nama ayah dan kakeknya. Dicantumkan juga nasab, kunyah, dan laqab 

serta dijelaskan syakl-nya dengan huruf. Kemudian, dijelaskan juga penilaian jarh dan 

ta’dil-nya serta thabaqah-nya. Dicantumkan pula tahun wafatnya, sesuai yang Ibnu 

Hajar ketahui. Thabaqah pertama dan kedua sebelum tahun 100 H, thabaqah ketiga 

sampai kedelapan diatas tahun 100 H, thabaqah kesembilan dan seterusnya diatas 

tahun 200 H, jika ada yang beda maka dijelaskan oleh Ibnu Hajar. 

Contoh  

Nama Rawi : Muslim bin Yannaq (huruf ”ya” dengan harakat fathah, “Nun” tasydid, 

dan akhir qaf) 

Kunyah  : Abu al-Hasan al-Maky  

Laqab   : Al-Khaza’i  

Rutbah  : Tsiqah  

Thabaqah  : 4 

Menurut Shalih al-Haidan dalam kitabnya metodologi Ibnu Hajar dalam 

menyimpulkan penilaian terhadap seorang rawi adalah memadukan dua langkah 

berikut ini: 



558 
 

a. Memilih salah satu pendapat dari penilaian-penilaian ulama kritikus sebelumnya, 

dan menyandarkannya dalam kitab taqrib. 

b. Mengambil intisari dari pendapat-pendapat tersebut dan dibahaskan ulang dengan 

redaksinya sendiri. 

Argumentasinya adalah berdasarkan pernyataan Ibnu Hajar dalam Taqrib al-

Tahdzib. “Terkadang Ibnu Hajar memilih satu pendapat dari beragam penilaian ulama 

terhadap seorang rawi. Terkadang juga membuat redaksi baru yang merupakan 

komposisi dari sejumlah pendapat ulama”.  

 

Usaha Ibnu Hajar yang tertuang dalam kitab-kitabnya 

Usaha Ibnu Hajar dalam Ilmu Hadis dalam Kitab Nukbatul Fikr Fi Musthalahi 

ahli al-Astar, kitab ini merupakan ringkasan dalam ilmu Hadis Ibnu Sholah dan hasil 

usahanya beliau menambahkan macam-macam dalam bab kitab tersebut yang tidak 

disebutkan oleh ulama sebelumnya dalam Maqashid al-Anwa’, penambahan dalam 

kitab Nukhbatul Fikr ini mencapai 100 macam dari macam-macam ilmu Hadis. 

Sehingga salah satu ulama bernama al-‘Allamah Kamaluddin al-Syumuni 

menyebutkan bahwa kitab Nukbatul Fikr itu telah disusun dengan rapih dan bagus 

(Al-Asqalani, 1993). 

Ada beberapa kitab ilmu Hadis yang mengutip pemikiran Ibnu Hajar al-

Asqalani terkait Hadis Dhaif. Definisi Hadis dhaif ialah Hadis yang tidak memenuhi 

salah satu syarat sahih dan hasan (Salihima, 2010). Jadi sebuah Hadis dianggap lemah 

jika keaslian dan keasliannya tidak dapat dibuktikan. Namun, para ahli Hadis dapat 

melihat kelemahannya. Ketika sebuah Hadis dikatakan lemah, maka jelas betapa 

ringannya Hadis tersebut dan apa kekurangan atau kekurangan Hadis tersebut. 

Berdasarkan penelitian tersebut, tidak menutup kemungkinan Hadis yang kualitasnya 

lemah dapat ditingkatkan kualitasnya menjadi Hadis hasan. 

Dalam beberapa kasus ulama Hadis berbeda pendapat tentang penilaian sebuah 

Hadis, ada yang mengklasifikasikannya sebagai hasan atau shahih sementara yang lain 

mengklasifikasikannya sebagai Hadis yang lemah. Hal ini disebabkan perbedaan 

pengetahuan para ulama tersebut tentang status Hadis yang mereka analisis atau 

standar yang digunakan untuk menilai Hadis. Penggolongan Hadis Daif, dalam hal ini 

para ulama berbeda-beda, ada yang menjadikan menjadi 42 bagian dan ada yang 



559 
 

menjadikannya menjadi 129 jenis, pembagian tersebut diklasifikasikan menurut 

terjadinya perubahan sanad dan aspek lainnya. 

Hadis yang sanadnya tidak berkait jelas merupakan Hadis daif karena salah satu 

syarat sahih dan hasan Hadisnya adalah sanad yang bersambung (Arifin, 2013). 

Putusnya atau ujung sanadnya, mungkin di awal sanadnya, mungkin di tengahnya, 

mungkin di ujungnya dan mungkin seluruhnya, dan masih banyak lagi kemungkinan 

tempat putusnya sanad tersebut. 

Sebagian ulama ada yang benar-benar melarangnya, ada yang benar-benar 

membolehkannya, dan ada yang tetap memperbolehkannya dengan syarat-syarat 

tertentu. Pemikiran Ibnu Hajar al-Asqalan dalam Amalan Pemahaman Hadis daif 

menyatakan bahwa hadits dha'if dapat diamalkan dalam Fadhailu al-A'mal, Mau'izhoh, 

Targhib (janji indah) dan Tarhib (ancaman dahsyat), jika memenuhi suatu bagian. 

Persyaratannya adalah sebagai berikut. 

Tidak terlalu lemah, seperti di antara perawi ada pendusta (Hadis maudhu') atau 

tertuduh berbohong (Hadis Matrük), periwayat yang ingatannya sangat buruk dan 

melakukan maksiat dan bid'ah dalam ucapan dan perlakuan (Hadis Munkar). 

Termasuk dalam Hadis yang bisa diamalkan (ma'mul bih), seperti Hadis muhkam 

(Hadis yang dapat diterima dan tidak bertentangan dengan Hadis lain), nasikh (Hadis 

yang menghapus penilaian Hadis sebelumnya) dan Hadis rajih (Hadis yang tidak 

bertentangan dengan yang lain atau unggul). Tidak yakin akan benarnya Hadis Nabi, 

namun hanya ikhtiyath. 

 

Tentang Kitab Fathul Bari Karya Ibnu Hajar Al-Asqalani 

Kitab Fath al-Bari terdiri dari 13 jilid (edisi lain 15 jilid) dan 1 jilid 

muqaddimahnya yang diberi judul Hadyu al-Syari. Muqadimah ini amat tinggi 

nilainya. Seandainya ia ditulis dengan tinta emas, maka emas itu belum sebanding 

dengan tulisan itu. Sebab ia merupakan kunci untuk memahami Shahih Bukhari. Kitab 

Hadyu al-Syari diselesaikan penulisannya pada tahun 813 H (Al-Hanafiy, 1994). 

Sedangkan Fath al-Bari baru dimulai penulisannya pada tahun 817 H, dan ia selesaikan 

pada tahun 842 H). Dengan demikian, penyusunan kitab Fath al-Bari memakan waktu 

selama seperempat abad (25 tahun). 



560 
 

Sistematika kitab Fath al-Bari mengikuti sistematika yang ada dalam kitab 

Shahih Bukhari. Urutan kitab, bab dan nomor hadis dalam kitab syarah ini disusun 

sebagaimana yang terdapat dalam kitab Shahih Bukhari, terdiri dari sekitar 97 judul 

kitab, 3230 judul bab dan sekitar 7523 hadis. Sebagaimana telah dijelaskan, dalam kitab 

Fath al-Bari Ibnu Hajar menjelaskan masalah bahasa dan i’rab dan menguraikan 

masalah penting yang tidak ditemukan di kitab lainnya, juga menjelaskan dari segi 

balaghah dan sastranya, mengambil hukum, serta memaparkan berbagai masalah yang 

diperdebatkan oleh para ulama, baik menyangkut fiqih maupun ilmu kalam secara 

terperinci dan tidak memihak. Di samping itu, beliau mengumpulkan seluruh sanad 

hadits dan menelitinya, serta menerangkan tingkat keshahihan dan keda’ifannya. 

Dalam kitab Fath al-Bari Ibnu Hajar banyak menukilkan pendapat berbagai 

ulama yang berbeda-beda. Pendapat-pendapat yang ia nukilkan tersebut terutama dari 

ulama fikih, kalam, tafsir, hadis, bahasa dan tasawuf. Hal ini menunjukkan keluasan 

ilmu dan penguasaannya mengenai kitab-kitab hadits dan bidang ilmu lainnya. 

Keluasan ilmu Ibnu Hajar terlihat pula dari karya-karyanya yang terekam dalam 

berbagai disiplin ilmu. 

Para ulama umumnya memuji terhadap kitab Fath al-Bari. Sebagian orang 

berpandangan, seandainya kitab karangan Ibnu Hajar hanya Fath al-Bari, cukuplah 

untuk meninggikan dan menunjukkan keagungan kedudukannya. Karena kitab ini 

benar-benar merupakan kamus Sunnah Nabi saw. Al-Allamah Syaikh Muhammad bin 

Ali as-San’ani al-Syaukani (w. 1255 H, penulis kitab Nailul Authar, ketika diminta 

menulis kitab Syarah Shahih Bukhari, ia mengutip sebuah hadits “La hijrah ba’dal fathi”. 

Al-Syaukani meminjam istilah dari Hadis itu sebagai ungkapan bahwa tidak ada kitab 

syarah Shahih Bukhari yang melebihi Fath al-Bari (Syuhbah, n.d.). 

 Penulis kitab Kasyfu al-Zhunun, Musthafa Bin Abdullah Al-Qisthanthini Ar-

Rumi seorang ‘Alim bermahdzab Hanafi (w. 1067 H) menyebutkan, “Kitab syarah Al-

Bukhari yang paling agung adalah kitab Fath al-Bari Syarh Shahih Al-Bukhari. 

Sementara Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah-nya, mengutip pandangan para ulama, 

yang mengatakan bahwa Fath al-Bari merupakan pegangan yang representatif bagi 

umatIslam dalam menjalankan agamanya. Ibnu Hajar telah menjelaskan agama melalui 

kitabnya tersebut dengan sangat jelas dan indah (Syuhbah, 1969). Kitab ini selalu 



561 
 

mendapatkan sambutan hangat dari para ulama, baik pada masa dulu maupun 

sekarang, dan selalu menjadi kitab rujukan. 

 

Jenis Syarah: Model Penjelasan Hadis oleh Ibnu Hajar 

Dalam ilmu Hadis, terdapat beberapa jenis metode syarah atau penjelasan 

terhadap Hadis yang biasa digunakan oleh para ulama. Metode-metode tersebut 

diadopsi dari metode tafsir Al-Qur'an dan meliputi: 

1. Tahlili (analitis) 

2. Maudhu’i (tematik) 

3. Ijmali (global atau ringkasan) 

4. Muqaran (perbandingan) 

Dalam kitab Fath al-Bari, Ibnu Hajar secara dominan menggunakan metode . Ini 

terlihat dari caranya menjelaskan Hadis satu per satu sesuai dengan susunan dalam 

kitab Shahih Bukhari. Pada bab “halawah al-iman” (Harahap, 2000), Ibnu Hajar tidak 

hanya menerjemahkan dan menjelaskan kata-kata, tetapi juga mengupas kaidah bahasa 

Arab, menjelaskan konteks dan makna yang terkandung dalam teks, serta memberikan 

pandangan dari para ulama. 

Misalnya, dalam menjelaskan kata al-hubb (cinta) dalam hadis, Ibnu Hajar 

mengutip pendapat Al-Baidhawi bahwa cinta dalam konteks keimanan adalah cinta 

yang lahir dari akal sehat, bukan sekadar emosi. Cinta yang dimaksud adalah dorongan 

rasional untuk taat kepada Allah meskipun bertentangan dengan keinginan nafsu. 

Sementara itu, metode maudhu’i tidak digunakan oleh Ibnu Hajar dalam bagian 

ini. Meskipun hadis-hadis yang dijelaskan bertema iman, beliau tidak mengumpulkan 

hadis-hadis bertema serupa dari berbagai sumber lain untuk dikaji bersama. Ini 

berbeda dengan pendekatan tematik yang biasanya menelusuri tema tertentu secara 

menyeluruh. 

Metode ijmali atau global pun tidak digunakan, karena penjelasan Ibnu Hajar 

bersifat rinci. Ia tidak sekadar menyampaikan intisari, melainkan mengupas detail 

setiap bagian hadis (Anwar, 2002). Adapun metode muqaran, yaitu membandingkan 

hadis atau penafsiran antar ulama, hanya digunakan pada hadis tertentu dan tidak 

terlihat dominan dalam bab halawah al-iman. 

 



562 
 

Pendekatan Syarah: Cara Pandang dalam Menjelaskan Hadis 

Dalam syarah Hadis, pendekatan merujuk pada sudut pandang atau cara 

memahami makna hadis. Terdapat beberapa pendekatan yang biasa digunakan, antara 

lain: 

1. Pendekatan linguistik (kebahasaan) 

2. Pendekatan teologis-normatif 

3. Pendekatan sosio-historis 

4. Pendekatan antropologis 

Dalam bab “halawah al-iman”, Ibnu Hajar menggunakan dua pendekatan utama: 

a. Pendekatan Linguistik 

Ibnu Hajar menjelaskan kata demi kata dalam hadis menggunakan ilmu-ilmu 

bahasa Arab klasik seperti nahwu (tata bahasa), sharaf (ilmu bentuk kata), dan balaghah 

(seni bahasa). Misalnya, istilah "halawah al-iman" disebutnya sebagai bentuk isti’arah 

atau pengandaian. Rasa manis secara fisik dianalogikan dengan rasa manis spiritual 

yang dirasakan seorang mukmin ketika cinta kepada Allah dan Rasul lebih besar 

daripada segalanya. 

Ia juga menjelaskan struktur kalimat dan makna gramatikal yang memengaruhi 

pemahaman hadis, sesuatu yang penting untuk memastikan makna tidak salah 

ditangkap. 

b. Pendekatan Teologis-Normatif 

Pendekatan ini lebih mengedepankan makna dan kandungan agama yang 

dibawa Hadis. Ibnu Hajar banyak mengaitkan Hadis yang dijelaskan dengan ayat-ayat 

Al-Qur’an dan Hadis lain yang mendukung makna tersebut. Misalnya, dalam 

menjelaskan makna kelezatan iman, ia mengutip surat Ibrahim ayat 24 yang 

menggambarkan iman seperti pohon yang berbuah manis. Ini menunjukkan bahwa 

rasa manis iman merupakan hasil dari penghayatan dan ketaatan mendalam. 

Ibnu Hajar juga menunjukkan bagaimana keimanan yang kuat akan melahirkan 

tindakan-tindakan seperti sabar, tawakal, dan kerelaan terhadap takdir Allah, serta 

menjauhkan diri dari maksiat. 

Sebaliknya, pendekatan sosio-historis (melihat konteks sejarah atau latar belakang 

munculnya hadis) dan antropologis (melihat pola perilaku masyarakat) tidak banyak 

terlihat dalam bagian ini. 



563 
 

 

Teknik Syarah: Cara Praktis Menjelaskan Hadis 

Teknik syarah merujuk pada metode praktis atau langkah-langkah yang 

digunakan untuk menguraikan dan menyampaikan makna Hadis. Dalam Fath al-Bari, 

terutama pada bab halawah al-iman, Ibnu Hajar menggunakan dua teknik utama: 

a. Teknik Tekstual 

Ini adalah teknik penjelasan Hadis berdasarkan makna literal atau sesuai teks 

aslinya. Ibnu Hajar tidak menambahkan konteks sosial atau penyesuaian zaman, 

melainkan menjelaskan isi hadis berdasarkan teks, struktur bahasa, dan makna aslinya 

sebagaimana dimaksud Rasulullah SAW. 

Contohnya, ketika menjelaskan kata "cinta kepada Allah dan Rasul", beliau 

membedakan antara cinta wajib (yang mendorong seseorang untuk taat dan 

meninggalkan maksiat) dan cinta sunnah (yang menjadikan seseorang lebih aktif dalam 

melakukan ibadah sunnah dan menjauhi hal-hal yang tidak jelas status hukumnya). 

b. Teknik Intertekstual 

Teknik ini mengaitkan hadis yang sedang dibahas dengan teks-teks lain dalam 

Al-Qur’an atau hadis lain yang memiliki keterkaitan makna. Misalnya, setelah 

mengemukakan hadis, Ibnu Hajar menyebutkan ayat-ayat Al-Qur’an yang menjelaskan 

makna iman, pohon keimanan, dan tanda-tanda iman yang kuat. Ini membantu 

pembaca memahami bahwa hadis tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi merupakan 

bagian dari keseluruhan ajaran Islam. 

Teknik kontekstual, yaitu memahami hadis dengan mempertimbangkan situasi 

sosial saat hadis itu disampaikan atau diterapkan dalam konteks kekinian, hanya 

sedikit digunakan. Hal ini wajar, mengingat pendekatan Ibnu Hajar memang lebih 

fokus pada tafsir teks secara langsung.  



564 
 

KESIMPULAN 

Berdasarkan uraian di atas, diperoleh simpulan bahwa Ibnu Hajar al-Asqalani 

merupakan sosok ulama besar dalam disiplin ilmu hadis yang memiliki kontribusi luar 

biasa dalam mengembangkan metodologi kritik hadis, ilmu rijal, dan penyusunan 

kitab-kitab rujukan utama di bidang ini. Melalui berbagai karya seperti Fath al-Bari, 

Nukhbatul Fikr, dan Taqrib al-Tahdzib, Ibnu Hajar telah menunjukkan dirinya sebagai 

seorang muhaddis, mujtahid, dan pemikir yang komprehensif. 

Pemikirannya dalam ilmu hadis tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis, 

mencakup metode penilaian terhadap perawi melalui sistem jarh wa ta’dil, klasifikasi 

martabat perawi, serta pengambilan keputusan atas kualitas sanad dan matan hadis 

secara cermat dan obyektif. Dalam penyusunan kitab Taqrib al-Tahdzib, misalnya, Ibnu 

Hajar merumuskan evaluasi terhadap ribuan perawi hadis dengan pendekatan ringkas 

namun mendalam. 

Sementara dalam karya Fath al-Bari, Ibnu Hajar mengembangkan metode syarah 

Hadis secara tahlili (analitis), menggunakan pendekatan linguistik dan teologis-normatif, 

serta teknik syarah tekstual dan intertekstual. Pendekatan ini menunjukkan bagaimana 

beliau memadukan keilmuan Hadis klasik dengan kekuatan rasionalitas dan kehati-

hatian dalam menilai validitas sebuah riwayat. 

Ibnu Hajar juga terbuka dalam menerima Hadis da’if untuk diamalkan dalam 

konteks keutamaan amal (fadhail a’mal) selama memenuhi syarat-syarat tertentu, seperti 

tidak terlalu lemah dan tidak berkaitan dengan akidah atau hukum pokok. Sikap ini 

menunjukkan keseimbangan antara kehati-hatian dan kemanfaatan dalam menyikapi 

tradisi hadis. 

Keseluruhan pemikiran dan karya Ibnu Hajar menunjukkan bahwa beliau bukan 

hanya ahli hadis secara teknis, tetapi juga seorang intelektual yang mampu 

menjembatani antara tradisi ulama terdahulu dan kebutuhan kajian hadis yang 

aplikatif dan mendalam hingga hari ini. Maka tidak berlebihan jika Ibnu Hajar digelari 

sebagai Amirul Mukminin fi al-Hadits (pemimpin kaum mukminin dalam ilmu hadis) 

oleh banyak ulama setelahnya. 

 

 

 



565 
 

 

REFERENSI 

Abi Falah Abd Hayyi Al-Hanbali, Syihabuddin "Syajaratu Dzahab Fi Akhbari Man 
Dzahab" (Damaskus: Dar Ibn Katsir), 1986. 

Afwazi, Beny “Pergeseran dan Perkembangan, Terma Mutawattir Dalam Studi Hadis,” 
Islamuna, 4, No. 1 (2017): 32–61.  

Al-Khatib, Ajaj Ushulu Al-Hadis Ulumuhu Wa Mustholahuhu, (Libanon : Dar Al-Fikr), 
2006.  

al-Maliki Sayyid Muhammad Alawi. al-Manhalu al-Lathif Fi Ushuli Hadis al-Syarif, 
(Surabaya: Maktab Markazi), 2021. 

Ali al-Syaukani, Muhammad bin Al-badru al-Thali’u (Kairo : Dar al-Kitab al-Islami). 

Al-Suyuthi, Jalaluddin "Nazmu Al-’Iqyan Li Suyuthi,” (Libanon : Maktabah Ilmiyah). 

Arifin, Zainul Studi Kitab Hadis, Al-Muna, 2013.  

As-Sakhawi, ad-Daw u’ al-Lami’ Li ahli al-Qarni at-Tasi’,(t.t.p, t.p, t.t),. 

Hajar, Ibnu Inbaul Ghamri Bi Anbai Al-Umri, (Beirut : Dar KutubAl-'Ilmiyah).  

Ali Imron, “Dasar-Dasar Ilmu Jarh Wa Ta’didil,” Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 
(2017): 293, https://doi.org/10.14421/mjsi.22.1371 

Khon, Abdul Majid. Ulumul Hadis (Jakarta : Amzah), 2015. 

Muafi Bin Thohir, Moh “Pendapat Muhadditsin Terhadap Hadits Dhoif Untuk Fadhail ‘ 
Amal dan Pengaruhnya Terhadap Pengamalan Ibadah,” Al-Thiqah-Jurnal Ilmu 
Keislaman 2, No. 2 (2019): 

Sattar, Abdul “Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalani Amirul Mu’minin Fi Al-Hadis,” 1996. 

Sakhawi, Syamsuddin "Jawahiru Wa Durar Fi Tarjamati Syaikh Al-Islam Ibn Hajar". 
(Libanon: Dar Ibn Hazm), 1999. 

Salihima, Syamsuez “Historiografihadis Hasan Dan Dhaif,” Jurnal Adabiyah X (2010). 

Suliaman, Ishak Haji. “Ibnu Hajar Al-’Asqalani: Biografi Seorang Tokoh Ilmu Hadits.” 
Jurnal Usuluddin 7 (1998): 97–128. 

Suryadi, Metodologi Ilmu Rijal Hadis (Yogyakarta: TH-Press, 2012) 

Syihabuddin Abi Falah Abd Hayyi Al-Hanbali "Syajaratu Dzahab Fi Akhbari Man Dzahab" 
(Damaskus: Dar Ibn Katsir), 1986. 

Tahhan, Muhammad al. “Taysir Musthalah Al Hadis, (Indonesia : al-Haramain)” 2004. 

https://doi.org/10.14421/mjsi.22.1371

