.

JURNAL MUDABBIR

) . .
_';}3‘ ~ (Journal Research and Education Studies)
TNE Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025

R

e < http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Reposisi Ulama dalam Politik Era Disrupsi: Telaah Tematik Tafsir
Al-Azhar Karya Buya Hamka
Andi Mahendral!, Ahmad Zuhri?, Aprilinda M Harahap?
L23Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: andimahendra2705@gmail.com!, zuhriahmad@uinsu.ac.id?,
aprilindamartinondang@uinsu.ac.id3

ABSTRAK

Peran ulama dalam politik kontemporer mengalami tantangan serius di tengah era
disrupsi yang ditandai oleh krisis etika publik, maraknya disinformasi, dan melemahnya
otoritas moral. Di sisi lain, sebagian ulama justru mengambil sikap apolitis atau
pragmatis, menjauh dari peran historisnya sebagai penjaga nilai dan penyeimbang
kekuasaan. Dalam konteks ini, pemikiran Buya Hamka melalui Tafsir al-Azhar
menawarkan paradigma alternatif yang menempatkan ulama sebagai agen etis-politik
yang berperan aktif dalam membangun tatanan sosial yang adil dan bermartabat.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode tafsir
tematik (fafsir al-mawdi’t) untuk menganalisis penafsiran Hamka terhadap QS. Ali
‘Imran: 104, QS. an-Nisa’: 58-59, dan QS. asy-Sytra: 38. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa Hamka memandang ulama sebagai pemegang amanah kebenaran yang harus
hadir dalam ruang publik untuk menegakkan keadilan, mengawasi kekuasaan, dan
memfasilitasi musyawarah sebagai prinsip dasar kehidupan politik Islam. Pemikirannya
membentuk model keulamaan yang integratif —menggabungkan spiritualitas,
intelektualitas, dan keterlibatan social yang sangat relevan untuk menjawab krisis
kepemimpinan moral di era digital.

Kata Kunci: Ulama, Politik Islam, Disrupsi, Buya Hamka, Tafsir al-Azhar

1853


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:andimahendra2705@gmail.com
mailto:zuhriahmad@uinsu.ac.id
mailto:aprilindamartinondang@uinsu.ac.id

ABSTRACT

The role of Islamic scholars (ulama) in contemporary politics is facing significant challenges amid
a disruptive era marked by ethical decline in public leadership, widespread misinformation, and
the erosion of religious authority. While some ulama have chosen an apolitical or pragmatic stance,
Buya Hambka — through his seminal work Tafsir al-Azhar — offers an alternative paradigm that
positions ulama as ethical-political agents committed to justice, public responsibility, and spiritual
quidance. This study employs a qualitative-descriptive approach using the thematic exegesis
method (tafsir al-mawdu 1) to analyze Hamka's interpretation of key verses: QS. Ali “Imran [3]:
104, QS. an-Nisa’ [4]: 58-59, and QS. asy-Syura [42]: 38. The findings reveal that Hamka
constructs a vision of ulama who are not merely conveyors of religious texts, but active moral
leaders entrusted with the mission of upholding justice, monitoring political power, and promoting
participatory governance through shiira (consultation). His thought articulates an integrative
model of religious leadership that combines spirituality, intellectual engagement, and sociopolitical
involvement — highly relevant in addressing the crisis of moral authority in the digital era.

Keywords: Ulama, Islamic Politics, Disruption, Buya Hamka, Tafsir al-Azhar.

PENDAHULUAN

Sejarah pemikiran Islam telah memperlihatkan bahwa ulama memiliki posisi yang
tidak hanya sakral, tetapi juga strategis (Saparudin, 2022). Mereka adalah penjaga
ortodoksi, penafsir otoritatif wahyu, sekaligus pemimpin opini publik yang secara
historis memainkan peran penting dalam pembentukan tatanan sosial-politik. Di
Nusantara, peran ulama tidak berhenti di mimbar masjid atau ruang pengajian; mereka
terlibat langsung dalam gerakan kemerdekaan, reformasi sosial, dan konsolidasi moral
bangsa (Muhammaddiah dkk., 2025). Namun demikian, dalam lanskap politik
kontemporer yang ditandai oleh disrupsi teknologi, hilangnya otoritas moral tradisional,
serta polarisasi sosial yang kian mendalam, peran ulama mengalami tantangan yang
kompleks dan multidimensi (Kurniawan dkk., 2022; Yahya & Sahidin, 2022).

Era digital telah membuka ruang partisipasi yang luas bagi siapa pun untuk
bersuara dalam wacana public (Dahlberg, 2001; Riemer & Peter, 2021). Sementara pada
satu sisi hal ini memperkuat demokratisasi informasi, pada sisi lain justru memunculkan
fenomena yang mengganggu: banalitas otoritas, munculnya “ulama instan,” serta
menguatnya populisme keagamaan yang kerap memanipulasi simbol agama untuk
kepentingan politik jangka pendek (Imam, 2022; Yilmaz & Morieson, 2021). Dalam situasi
semacam ini, pertanyaan krusial yang muncul adalah: bagaimana ulama seharusnya
memosisikan diri dalam ruang politik yang terus berubah tanpa kehilangan integritas
keilmuan dan moralitas publiknya?

Menjawab pertanyaan tersebut memerlukan rujukan pada figur-figur ulama yang
tidak hanya berwawasan keagamaan mendalam, tetapi juga memiliki sensitivitas sosial-
politik yang tajam. Salah satu tokoh yang relevan untuk dikaji ulang dalam konteks ini

1854



adalah Buya Hamka (1908-1981), seorang ulama, intelektual publik, dan penulis
produktif yang meninggalkan warisan pemikiran monumental dalam Tafsir al-Azhar.
Tafsir ini tidak hanya menguraikan kandungan ayat-ayat Al-Qur’an secara tekstual,
tetapi juga menghadirkan pembacaan kontekstual yang responsif terhadap persoalan
kebangsaan, kepemimpinan, dan keadilan sosial. Hamka tidak melihat agama dan
politik sebagai dua ranah yang saling menegasikan, melainkan sebagai dua sisi dari misi
profetik: menyampaikan kebenaran dan menegakkan keadilan (Gozali dkk., 2022;
Mansyur dkk., 2022).

Kajian-kajian sebelumnya telah mengungkap kontribusi ulama dalam sejarah
politik Indonesia maupun tantangan yang mereka hadapi di era demokrasi digital (Fealy
& Bush, 2014; Bleck & Thurston, 2022). Namun, kajian yang secara sistematis memeriksa
pemikiran Buya Hamka dalam konteks politik kontemporer, khususnya dengan
pendekatan tafsir tematik terhadap isu-isu disrupsi sosial-politik, masih jarang
ditemukan. Padahal, dalam Tafsir al-Azhar, Hamka menawarkan kerangka etis dan
teologis yang relevan untuk memahami peran ulama sebagai aktor moral yang harus
bersikap aktif —bukan reaktif — dalam menjawab tantangan zaman.

Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi reposisi peran ulama dalam politik
Indonesia kontemporer berdasarkan pemikiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar.
Dengan menganalisis ayat-ayat kunci seperti QS. Ali ‘Imran: 104, QS. an-Nisa’: 58-59,
dan QS. asy-Sytra: 38, artikel ini menegaskan bahwa Hamka memandang ulama bukan
sekadar pewaris pengetahuan agama, tetapi sebagai moral compass yang harus hadir
dalam ruang publik untuk mengoreksi arah bangsa. Melalui pendekatan tafsir tematik
dan kerangka analisis sosial-politik, artikel ini hendak menunjukkan bahwa warisan
tafsir Hamka tetap relevan dalam membentuk etika kepemimpinan, membimbing
masyarakat digital, dan membangun narasi keislaman yang konstruktif di tengah krisis
nilai.

TINJAUAN PUSTAKA

Kajian tentang ulama dan politik dalam konteks Islam memiliki akar historis yang
panjang dan refleksi kontemporer yang dinamis. Dalam kerangka klasik, ulama sering
diposisikan sebagai hamala al-‘ilm (pembawa ilmu) dan warathat al-anbiya’ (pewaris nabi)
(Azizah & Firdawaty, 2024; Whyte, 2024), yang memiliki tanggung jawab moral untuk
menjaga kemurnian ajaran dan memandu umat dalam segala aspek kehidupan,
termasuk politik. Dalam konsepsi ini, politik bukan entitas sekuler, tetapi ruang
perwujudan nilai-nilai ilahiyah seperti keadilan (‘adl), amanah, dan musyawarah
(Nurkholish, 2023). Ulama, dengan kapasitas intelektual dan moralnya, memainkan
fungsi intermediari antara teks suci dan konteks profan, antara aspirasi ilahiah dan
realitas historis (Saparudin, 2022).

Namun, dalam dunia Muslim modern, posisi ulama tidak lagi stabil. Di satu sisi,
mereka tetap menjadi rujukan moral dalam masyarakat; di sisi lain, otoritas mereka

1855



sering kali digugat oleh dinamika demokrasi, pluralisme pengetahuan, dan transformasi
digital. Arifianto mencatat pergeseran otoritas dari ulama arus utama seperti Nahdlatul
Ulama dan Muhammadiyah ke kelompok-kelompok konservatif yang lebih vokal dalam
isu-isu politik identitas (Arifianto, 2020). Fealy dan Bush serta Bleck dan Thurston juga
mengamati bahwa dalam konteks demokrasi, ulama terlibat dalam spektrum politik
yang luas, dari advokasi moral hingga kooptasi kekuasaan, sering kali tanpa kontrol etis
yang memadai (Bleck & Thurston, 2022; Fealy & Bush, 2014).

Perubahan besar yang dipicu oleh era disrupsi — ditandai oleh kecepatan informasi,
algoritma media sosial, dan mobilisasi politik digital —semakin memperumit posisi
ulama. Media sosial kini menjadi arena utama produksi wacana keagamaan-politik,
sering kali tanpa otoritas atau mekanisme klarifikasi (Faizin dkk., 2025; Sipa dkk., 2021).
Dalam lingkungan semacam ini, ulama tidak hanya dituntut memahami dalil, tetapi juga
cakap membaca peta sosial-politik dan mampu mengkomunikasikan ajaran Islam secara
kontekstual. Tantangan lain datang dari dalam komunitas intelektual itu sendiri. Sholeh
dan Sa’diyah dkk. (2023) mengkritik disfungsi insan akademik Muslim yang gagal
berperan sebagai penyeimbang narasi public (Sa’diyah dkk., 2023; Sholeh, 2023). Ketika
akademisi bersikap diam atau justru terlibat dalam legitimasi kebijakan yang bermasalah
secara etika, kekosongan diskursus kritis tidak dapat dihindari. Dalam konteks
Indonesia, hal ini memunculkan kebutuhan mendesak akan ulama yang tidak hanya alim
dalam teks, tetapi juga aktif secara sosial dan visioner dalam berpolitik.

Tradisi tafsir kontemporer memperlihatkan kontribusi Buya Hamka menjadi
perhatian tersendiri. Melalui Tafsir al-Azhar, Hamka menawarkan pendekatan tafsir yang
kontekstual, rasional, dan bercorak sosial-politik. la menekankan bahwa dakwah tidak
hanya berbicara pada tataran spiritual, tetapi juga pada dimensi sosial-politik umat. Ia
menyerukan keterlibatan ulama dalam menegakkan amar ma’ruf nahi munkar, menjaga
amanah kekuasaan, dan melawan kezaliman, sebagaimana termuat dalam
penafsirannya terhadap QS. Ali ‘Imran: 104 dan QS. an-Nisa”": 58-59 (Hamka, t.t.-a; t.t.-
d). Penekanan Hamka pada pentingnya ulama memahami politik, budaya, dan
masyarakat menjadikannya relevan sebagai objek studi dalam menjawab tantangan
keulamaan masa kini (Mansyur dkk., 2022; Gozali dkk., 2022). Meski demikian, kajian
yang menyoroti Tafsir al-Azhar secara tematik untuk mengevaluasi peran ulama dalam
lanskap politik disrupsi masih terbatas. Penelitian ini mengisi celah tersebut dengan
menempatkan Hamka sebagai representasi tafsir kontekstual yang mengintegrasikan
nilai-nilai Qur’ani dalam diskursus kebangsaan dan etika publik.

1856



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan fokus pada
eksplorasi makna yang terkandung dalam teks tafsir secara mendalam dan kontekstual.
Pendekatan ini dipilih karena mampu mengungkap kompleksitas pemikiran Buya
Hamka mengenai peran ulama dalam politik secara interpretatif, bukan sekadar
menjelaskan fenomena secara kuantitatif (Moleong, 2021). Penelitian ini bersifat
kepustakaan (library research), karena seluruh data diperoleh dari sumber-sumber
tertulis, baik primer maupun sekunder. Metode utama yang digunakan adalah tafsir
tematik atau fafsir al-mawdii’i, yaitu metode penafsiran Al-Qur’an yang menghimpun
seluruh ayat yang terkait dengan satu tema tertentu, lalu dianalisis secara menyeluruh
untuk membangun pemahaman yang utuh terhadap tema tersebut (Farmawi, 1994).
Dalam konteks ini, tema yang dikaji adalah peran ulama dalam politik dan tanggung
jawab etis mereka dalam menjaga amanah kekuasaan, sebagaimana tercermin dalam
karya monumental Buya Hamka, Tafsir al-Azhar.

Data primer dalam penelitian ini adalah Tafsir al-Azhar, khususnya pada ayat-ayat
yang secara eksplisit atau implisit berkaitan dengan topik kepemimpinan, tanggung
jawab sosial, dan fungsi moral ulama, yakni QS. Ali ‘Imran [3]: 104, QS. an-Nisa’ [4]: 58-
59, dan QS. asy-Syura [42]: 38. Data sekunder diperoleh dari literatur akademik yang
relevan, seperti buku, artikel jurnal, dan kajian ilmiah yang membahas pemikiran politik
Islam, disrupsi teknologi dalam ruang publik Islam, serta peran ulama dalam sejarah dan
kontemporer. Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan cara
menelaah teks Tafsir al-Azhar dan mengaitkannya dengan konteks sosial-politik era
disrupsi. Teknik analisis dilakukan dalam empat tahap: pertama, identifikasi tema
utama; kedua, eksplorasi narasi tafsir Hamka; ketiga, kontekstualisasi tafsir dalam
realitas politik Indonesia kontemporer; dan keempat, sintesis normatif-kontekstual
untuk merumuskan kembali peran ulama dalam kerangka etika politik Islam.

Validitas interpretasi digunakan teknik triangulasi sumber dan teori, yaitu
membandingkan penafsiran Hamka dengan tafsir klasik seperti Ibnu Katsir dan al-
Maraghi, serta tafsir kontemporer seperti Sayyid Qutb. Selain itu, argumen-argumen
yang dikembangkan dalam artikel ini dikonfirmasi melalui dialog kritis dengan temuan-
temuan dalam studi sebelumnya tentang ulama dan politik, serta kajian tentang disrupsi
digital dan implikasinya terhadap otoritas keagamaan. Dengan pendekatan ini, artikel
ini tidak hanya mengulas pemikiran Hamka sebagai warisan intelektual, tetapi juga
menghadirkannya sebagai kerangka normatif yang hidup untuk menanggapi tantangan
politik dan sosial umat Islam di era modern.

1857



HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Ulama sebagai Agen Etis-Politik

Ulama memiliki peran ganda sebagai penjaga otoritas keagamaan dan penuntun
etika publik. Buya Hamka mengafirmasi posisi strategis ini melalui penafsirannya
terhadap QS. Ali ‘Imran [3]: 104 yang menyatakan, “Dan hendaklah ada di antara kamu
segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang ma’ruf, dan mencegah
dari yang munkar; merekalah orang-orang yang beruntung.” Bagi Hamka, ayat ini bukan
hanya seruan normatif, tetapi perintah aktif bagi ulama untuk tampil di ruang sosial
sebagai agen perubahan moral dan politik.

Hamka menegaskan bahwa ulama tidak boleh membatasi peran mereka hanya
dalam domain ibadah atau pengajaran teks suci, melainkan harus tampil berani dalam
menegakkan keadilan, menyuarakan kebenaran, dan mengoreksi kekuasaan yang
menyimpang. la menyatakan: “Berda’wah untuk menyadarkan raja atau penguasa, atau
kepala negara, pemegang tampuk kekuasaan, mencegah dan membendung
kezalimannya dan berani menuntut keadilan dan kebenaran, adalah jihad yang sangat
afdhal.” (Hamka, t.t.-c). Pernyataan ini memperlihatkan bahwa Hamka memandang
ulama sebagai pelanjut misi kenabian dalam dimensi sosial-politik. Dalam konteks ini,
mereka tidak boleh diam ketika masyarakat menghadapi kemungkaran yang terstruktur,
termasuk korupsi kekuasaan, penindasan rakyat, atau manipulasi hukum.

Bahkan Hamka menyatakan bahwa dalam kondisi tertentu, merebut kekuasaan
menjadi kewajiban moral jika itu dilakukan untuk menegakkan keadilan: “Pertama
sekali dia wajib berusaha merebut kedudukan yang memungkinkan dengan tangan dia
dapat menegakkan yang ma’ruf dan memerangi yang munkar. Artinya ialah
kekuasaan.” (Hamka, t.t.-c). Paradigma ini berseberangan dengan sikap apolitis sebagian
kalangan keagamaan kontemporer yang cenderung menarik diri dari urusan kekuasaan.
Di satu sisi, ada kekhawatiran terhadap politisasi agama; namun di sisi lain, penarikan
diri total justru membuka ruang kosong yang sering kali diisi oleh aktor politik tanpa
nilai etika. Di sinilah urgensi kehadiran ulama sebagai penyeimbang antara nilai spiritual
dan kebutuhan sosial, sebagaimana diungkapkan oleh Fealy & Bush dan Arifianto—
bahwa ulama hari ini harus mampu membangun legitimasi moral sekaligus artikulasi
publik yang kontekstual (Arifianto, 2020; Fealy & Bush, 2014).

Penafsiran Hamka terhadap QS. Ali ‘Imran: 104 juga memiliki resonansi dengan
tradisi tafsir klasik. Ibnu Katsir, misalnya, menafsirkan ayat ini dengan menekankan
peran sahabat Nabi dalam menyeru kepada kebaikan sebagai bentuk keterlibatan sosial-
politik yang aktif (Ibn Katsir, 2000). Demikian pula al-Maraghi menekankan bahwa tugas
amar ma’ruf nahi munkar adalah kewajiban institusional yang melekat pada kelompok
yang memiliki pengetahuan dan integritas moral (Maraghi al-, 1946a). Hamka
melanjutkan wacana ini dengan memasukkan elemen kontemporer seperti kebutuhan
akan pemahaman politik, psikologi massa, dan strategi dakwah modern.

1858



Dalam kerangka sosial-politik Indonesia yang mengalami krisis keteladanan dan
defisit moral public (Yahya & Sahidin, 2022), pemikiran Hamka hadir sebagai corrective
lens untuk memahami ulang fungsi ulama. Di tengah gejolak opini di ruang digital dan
penetrasi populisme agama, ulama tidak hanya dituntut menyampaikan ayat-ayat, tetapi
juga memandu arah publik dengan keberanian moral dan ketajaman kontekstual. Seperti
yang ditegaskannya: “Ilmu masyarakat ini amat perlu bagi si pembawa da’wah dalam
zaman modern.” (Hamka, t.t.-c). Pernyataan ini sejalan dengan pandangan yang
menggarisbawahi pentingnya literasi sosial-politik dalam mempertahankan otoritas
keagamaan di tengah disrupsi digital (Faizin dkk., 2025; Sipa dkk., 2021). Tanpa
penguasaan atas dinamika sosial, ulama akan kehilangan relevansi, dan peran mereka
akan tergantikan oleh figur-figur populis yang hanya memanfaatkan agama sebagai alat
mobilisasi massa. Dengan demikian, Buya Hamka membangun model keulamaan yang
berakar pada nilai wahyu namun berpijak pada realitas, sebuah sintesis antara prinsip
ilahiah dan kepekaan sosial. Dalam model ini, ulama adalah penjaga nilai, agen
perubahan, dan pemimpin opini publik yang tidak hanya menginspirasi dari atas
mimbar, tetapi juga hadir di tengah masyarakat — mendengar, berdialog, dan memimpin.

Etika Kekuasaan dan Amanah Politik

Konsepsi kekuasaan dalam Islam bukanlah persoalan teknis atau administratif
semata, melainkan urusan etis dan teologis yang berakar pada prinsip amanah. Dalam
Tafsir al-Azhar, Buya Hamka memberikan perhatian serius terhadap hal ini melalui
penafsirannya atas QS. an-Nisa" [4]: 58: “Sesungguhnya Allah menyuruh kamu
menyampaikan amanah kepada yang berhak menerimanya, dan apabila kamu menetapkan hukum
di antara manusia hendaklah kamu menetapkannya dengan adil...” Ayat ini menurut Hamka
adalah prinsip universal yang mendasari seluruh bangunan kepemimpinan, baik di
tingkat individu, masyarakat, maupun negara. Hamka menafsirkan “amanah” dalam
ayat ini bukan hanya sebagai titipan barang atau harta, tetapi sebagai simbol dari segala
bentuk tanggung jawab sosial dan politik, termasuk jabatan, kekuasaan, dan peran
kepemimpinan. Ia menulis: “Mengatur pemerintahan yang baik dan memilih orang yang
cakap adalah kewajiban... berpahala barangsiapa yang mengerjakannya dan berdosa
barangsiapa yang menganggapnya enteng saja.” (Hamka, t.t.-a).

Pernyataan ini mencerminkan posisi Hamka yang melihat politik sebagai ladang
pengabdian, bukan medan perburuan kuasa. Dengan demikian, kekuasaan tidak pernah
bebas nilai. Ia harus dikawal dengan etika, ditunaikan sebagai amanah, dan dijalankan
demi keadilan, bukan dominasi. Dalam konteks ini, ulama memiliki tanggung jawab
ganda: mereka tidak hanya mengajarkan nilai-nilai agama, tetapi juga bertugas
mengingatkan penguasa agar tetap berada di jalur yang benar. Jika mereka diam, atau
bahkan turut menikmati kekuasaan tanpa kritik, maka mereka telah mengkhianati fungsi
profetik mereka. Sebagaimana dikritik Hamka: “Ulama-ulama yang membangkit-
bangkit masalah khilafiyah... adalah pengkhianat.” (Hamka, t.t.-a).

1859



Pandangan Hamka ini sejalan dengan pandangan mufassir lainnya. Al-Maraghi
menyebut amanah sebagai fondasi tertinggi dalam pengelolaan masyarakat, baik dalam
konteks personal maupun struktural. Ia menekankan bahwa siapa pun yang memegang
kekuasaan harus dituntut dengan pertanggungjawaban etis kepada Allah dan
masyarakat (Maraghi al-, 1946b). Dalam tafsir Sayyid Qutb, konsep amanah politik
dipahami sebagai tanggung jawab profetik, dan penyelewengannya disebut sebagai
bentuk kezaliman struktural yang tidak hanya merusak umat, tetapi juga mencederai
kepercayaan ilahiyah (Quthb, 2003a).

Dari perspektif kontemporer, pemikiran Hamka ini juga merefleksikan kegelisahan
terhadap praktik politik transaksional dan krisis integritas kepemimpinan, sebagaimana
dikritik oleh Yahya dan Sahidin. Mereka mencatat bahwa sebagian ulama justru
kehilangan posisi kritisnya karena kedekatan dengan elit politik (Yahya & Sahidin, 2022).
Hal ini berakibat pada menurunnya kepercayaan publik terhadap institusi keulamaan,
dan membuka ruang bagi munculnya figur-figur keagamaan alternatif yang sering kali
tanpa fondasi intelektual yang kokoh. Sebaliknya, Hamka menegaskan bahwa ulama
harus tetap menjadi suara nurani yang mengawasi kekuasaan dari jarak yang aman —
tidak terlalu dekat sehingga kehilangan kritik, tetapi juga tidak terlalu jauh sehingga
kehilangan pengaruh. Ia bahkan mengingatkan agar amanah kekuasaan tidak
diserahkan atas dasar hubungan kekeluargaan atau golongan, sebagaimana dicontohkan
oleh Nabi Muhammad saw. yang tetap menyerahkan kunci Ka’bah kepada Usman bin
Thalhah, bukan kepada kerabatnya sendiri: “Sesungguhnya Allah memerintahkan
supaya menunaikan amanat kepada ahlinya... Dan Usman ini adalah keturunan dari
Abdid-Daar.” (Hamka, t.t.-a).

Lebih jauh, Hamka menautkan pelanggaran terhadap amanah kekuasaan dengan
pelanggaran terhadap Tuhan itu sendiri. Ia menulis dengan tegas: “Maka segala maksiat
dan dosa adalah khianat kepada Tuhan.” (Hambka, t.t.-a). Ini menunjukkan bahwa bagi
Hamka, tanggung jawab politik bersifat sakral. Ia tidak boleh diserahkan kepada
pragmatisme, tidak bisa ditoleransi oleh retorika kosong. Kepemimpinan adalah jalan
pengabdian, dan hanya mereka yang mampu menanggung beban moral serta sosialnya
yang layak menyandangnya. Hamka membentuk kerangka politik Islam yang bukan
teokratis dalam arti sempit, tetapi etis-spiritual, di mana ulama memegang peran sentral
sebagai pengawal nilai dan penjaga batas kekuasaan. Mereka tidak menggantikan
pemimpin politik, tetapi menjadi mitra kritis dan suara keadilan. Dalam konteks
Indonesia modern—yang masih berjuang melawan korupsi, nepotisme, dan euforia
kekuasaan—pesan Hamka ini menjadi sangat relevan sebagai fondasi bagi model
keulamaan yang bertanggung jawab dan transformatif.

Musyawarah dan Partisipasi Publik
Konsep musyawarah dalam Islam merupakan prinsip dasar tata kelola masyarakat
yang adil dan inklusif. Dalam QS. asy-Syara [42]: 38, Allah menggambarkan ciri-ciri

1"

masyarakat beriman sebagai “...orang-orang yang menerima seruan Tuhan mereka,

1860



melaksanakan salat, dan urusan mereka diputuskan melalui musyawarah di antara
mereka...” Buya Hamka menafsirkan ayat ini sebagai legitimasi ilahiyah bagi sistem
pemerintahan yang partisipatif, di mana rakyat memiliki suara dan para pemimpin
berkewajiban mendengarkan aspirasi umat.

Dalam Tafsir al-Azhar, Hamka menyatakan bahwa musyawarah bukan sekadar
instrumen demokrasi, melainkan refleksi dari nilai keadaban Islam itu sendiri. Ia
menegaskan bahwa: “Adapun teknik cara, misalnya berperwakilan, dipilihkan
perwakilan itu ditunjuk, agama tidak masuk sampai ke sana. Yang pokok dalam Islam
musyawarah: Syura.” (Hamka, t.t.-b). Pernyataan ini menunjukkan bahwa bagi Hamka,
musyawarah bukan hanya perangkat politik, tetapi juga bagian dari struktur etika publik
yang harus dijaga oleh pemimpin dan ulama. Dalam konteks ini, ulama tidak boleh
mengambil posisi eksklusif di atas umat, tetapi harus berada bersama umat—sebagai
pemandu nilai dan penengah dalam perbedaan, bukan sebagai elit yang terpisah dari
realitas sosial-politik.

Konstruksi pemikiran ini selaras dengan pandangan Sayyid Qutb, yang
menekankan bahwa musyawarah dalam Islam merupakan institusi moral yang
bertujuan menjaga keadilan dan mencegah kekuasaan mutlak. Dalam Fi Zhilal al-Qur’an,
ia menyatakan bahwa urusan umat tidak boleh diserahkan kepada satu otoritas tunggal
tanpa keterlibatan kolektif, karena hal itu membuka jalan bagi kezaliman structural
(Quthb, 2003b). Al-Maraghi pun menafsirkan ayat ini sebagai perintah ilahi untuk
menjadikan diskusi dan musyawarah sebagai asas utama dalam memutuskan urusan
publik, baik dalam skala keluarga, komunitas, maupun negara (Maraghi al-, 1946c).

Lebih dari itu, Hamka mengaitkan musyawarah dengan konsep “keseimbangan
antara agama dan kekuasaan” —bahwa ulama harus memahami realitas politik agar
tidak teralienasi dari zaman. Dalam hal ini, peran ulama tidak cukup hanya sebagai
pemegang otoritas teks, tetapi juga sebagai fasilitator moral dan partisipatoris dalam
diskursus kebijakan. Ia menyarankan bahwa ulama harus memahami ilmu politik,
psikologi massa, dan sosiologi agar dapat menjawab kebutuhan umat secara kontekstual:
“Ilmu politik ini amat diperlukan oleh seorang pembawa da’'wah untuk mengetahui
dalam zaman apa dia hidup.” (Hamka, t.t.-c). Pernyataan ini beresonansi dengan
gagasan Arifianto bahwa otoritas ulama di era demokrasi tidak bisa dipertahankan
hanya melalui warisan karisma atau lembaga, melainkan melalui kemampuan mereka
beradaptasi dengan arus perubahan sosial dan menjadi relevant moral leaders dalam
tatanan public (Arifianto, 2020). Ketika ulama menjauh dari medan musyawarah politik,
mereka berisiko tergantikan oleh suara-suara yang hanya menawarkan kepentingan
sempit tanpa nilai etik yang kuat.

Dalam konteks era disrupsi, di mana ruang publik dibanjiri oleh narasi ideologis
yang dangkal dan partisan, prinsip musyawarah menjadi sangat penting. Media sosial
telah menjadi arena utama pertarungan opini, tetapi sering kali bukan untuk mencari
kebenaran, melainkan untuk mengukuhkan polarisasi (Faizin dkk., 2025; Sipa dkk.,
2021). Dalam situasi ini, ulama perlu hadir sebagai pengimbang dan peneduh, bukan

1861



sebagai penggemar perpecahan. Kehadiran ulama di ruang musyawarah publik digital
menjadi salah satu bentuk reposisi yang relevan: mereka tidak hanya mengisi mimbar,
tetapi juga menyuarakan moderasi dan nilai-nilai Qur’ani dalam ruang komunikasi
massa yang cair dan cepat berubah.

Tantangan dan Relevansi Pemikiran Hamka di Era Disrupsi

Perubahan besar dalam lanskap sosial dan politik global telah menempatkan ulama
dalam posisi yang semakin kompleks. Era disrupsi yang ditandai oleh percepatan
teknologi informasi, ketidakstabilan politik, serta fragmentasi sosial telah menggeser
cara masyarakat berinteraksi, menerima otoritas, dan membentuk opini. Dalam konteks
ini, otoritas ulama yang dahulu berbasis pada keilmuan, keteladanan, dan keberpihakan
moral, kini dihadapkan pada tantangan baru berupa delegitimasi simbolik, popularitas
menggantikan otoritas, dan kemerosotan etika kepemimpinan.

Fenomena ini tercermin dalam meningkatnya jumlah figur agama yang
memperoleh legitimasi melalui popularitas media sosial ketimbang kompetensi
keilmuan. Sebagaimana dicatat bahwa ruang digital memungkinkan lahirnya “ulama
instan” dan populisme keagamaan yang menguasai retorika, tetapi minim kedalaman
epistemologis (Arifianto, 2020; Yilmaz & Morieson, 2021). Dalam banyak kasus, ini
berkontribusi pada penyebaran populisme keagamaan dan polarisasi politik berbasis
identitas, bukan pada penguatan nilai-nilai universal Islam seperti keadilan, kesetaraan,
dan rahmah. Dalam kerangka ini, pemikiran Buya Hamka menjadi sangat relevan dan
preskriptif. Hamka tidak pernah membayangkan ulama sebagai entitas yang steril dari
zaman, apalagi eksklusif dari percakapan publik.

Sebaliknya, ia menghendaki agar ulama menghidupi zamannya tanpa kehilangan
kompas nilai. Ia menulis bahwa: “Ilmu masyarakat ini amat perlu bagi si pembawa
da’wah dalam zaman modern.” (Hamka, t.t.-c). Pernyataan ini menegaskan urgensi
kesadaran sosial-politik dalam kepemimpinan keagamaan. Di tengah era informasi yang
hiperaktif dan penuh noise, ulama dituntut untuk menjadi penjernih wacana, bukan
justru menjadi pengganda kegaduhan. Mereka perlu membangun narasi alternatif yang
berbasis pada kebijaksanaan Qur’ani dan pengalaman historis keulamaan, sebagaimana
diperjuangkan oleh Hamka melalui Tafsir al-Azhar.

Tantangan lain yang diidentifikasi dalam konteks disrupsi adalah krisis
keteladanan dalam kepemimpinan publik. Banyak tokoh keagamaan maupun politik
terjebak dalam relasi kuasa transaksional, kehilangan kredibilitas moral. Yahya dan
Sahidin mencatat kecenderungan sebagian elite agama untuk mengambil posisi
pragmatis, bahkan akomodatif terhadap kekuasaan (Yahya & Sahidin, 2022), sehingga
menyebabkan kehilangan daya kritik yang seharusnya melekat pada peran ulama. Hamka
justru menekankan bahwa ulama sejati adalah mereka yang berani menyuarakan
kebenaran meski berhadapan dengan penguasa. Baginya, keheningan ulama dalam
menghadapi kezaliman bukanlah bentuk hikmah, melainkan kemunafikan intelektual
dan spiritual. Dalam hal ini, ia selaras dengan gagasan Sayyid Qutb yang menyebut

1862



bahwa diam terhadap kemungkaran adalah bentuk paling halus dari kekerasan struktural
terhadap umat (Quthb, 2003b).

Di sisi lain, era disrupsi juga menghadirkan peluang bagi ulama untuk melakukan
reposisi strategis. Teknologi dapat dimanfaatkan sebagai sarana dakwah dan pendidikan
yang lebih luas, asal disertai dengan modal epistemik dan etika komunikasi. Ulama yang
memahami realitas digital, mampu membaca gejala sosial, dan mengaitkannya dengan
pesan wahyu secara bijak, dapat menjadi navigator moral di tengah keterputusan arah
publik. Reposisi inilah yang ditawarkan oleh Hamka: bahwa ulama bukan hanya penjaga
tradisi, tetapi juga penafsir realitas. Mereka tidak cukup hanya menjelaskan dalil, tetapi
harus hadir untuk menafsirkan zaman, membangun nalar kritis umat, dan menyatukan
nilai-nilai spiritual dengan agenda keadilan sosial. Dalam struktur seperti ini, tafsir
bukan hanya bentuk penjelasan teks, tetapi menjadi ruang negosiasi antara wahyu dan
realitas, antara masa lalu dan masa kini, antara idealisme Islam dan dinamika
masyarakat. Maka, pemikiran Hamka tidak hanya relevan dalam tataran normatif, tetapi
juga menjadi tawaran praksis dalam menjawab tantangan disrupsi: ia mengusulkan
model ulama yang aktif, berani, kontekstual, dan tetap setia pada amanah moral Islam.
Dalam suasana yang dipenuhi kebingungan epistemologis dan kelelahan etis, warisan
pemikiran Hamka layak dihidupkan kembali sebagai fondasi bagi keulamaan masa
depan yang integratif dan transformatif.

Reposisi Ulama

Reposisi ulama yang ditawarkan Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar bukan semata
soal pergeseran peran dari ruang keagamaan ke ranah politik, melainkan lebih
mendalam: ia adalah transformasi paradigma keulamaan dari otoritas simbolik menuju
agen transformasi sosial. Dalam perspektif Hamka, ulama bukan hanya penjaga tradisi
keilmuan, tetapi pemikul amanah ilahiyah untuk menjaga keseimbangan antara nilai
spiritual dan tata kelola masyarakat yang adil.

Dari penafsiran terhadap QS. Ali ‘Imran: 104, QS. an-Nisa’: 58-59, dan QS. asy-
Syura: 38, terlihat jelas bahwa Hamka mendorong ulama untuk hadir dalam tiga peran
kunci:

1. Sebagai pemimpin moral (moral compass) yang berani mengkritik kekuasaan
tanpa takut kehilangan popularitas atau posisi.

2. Sebagai penghubung antara teks dan konteks, yang memahami wahyu namun
juga membaca zaman.

3. Sebagai fasilitator musyawarah dan rekonsiliasi sosial, terutama di tengah
fragmentasi umat akibat polarisasi politik dan digital.

Reposisi ini sangat relevan di era disrupsi, saat otoritas keagamaan tidak lagi
ditentukan semata oleh sanad dan ilmu, tetapi juga oleh kapasitas untuk menavigasi
realitas sosial yang kompleks. Legitimasi ulama di era demokrasi dan digital semakin

tergantung pada kemampuan mereka menjadi pemimpin nilai dan narasi. Peringatan

1863



terhadap populisme Islam yang menyebabkan polarisasi juga mengancam di ruang publi
umat Islam, Hamka justru mengusulkan model ulama yang terlatih secara spiritual,
tangguh secara intelektual, dan aktif secara sosial. Lebih dari itu, Hamka menempatkan
reposisi ulama sebagai respons profetik atas krisis multidimensi zaman. Dalam
pandangannya, ulama sejati bukanlah yang sekadar menjelaskan ayat, tetapi yang
menghidupkan ayat melalui tindakan etis dan kepemimpinan publik. Ia menyebut bahwa
ilmu politik, psikologi massa, dan sosiologi adalah bekal penting agar da’i dan ulama
dapat berdakwah secara relevan di masyarakat modern (Hamka, t.t.-c).

hanya mengandalkan retorika normatif. Dalam kerangka Hamka, diamnya ulama
terhadap ketimpangan sosial atau kerusakan moral bukanlah bentuk kebijaksanaan,
tetapi pengkhianatan terhadap amanah ilmu dan wahyu. Seperti diungkapkan dalam
QS. an-Nisa”: 58, amanah kekuasaan harus ditunaikan kepada yang berhak, dan ulama
bertugas mengawasi serta mengingatkan agar hal itu terwujud (Hamka, t.t.-a). Dengan
demikian, reposisi ulama menurut Buya Hamka adalah panggilan untuk membangun
kembali keulamaan yang inklusif, terlibat, dan profetik. Bukan ulama yang terjebak
dalam romantisme masa lalu, tetapi ulama yang membangun masa depan dengan
keberanian moral dan kecakapan intelektual.

KESIMPULAN

Pemikiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar menawarkan kerangka konseptual
yang kuat dan relevan untuk mereposisi peran ulama dalam ruang politik kontemporer.
Melalui pendekatan tafsir tematik terhadap ayat-ayat seperti QS. Ali ‘Imran: 104, QS. an-
Nisa”: 58-59, dan QS. asy-Syura: 38, Hamka membangun visi keulamaan yang tidak
hanya bersandar pada otoritas tekstual, tetapi juga pada sensitivitas sosial, keberanian
moral, dan keterlibatan aktif dalam membela nilai-nilai keadilan dan amanah publik.

Ulama, dalam pandangan Hamka, bukan semata penyampai dalil, tetapi agen etis-
politik yang harus hadir di tengah masyarakat sebagai penjaga nilai ilahiyah dan
pemandu arah umat. Mereka bertugas menyuarakan kebenaran di hadapan kekuasaan,
mengawasi jalannya amanah dalam kepemimpinan, serta menjadi pelaku aktif dalam
musyawarah sosial dan politik. Dalam konteks era disrupsi yang ditandai oleh degradasi
etika publik, fragmentasi sosial, dan delegitimasi otoritas keagamaan, peran ini menjadi
semakin urgen.

Penelitian ini menegaskan bahwa warisan tafsir Hamka tetap relevan untuk
menjawab tantangan zaman. la memberi dasar normatif dan strategis bagi ulama untuk
mereposisi diri: dari figur karismatik menjadi pemimpin moral yang rasional; dari
pengajar teks menjadi penafsir realitas; dan dari penjaga tradisi menjadi agen
transformasi. Relevansi pemikirannya semakin menonjol ketika disandingkan dengan
konteks politik Indonesia yang sedang mengalami krisis kepercayaan publik dan

1864



maraknya populisme keagamaan tanpa basis etika yang kokoh. Dengan demikian, artikel
ini merekomendasikan perlunya penguatan kapasitas ulama dalam menghadapi era
disrupsi, baik melalui pendidikan multidisipliner, literasi digital, maupun pemahaman
yang mendalam terhadap isu-isu kontemporer. Buya Hamka, melalui Tafsir al-Azhar,
menunjukkan bahwa menjadi ulama di zaman modern tidak cukup hanya dengan
menguasai ilmu agama, tetapi juga harus hadir sebagai juru bicara etika publik dan
penjaga nurani umat.

REFERENSI

Arifianto, A. R. (2020). Rising Islamism and the Struggle for Islamic Authority in Post-
Reformasi Indonesia. TRaNS: Trans-Regional and -National Studies of Southeast
Asia, 8(1), 37-50. https:/ /doi.org/10.1017/trn.2019.10

Azizah, L. N., & Firdawaty, L. (2024). Views of Nahdatul Ulama and Muhammadiyah
Ulama on the Consideration of the Ability of Heirs As the Basis For the
Distribution of Inheritance Property. RADEN INTAN: Proceedings on Family and
Humanity, 1(1), Article 1.

Bleck, J., & Thurston, A. (2022). Exploring the Role of Islam in Mali: Service Provision,
Citizenship, and Governance. Dalam M. Cammett & P. Jones (Ed.), The Oxford
Handbook of Politics in Muslim Societies (hlm. 0). Oxford University Press.
https:/ /doi.org/10.1093 / oxfordhb/9780190931056.013.38

Dahlberg, L. (2001). The Internet and Democratic Discourse: Exploring The Prospects of
Online Deliberative Forums Extending the Public Sphere. Information,
Communication & Society, 4(4), 615-633.
https:/ /doi.org/10.1080/13691180110097030

Faizin, B, Fitri, S. A., As, E., Maylawati, D. S, Rizqullah, N., & Ramdhani, M. A. (2025).
Polarization of Religious Issues in Indonesia’s Social Media Society and Its
Impact on Social Conflict. Journal of Applied Data Sciences, 6(1), Article 1.
https:/ /doi.org/10.47738 /jads.v6il.447

Farmawi, Abd. A.-H. (1994). Metode Tafsir Mawdhuiy (1 ed.). Raja Grapindo Persada.
https:/ /balaiyanpus.jogjaprov.go.id/opac/ detail-opac?id=84004

Fealy, G., & Bush, R. (2014). The Political Decline of Traditional Ulama in Indonesia.
https:/ /doi.org/10.1163 /15685314-04205004

Gozali, M. P., Kurniawati, & Ibrahim, N. (2022). Buya Hamka: Nationalism in Islamic
Education in Indonesia. International Journal of Social Science and Business, 6(4),
Article 4. https:/ /doi.org/10.23887 /ijssb.v6i4.46968

Hamka, A. M. A. K. A. (t.t.-a). Tafsir al-Azhar (Vol. 3). Pustaka Nasional PTE Ltd.

Hamka, A. M. A. K. A. (t.t.-b). Tafsir al-Azhar (Vol. 9). Pustaka Nasional PTE Ltd.

Hamka, A. M. A. K. A. (t.t.-c). Tafsir al-Azhar: Vol. Jilid 2. Pustaka Nasional PTE Ltd.

Ibn Katsir, ‘Imad ad-Din Abu al-Fida’. (2000). Tafsir al-Qur’an al-’Azhim (I, Vol. 2).
Maktabah Awlad asy-Syaikh.

1865



Imam, T. (2022). Venturing and managing disruptive digital innovations: Financial
management concept motivated propositions. International Journal of Innovation
Science, 15(5), 733-755. https:/ /doi.org/10.1108 /IJIS-01-2021-0002

Kurniawan, H., Nurngaini, T., Mubarok, Z., & Afrina, A. (2022). Konsep Keluarga
Sakinah Menurut Hamka. Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 144-162.
https:/ /doi.org/10.58561/jkpi.v1i2.33

Mansyur, A. R., Baharun, H., & Haslinda, H. (2022). Buya Hamka’s Emancipatory
Interpretation in Children’s Education. JURNAL ISLAM NUSANTARA, 6(2),
Article 2. https:/ /doi.org/10.33852/jurnalnu.v6i2.328

Maraghi al-, A. bin M. (1946a). Tafsir al-Maraghi (Vol. 2). Mathba’ah Albani al-Halabi.

Maraghi al-, A. bin M. (1946b). Tafsir al-Maraghi (Vol. 5). Mathba’ah Albani al-Halabi.

Maraghi al-, A. bin M. (1946c). Tafsir al-Maraghi (Vol. 8). Mathba’ah Albani al-Halabi.

Moleong, L. J. (2021). Metode Penelitian Kualitatif (40 ed.). Remaja Rosdakarya.

Muhammaddiah, M. R. bin, Nurdin, S., & Umami, Y. (2025). Reorientasi Metodologi
Istinbat Hukum Nadhlatul Ulama: Dari Pendekatan Tekstual Menuju Respons
Sosial-Kontekstual. NAHNU: Journal of Nahdlatul Ulama and Contemporary Islamic
Studies, 3(1), Article 1. https:/ /doi.org/10.63875/nahnu.v3il.73

Nurkholish. (2023). Politik Kekuasaan Dalam Perspektif Al-Qur’an (Kritik Terhadap Pemikiran
Khildfah Di Indonesia Melalui Pendekatan Affirmative Action). Publica Indonesia
Utama.

Quthb, S. (2003a). Fi Zhilal al-Qur’an (Vol. 1). Dar asy-Syurug.

Quthb, S. (2003b). Fi Zhilal Al-Qur’an (Vol. 2). Dar asy-Syurug.

Riemer, K., & Peter, S. (2021). Algorithmic audiencing: Why we need to rethink free
speech on social media. Journal of Information Technology, 36(4), 409-426.
https:/ /doi.org/10.1177/02683962211013358

Sa’diyah, N. H., Syahri, M., & Widiati, N. (2023). Patologi Ekonomi Politik Masyarakat
Modern dalam Trilogi Novel Negeri Para Bedebah Karya Tere Liye. Jurnal
Onoma: Pendidikan, Bahasa, Dan Sastra, 9(2), Article 2.
https:/ /doi.org/10.30605/ onoma.v9i2.2894

Saparudin, S. (2022). Desakralisasi Otoritas Keagamaan Tuan Guru Purifikasi Salafi
Versus Tradisionalisme Nahdlatul Wathan. Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan
Humaniora, 20(1), 25-44. https:/ /doi.org/10.18592 /khazanah.v20i1.6384

Sholeh, M. I. S. (2023). Relevansi Dan Tantangan Implementasi Hukum Islam Dalam
Konteks Sosial Masyarakat Modern. As-Salam: Jurnal Studi Hukum Islam &
Pendidikan, 12(1), Article 1. https:/ /doi.org/10.51226/assalam.v12i1.484

Sipa, A. M. D., Wadi, H., & Fahrurrazi, F. (2021). Religion and Politics: Symbolization of
Religion in the contestation of legislative elections 2019. Kawanua International
Journal of Multicultural Studies, 2(2), Article 2.
https:/ /doi.org/10.30984 / kijms.v2i2.63

1866



Whyte, S. A. (2024). The Ulama: History, Institutions and Modernity. Dalam S. A. Whyte
(Ed.), Islamic Religious Authority in a Modern Age: Australian and Global Perspectives
(hlm. 29-53). Springer Nature. https://doi.org/10.1007/978-981-99-7931-8_2

Yahya, I, & Sahidin, S. (2022). Relation of religion and practical politics: Contextual
adoption of constitutional Islamic jurisprudence for Muslim clerics in Indonesia.
HTS  Teologiese  Studies /  Theological — Studies, 78(1), Article 1.
https:/ /doi.org/10.4102/hts.v78i1.7405

Yilmaz, I., & Morieson, N. (2021). A Systematic Literature Review of Populism, Religion
and Emotions. Religions, 12(4), Article 4. https:/ /doi.org/10.3390/rel12040272

1867



