
1853 
 
 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir         ISSN: 2774-8391 

  

Reposisi Ulama dalam Politik Era Disrupsi: Telaah Tematik Tafsir  
Al-Azhar Karya Buya Hamka 

 
 

Andi Mahendra1, Ahmad Zuhri2, Aprilinda M Harahap3 

 
1,2,3Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

 
Email: andimahendra2705@gmail.com1, zuhriahmad@uinsu.ac.id2, 

aprilindamartinondang@uinsu.ac.id3   
 

 

ABSTRAK 
 
Peran ulama dalam politik kontemporer mengalami tantangan serius di tengah era 
disrupsi yang ditandai oleh krisis etika publik, maraknya disinformasi, dan melemahnya 
otoritas moral. Di sisi lain, sebagian ulama justru mengambil sikap apolitis atau 
pragmatis, menjauh dari peran historisnya sebagai penjaga nilai dan penyeimbang 
kekuasaan. Dalam konteks ini, pemikiran Buya Hamka melalui Tafsir al-Azhar 
menawarkan paradigma alternatif yang menempatkan ulama sebagai agen etis-politik 
yang berperan aktif dalam membangun tatanan sosial yang adil dan bermartabat. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode tafsir 
tematik (tafsīr al-mawḍū‘ī) untuk menganalisis penafsiran Hamka terhadap QS. Ali 
‘Imran: 104, QS. an-Nisā’: 58–59, dan QS. asy-Syūrā: 38. Temuan penelitian menunjukkan 
bahwa Hamka memandang ulama sebagai pemegang amanah kebenaran yang harus 
hadir dalam ruang publik untuk menegakkan keadilan, mengawasi kekuasaan, dan 
memfasilitasi musyawarah sebagai prinsip dasar kehidupan politik Islam. Pemikirannya 
membentuk model keulamaan yang integratif—menggabungkan spiritualitas, 
intelektualitas, dan keterlibatan social yang sangat relevan untuk menjawab krisis 
kepemimpinan moral di era digital. 
  
Kata Kunci: Ulama, Politik Islam, Disrupsi, Buya Hamka, Tafsir al-Azhar 

 
 
 
 
 

 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:andimahendra2705@gmail.com
mailto:zuhriahmad@uinsu.ac.id
mailto:aprilindamartinondang@uinsu.ac.id


1854 
 
 

 

ABSTRACT 
 
The role of Islamic scholars (ulama) in contemporary politics is facing significant challenges amid 
a disruptive era marked by ethical decline in public leadership, widespread misinformation, and 
the erosion of religious authority. While some ulama have chosen an apolitical or pragmatic stance, 
Buya Hamka—through his seminal work Tafsir al-Azhar—offers an alternative paradigm that 
positions ulama as ethical-political agents committed to justice, public responsibility, and spiritual 
guidance. This study employs a qualitative-descriptive approach using the thematic exegesis 
method (tafsīr al-mawḍūʿī) to analyze Hamka’s interpretation of key verses: QS. Ali ‘Imran [3]: 
104, QS. an-Nisā’ [4]: 58–59, and QS. asy-Syūrā [42]: 38. The findings reveal that Hamka 
constructs a vision of ulama who are not merely conveyors of religious texts, but active moral 
leaders entrusted with the mission of upholding justice, monitoring political power, and promoting 
participatory governance through shūrā (consultation). His thought articulates an integrative 
model of religious leadership that combines spirituality, intellectual engagement, and sociopolitical 
involvement—highly relevant in addressing the crisis of moral authority in the digital era. 
 
Keywords: Ulama, Islamic Politics, Disruption, Buya Hamka, Tafsir al-Azhar. 
 

 

 

PENDAHULUAN 

 

Sejarah pemikiran Islam telah memperlihatkan bahwa ulama memiliki posisi yang 

tidak hanya sakral, tetapi juga strategis (Saparudin, 2022). Mereka adalah penjaga 

ortodoksi, penafsir otoritatif wahyu, sekaligus pemimpin opini publik yang secara 

historis memainkan peran penting dalam pembentukan tatanan sosial-politik. Di 

Nusantara, peran ulama tidak berhenti di mimbar masjid atau ruang pengajian; mereka 

terlibat langsung dalam gerakan kemerdekaan, reformasi sosial, dan konsolidasi moral 

bangsa (Muhammaddiah dkk., 2025). Namun demikian, dalam lanskap politik 

kontemporer yang ditandai oleh disrupsi teknologi, hilangnya otoritas moral tradisional, 

serta polarisasi sosial yang kian mendalam, peran ulama mengalami tantangan yang 

kompleks dan multidimensi (Kurniawan dkk., 2022; Yahya & Sahidin, 2022). 

Era digital telah membuka ruang partisipasi yang luas bagi siapa pun untuk 

bersuara dalam wacana public (Dahlberg, 2001; Riemer & Peter, 2021). Sementara pada 

satu sisi hal ini memperkuat demokratisasi informasi, pada sisi lain justru memunculkan 

fenomena yang mengganggu: banalitas otoritas, munculnya “ulama instan,” serta 

menguatnya populisme keagamaan yang kerap memanipulasi simbol agama untuk 

kepentingan politik jangka pendek (Imam, 2022; Yilmaz & Morieson, 2021). Dalam situasi 

semacam ini, pertanyaan krusial yang muncul adalah: bagaimana ulama seharusnya 

memosisikan diri dalam ruang politik yang terus berubah tanpa kehilangan integritas 

keilmuan dan moralitas publiknya? 

Menjawab pertanyaan tersebut memerlukan rujukan pada figur-figur ulama yang 

tidak hanya berwawasan keagamaan mendalam, tetapi juga memiliki sensitivitas sosial-

politik yang tajam. Salah satu tokoh yang relevan untuk dikaji ulang dalam konteks ini 



1855 
 
 

 

adalah Buya Hamka (1908–1981), seorang ulama, intelektual publik, dan penulis 

produktif yang meninggalkan warisan pemikiran monumental dalam Tafsir al-Azhar. 

Tafsir ini tidak hanya menguraikan kandungan ayat-ayat Al-Qur’an secara tekstual, 

tetapi juga menghadirkan pembacaan kontekstual yang responsif terhadap persoalan 

kebangsaan, kepemimpinan, dan keadilan sosial. Hamka tidak melihat agama dan 

politik sebagai dua ranah yang saling menegasikan, melainkan sebagai dua sisi dari misi 

profetik: menyampaikan kebenaran dan menegakkan keadilan (Gozali dkk., 2022; 

Mansyur dkk., 2022). 

Kajian-kajian sebelumnya telah mengungkap kontribusi ulama dalam sejarah 

politik Indonesia maupun tantangan yang mereka hadapi di era demokrasi digital (Fealy 

& Bush, 2014; Bleck & Thurston, 2022). Namun, kajian yang secara sistematis memeriksa 

pemikiran Buya Hamka dalam konteks politik kontemporer, khususnya dengan 

pendekatan tafsir tematik terhadap isu-isu disrupsi sosial-politik, masih jarang 

ditemukan. Padahal, dalam Tafsir al-Azhar, Hamka menawarkan kerangka etis dan 

teologis yang relevan untuk memahami peran ulama sebagai aktor moral yang harus 

bersikap aktif—bukan reaktif—dalam menjawab tantangan zaman. 

Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi reposisi peran ulama dalam politik 

Indonesia kontemporer berdasarkan pemikiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar. 

Dengan menganalisis ayat-ayat kunci seperti QS. Ali ‘Imran: 104, QS. an-Nisā’: 58–59, 

dan QS. asy-Syūrā: 38, artikel ini menegaskan bahwa Hamka memandang ulama bukan 

sekadar pewaris pengetahuan agama, tetapi sebagai moral compass yang harus hadir 

dalam ruang publik untuk mengoreksi arah bangsa. Melalui pendekatan tafsir tematik 

dan kerangka analisis sosial-politik, artikel ini hendak menunjukkan bahwa warisan 

tafsir Hamka tetap relevan dalam membentuk etika kepemimpinan, membimbing 

masyarakat digital, dan membangun narasi keislaman yang konstruktif di tengah krisis 

nilai. 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

 

Kajian tentang ulama dan politik dalam konteks Islam memiliki akar historis yang 

panjang dan refleksi kontemporer yang dinamis. Dalam kerangka klasik, ulama sering 

diposisikan sebagai ḥamala al-‘ilm (pembawa ilmu) dan warathat al-anbiyā’ (pewaris nabi) 

(Azizah & Firdawaty, 2024; Whyte, 2024), yang memiliki tanggung jawab moral untuk 

menjaga kemurnian ajaran dan memandu umat dalam segala aspek kehidupan, 

termasuk politik. Dalam konsepsi ini, politik bukan entitas sekuler, tetapi ruang 

perwujudan nilai-nilai ilahiyah seperti keadilan (‘adl), amanah, dan musyawarah 

(Nurkholish, 2023). Ulama, dengan kapasitas intelektual dan moralnya, memainkan 

fungsi intermediari antara teks suci dan konteks profan, antara aspirasi ilahiah dan 

realitas historis (Saparudin, 2022). 

Namun, dalam dunia Muslim modern, posisi ulama tidak lagi stabil. Di satu sisi, 

mereka tetap menjadi rujukan moral dalam masyarakat; di sisi lain, otoritas mereka 



1856 
 
 

 

sering kali digugat oleh dinamika demokrasi, pluralisme pengetahuan, dan transformasi 

digital. Arifianto mencatat pergeseran otoritas dari ulama arus utama seperti Nahdlatul 

Ulama dan Muhammadiyah ke kelompok-kelompok konservatif yang lebih vokal dalam 

isu-isu politik identitas (Arifianto, 2020). Fealy dan Bush serta Bleck dan Thurston  juga 

mengamati bahwa dalam konteks demokrasi, ulama terlibat dalam spektrum politik 

yang luas, dari advokasi moral hingga kooptasi kekuasaan, sering kali tanpa kontrol etis 

yang memadai (Bleck & Thurston, 2022; Fealy & Bush, 2014). 

Perubahan besar yang dipicu oleh era disrupsi—ditandai oleh kecepatan informasi, 

algoritma media sosial, dan mobilisasi politik digital—semakin memperumit posisi 

ulama. Media sosial kini menjadi arena utama produksi wacana keagamaan-politik, 

sering kali tanpa otoritas atau mekanisme klarifikasi (Faizin dkk., 2025; Sipa dkk., 2021). 

Dalam lingkungan semacam ini, ulama tidak hanya dituntut memahami dalil, tetapi juga 

cakap membaca peta sosial-politik dan mampu mengkomunikasikan ajaran Islam secara 

kontekstual. Tantangan lain datang dari dalam komunitas intelektual itu sendiri. Sholeh 

dan Sa’diyah dkk. (2023) mengkritik disfungsi insan akademik Muslim yang gagal 

berperan sebagai penyeimbang narasi public (Sa’diyah dkk., 2023; Sholeh, 2023). Ketika 

akademisi bersikap diam atau justru terlibat dalam legitimasi kebijakan yang bermasalah 

secara etika, kekosongan diskursus kritis tidak dapat dihindari. Dalam konteks 

Indonesia, hal ini memunculkan kebutuhan mendesak akan ulama yang tidak hanya alim 

dalam teks, tetapi juga aktif secara sosial dan visioner dalam berpolitik. 

Tradisi tafsir kontemporer memperlihatkan kontribusi Buya Hamka menjadi 

perhatian tersendiri. Melalui Tafsir al-Azhar, Hamka menawarkan pendekatan tafsir yang 

kontekstual, rasional, dan bercorak sosial-politik. Ia menekankan bahwa dakwah tidak 

hanya berbicara pada tataran spiritual, tetapi juga pada dimensi sosial-politik umat. Ia 

menyerukan keterlibatan ulama dalam menegakkan amar ma‘ruf nahi munkar, menjaga 

amanah kekuasaan, dan melawan kezaliman, sebagaimana termuat dalam 

penafsirannya terhadap QS. Ali ‘Imran: 104 dan QS. an-Nisā’: 58–59 (Hamka, t.t.-a; t.t.-

d). Penekanan Hamka pada pentingnya ulama memahami politik, budaya, dan 

masyarakat menjadikannya relevan sebagai objek studi dalam menjawab tantangan 

keulamaan masa kini (Mansyur dkk., 2022; Gozali dkk., 2022). Meski demikian, kajian 

yang menyoroti Tafsir al-Azhar secara tematik untuk mengevaluasi peran ulama dalam 

lanskap politik disrupsi masih terbatas. Penelitian ini mengisi celah tersebut dengan 

menempatkan Hamka sebagai representasi tafsir kontekstual yang mengintegrasikan 

nilai-nilai Qur’ani dalam diskursus kebangsaan dan etika publik. 

 

 

 

 

 

 

 



1857 
 
 

 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan fokus pada 

eksplorasi makna yang terkandung dalam teks tafsir secara mendalam dan kontekstual. 

Pendekatan ini dipilih karena mampu mengungkap kompleksitas pemikiran Buya 

Hamka mengenai peran ulama dalam politik secara interpretatif, bukan sekadar 

menjelaskan fenomena secara kuantitatif (Moleong, 2021). Penelitian ini bersifat 

kepustakaan (library research), karena seluruh data diperoleh dari sumber-sumber 

tertulis, baik primer maupun sekunder. Metode utama yang digunakan adalah tafsir 

tematik atau tafsīr al-mawḍū‘ī, yaitu metode penafsiran Al-Qur’an yang menghimpun 

seluruh ayat yang terkait dengan satu tema tertentu, lalu dianalisis secara menyeluruh 

untuk membangun pemahaman yang utuh terhadap tema tersebut (Farmawi, 1994). 

Dalam konteks ini, tema yang dikaji adalah peran ulama dalam politik dan tanggung 

jawab etis mereka dalam menjaga amanah kekuasaan, sebagaimana tercermin dalam 

karya monumental Buya Hamka, Tafsir al-Azhar. 

Data primer dalam penelitian ini adalah Tafsir al-Azhar, khususnya pada ayat-ayat 

yang secara eksplisit atau implisit berkaitan dengan topik kepemimpinan, tanggung 

jawab sosial, dan fungsi moral ulama, yakni QS. Ali ‘Imran [3]: 104, QS. an-Nisā’ [4]: 58–

59, dan QS. asy-Syūrā [42]: 38. Data sekunder diperoleh dari literatur akademik yang 

relevan, seperti buku, artikel jurnal, dan kajian ilmiah yang membahas pemikiran politik 

Islam, disrupsi teknologi dalam ruang publik Islam, serta peran ulama dalam sejarah dan 

kontemporer. Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan cara 

menelaah teks Tafsir al-Azhar dan mengaitkannya dengan konteks sosial-politik era 

disrupsi. Teknik analisis dilakukan dalam empat tahap: pertama, identifikasi tema 

utama; kedua, eksplorasi narasi tafsir Hamka; ketiga, kontekstualisasi tafsir dalam 

realitas politik Indonesia kontemporer; dan keempat, sintesis normatif-kontekstual 

untuk merumuskan kembali peran ulama dalam kerangka etika politik Islam. 

Validitas interpretasi digunakan teknik triangulasi sumber dan teori, yaitu 

membandingkan penafsiran Hamka dengan tafsir klasik seperti Ibnu Katsir dan al-

Marāghī, serta tafsir kontemporer seperti Sayyid Qutb. Selain itu, argumen-argumen 

yang dikembangkan dalam artikel ini dikonfirmasi melalui dialog kritis dengan temuan-

temuan dalam studi sebelumnya tentang ulama dan politik, serta kajian tentang disrupsi 

digital dan implikasinya terhadap otoritas keagamaan. Dengan pendekatan ini, artikel 

ini tidak hanya mengulas pemikiran Hamka sebagai warisan intelektual, tetapi juga 

menghadirkannya sebagai kerangka normatif yang hidup untuk menanggapi tantangan 

politik dan sosial umat Islam di era modern. 

 

 

 

 

 



1858 
 
 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

Ulama sebagai Agen Etis-Politik  

Ulama memiliki peran ganda sebagai penjaga otoritas keagamaan dan penuntun 

etika publik. Buya Hamka mengafirmasi posisi strategis ini melalui penafsirannya 

terhadap QS. Ali ‘Imran [3]: 104 yang menyatakan, “Dan hendaklah ada di antara kamu 

segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang ma’ruf, dan mencegah 

dari yang munkar; merekalah orang-orang yang beruntung.” Bagi Hamka, ayat ini bukan 

hanya seruan normatif, tetapi perintah aktif bagi ulama untuk tampil di ruang sosial 

sebagai agen perubahan moral dan politik. 

Hamka menegaskan bahwa ulama tidak boleh membatasi peran mereka hanya 

dalam domain ibadah atau pengajaran teks suci, melainkan harus tampil berani dalam 

menegakkan keadilan, menyuarakan kebenaran, dan mengoreksi kekuasaan yang 

menyimpang. Ia menyatakan: “Berda‘wah untuk menyadarkan raja atau penguasa, atau 

kepala negara, pemegang tampuk kekuasaan, mencegah dan membendung 

kezalimannya dan berani menuntut keadilan dan kebenaran, adalah jihad yang sangat 

afdhal.” (Hamka, t.t.-c). Pernyataan ini memperlihatkan bahwa Hamka memandang 

ulama sebagai pelanjut misi kenabian dalam dimensi sosial-politik. Dalam konteks ini, 

mereka tidak boleh diam ketika masyarakat menghadapi kemungkaran yang terstruktur, 

termasuk korupsi kekuasaan, penindasan rakyat, atau manipulasi hukum.  

Bahkan Hamka menyatakan bahwa dalam kondisi tertentu, merebut kekuasaan 

menjadi kewajiban moral jika itu dilakukan untuk menegakkan keadilan: “Pertama 

sekali dia wajib berusaha merebut kedudukan yang memungkinkan dengan tangan dia 

dapat menegakkan yang ma’ruf dan memerangi yang munkar. Artinya ialah 

kekuasaan.” (Hamka, t.t.-c). Paradigma ini berseberangan dengan sikap apolitis sebagian 

kalangan keagamaan kontemporer yang cenderung menarik diri dari urusan kekuasaan. 

Di satu sisi, ada kekhawatiran terhadap politisasi agama; namun di sisi lain, penarikan 

diri total justru membuka ruang kosong yang sering kali diisi oleh aktor politik tanpa 

nilai etika. Di sinilah urgensi kehadiran ulama sebagai penyeimbang antara nilai spiritual 

dan kebutuhan sosial, sebagaimana diungkapkan oleh Fealy & Bush dan Arifianto—

bahwa ulama hari ini harus mampu membangun legitimasi moral sekaligus artikulasi 

publik yang kontekstual (Arifianto, 2020; Fealy & Bush, 2014). 

Penafsiran Hamka terhadap QS. Ali ‘Imran: 104 juga memiliki resonansi dengan 

tradisi tafsir klasik. Ibnu Katsir, misalnya, menafsirkan ayat ini dengan menekankan 

peran sahabat Nabi dalam menyeru kepada kebaikan sebagai bentuk keterlibatan sosial-

politik yang aktif (Ibn Katsir, 2000). Demikian pula al-Marāghī menekankan bahwa tugas 

amar ma’ruf nahi munkar adalah kewajiban institusional yang melekat pada kelompok 

yang memiliki pengetahuan dan integritas moral (Maraghi al-, 1946a). Hamka 

melanjutkan wacana ini dengan memasukkan elemen kontemporer seperti kebutuhan 

akan pemahaman politik, psikologi massa, dan strategi dakwah modern. 



1859 
 
 

 

Dalam kerangka sosial-politik Indonesia yang mengalami krisis keteladanan dan 

defisit moral public (Yahya & Sahidin, 2022), pemikiran Hamka hadir sebagai corrective 

lens untuk memahami ulang fungsi ulama. Di tengah gejolak opini di ruang digital dan 

penetrasi populisme agama, ulama tidak hanya dituntut menyampaikan ayat-ayat, tetapi 

juga memandu arah publik dengan keberanian moral dan ketajaman kontekstual. Seperti 

yang ditegaskannya: “Ilmu masyarakat ini amat perlu bagi si pembawa da’wah dalam 

zaman modern.” (Hamka, t.t.-c). Pernyataan ini sejalan dengan pandangan yang 

menggarisbawahi pentingnya literasi sosial-politik dalam mempertahankan otoritas 

keagamaan di tengah disrupsi digital (Faizin dkk., 2025; Sipa dkk., 2021). Tanpa 

penguasaan atas dinamika sosial, ulama akan kehilangan relevansi, dan peran mereka 

akan tergantikan oleh figur-figur populis yang hanya memanfaatkan agama sebagai alat 

mobilisasi massa. Dengan demikian, Buya Hamka membangun model keulamaan yang 

berakar pada nilai wahyu namun berpijak pada realitas, sebuah sintesis antara prinsip 

ilahiah dan kepekaan sosial. Dalam model ini, ulama adalah penjaga nilai, agen 

perubahan, dan pemimpin opini publik yang tidak hanya menginspirasi dari atas 

mimbar, tetapi juga hadir di tengah masyarakat—mendengar, berdialog, dan memimpin. 

 

Etika Kekuasaan dan Amanah Politik  

Konsepsi kekuasaan dalam Islam bukanlah persoalan teknis atau administratif 

semata, melainkan urusan etis dan teologis yang berakar pada prinsip amanah. Dalam 

Tafsir al-Azhar, Buya Hamka memberikan perhatian serius terhadap hal ini melalui 

penafsirannya atas QS. an-Nisā’ [4]: 58: “Sesungguhnya Allah menyuruh kamu 

menyampaikan amanah kepada yang berhak menerimanya, dan apabila kamu menetapkan hukum 

di antara manusia hendaklah kamu menetapkannya dengan adil...” Ayat ini menurut Hamka 

adalah prinsip universal yang mendasari seluruh bangunan kepemimpinan, baik di 

tingkat individu, masyarakat, maupun negara. Hamka menafsirkan “amanah” dalam 

ayat ini bukan hanya sebagai titipan barang atau harta, tetapi sebagai simbol dari segala 

bentuk tanggung jawab sosial dan politik, termasuk jabatan, kekuasaan, dan peran 

kepemimpinan. Ia menulis: “Mengatur pemerintahan yang baik dan memilih orang yang 

cakap adalah kewajiban... berpahala barangsiapa yang mengerjakannya dan berdosa 

barangsiapa yang menganggapnya enteng saja.” (Hamka, t.t.-a).  

Pernyataan ini mencerminkan posisi Hamka yang melihat politik sebagai ladang 

pengabdian, bukan medan perburuan kuasa. Dengan demikian, kekuasaan tidak pernah 

bebas nilai. Ia harus dikawal dengan etika, ditunaikan sebagai amanah, dan dijalankan 

demi keadilan, bukan dominasi. Dalam konteks ini, ulama memiliki tanggung jawab 

ganda: mereka tidak hanya mengajarkan nilai-nilai agama, tetapi juga bertugas 

mengingatkan penguasa agar tetap berada di jalur yang benar. Jika mereka diam, atau 

bahkan turut menikmati kekuasaan tanpa kritik, maka mereka telah mengkhianati fungsi 

profetik mereka. Sebagaimana dikritik Hamka: “Ulama-ulama yang membangkit-

bangkit masalah khilafiyah... adalah pengkhianat.” (Hamka, t.t.-a). 



1860 
 
 

 

Pandangan Hamka ini sejalan dengan pandangan mufassir lainnya. Al-Marāghī 

menyebut amanah sebagai fondasi tertinggi dalam pengelolaan masyarakat, baik dalam 

konteks personal maupun struktural. Ia menekankan bahwa siapa pun yang memegang 

kekuasaan harus dituntut dengan pertanggungjawaban etis kepada Allah dan 

masyarakat (Maraghi al-, 1946b). Dalam tafsir Sayyid Qutb, konsep amanah politik 

dipahami sebagai tanggung jawab profetik, dan penyelewengannya disebut sebagai 

bentuk kezaliman struktural yang tidak hanya merusak umat, tetapi juga mencederai 

kepercayaan ilahiyah (Quthb, 2003a). 

Dari perspektif kontemporer, pemikiran Hamka ini juga merefleksikan kegelisahan 

terhadap praktik politik transaksional dan krisis integritas kepemimpinan, sebagaimana 

dikritik oleh Yahya dan Sahidin. Mereka mencatat bahwa sebagian ulama justru 

kehilangan posisi kritisnya karena kedekatan dengan elit politik (Yahya & Sahidin, 2022). 

Hal ini berakibat pada menurunnya kepercayaan publik terhadap institusi keulamaan, 

dan membuka ruang bagi munculnya figur-figur keagamaan alternatif yang sering kali 

tanpa fondasi intelektual yang kokoh. Sebaliknya, Hamka menegaskan bahwa ulama 

harus tetap menjadi suara nurani yang mengawasi kekuasaan dari jarak yang aman—

tidak terlalu dekat sehingga kehilangan kritik, tetapi juga tidak terlalu jauh sehingga 

kehilangan pengaruh. Ia bahkan mengingatkan agar amanah kekuasaan tidak 

diserahkan atas dasar hubungan kekeluargaan atau golongan, sebagaimana dicontohkan 

oleh Nabi Muhammad saw. yang tetap menyerahkan kunci Ka‘bah kepada Usman bin 

Thalhah, bukan kepada kerabatnya sendiri: “Sesungguhnya Allah memerintahkan 

supaya menunaikan amanat kepada ahlinya... Dan Usman ini adalah keturunan dari 

Abdid-Daar.”(Hamka, t.t.-a).  

Lebih jauh, Hamka menautkan pelanggaran terhadap amanah kekuasaan dengan 

pelanggaran terhadap Tuhan itu sendiri. Ia menulis dengan tegas: “Maka segala maksiat 

dan dosa adalah khianat kepada Tuhan.” (Hamka, t.t.-a). Ini menunjukkan bahwa bagi 

Hamka, tanggung jawab politik bersifat sakral. Ia tidak boleh diserahkan kepada 

pragmatisme, tidak bisa ditoleransi oleh retorika kosong. Kepemimpinan adalah jalan 

pengabdian, dan hanya mereka yang mampu menanggung beban moral serta sosialnya 

yang layak menyandangnya. Hamka membentuk kerangka politik Islam yang bukan 

teokratis dalam arti sempit, tetapi etis-spiritual, di mana ulama memegang peran sentral 

sebagai pengawal nilai dan penjaga batas kekuasaan. Mereka tidak menggantikan 

pemimpin politik, tetapi menjadi mitra kritis dan suara keadilan. Dalam konteks 

Indonesia modern—yang masih berjuang melawan korupsi, nepotisme, dan euforia 

kekuasaan—pesan Hamka ini menjadi sangat relevan sebagai fondasi bagi model 

keulamaan yang bertanggung jawab dan transformatif. 

 

Musyawarah dan Partisipasi Publik 

Konsep musyawarah dalam Islam merupakan prinsip dasar tata kelola masyarakat 

yang adil dan inklusif. Dalam QS. asy-Syūrā [42]: 38, Allah menggambarkan ciri-ciri 

masyarakat beriman sebagai “…orang-orang yang menerima seruan Tuhan mereka, 



1861 
 
 

 

melaksanakan salat, dan urusan mereka diputuskan melalui musyawarah di antara 

mereka…” Buya Hamka menafsirkan ayat ini sebagai legitimasi ilahiyah bagi sistem 

pemerintahan yang partisipatif, di mana rakyat memiliki suara dan para pemimpin 

berkewajiban mendengarkan aspirasi umat. 

Dalam Tafsir al-Azhar, Hamka menyatakan bahwa musyawarah bukan sekadar 

instrumen demokrasi, melainkan refleksi dari nilai keadaban Islam itu sendiri. Ia 

menegaskan bahwa: “Adapun teknik cara, misalnya berperwakilan, dipilihkan 

perwakilan itu ditunjuk, agama tidak masuk sampai ke sana. Yang pokok dalam Islam 

musyawarah: Syura.” (Hamka, t.t.-b). Pernyataan ini menunjukkan bahwa bagi Hamka, 

musyawarah bukan hanya perangkat politik, tetapi juga bagian dari struktur etika publik 

yang harus dijaga oleh pemimpin dan ulama. Dalam konteks ini, ulama tidak boleh 

mengambil posisi eksklusif di atas umat, tetapi harus berada bersama umat—sebagai 

pemandu nilai dan penengah dalam perbedaan, bukan sebagai elit yang terpisah dari 

realitas sosial-politik. 

Konstruksi pemikiran ini selaras dengan pandangan Sayyid Qutb, yang 

menekankan bahwa musyawarah dalam Islam merupakan institusi moral yang 

bertujuan menjaga keadilan dan mencegah kekuasaan mutlak. Dalam Fi Zhilāl al-Qur’ān, 

ia menyatakan bahwa urusan umat tidak boleh diserahkan kepada satu otoritas tunggal 

tanpa keterlibatan kolektif, karena hal itu membuka jalan bagi kezaliman structural 

(Quthb, 2003b). Al-Marāghī pun menafsirkan ayat ini sebagai perintah ilahi untuk 

menjadikan diskusi dan musyawarah sebagai asas utama dalam memutuskan urusan 

publik, baik dalam skala keluarga, komunitas, maupun negara (Maraghi al-, 1946c). 

Lebih dari itu, Hamka mengaitkan musyawarah dengan konsep “keseimbangan 

antara agama dan kekuasaan”—bahwa ulama harus memahami realitas politik agar 

tidak teralienasi dari zaman. Dalam hal ini, peran ulama tidak cukup hanya sebagai 

pemegang otoritas teks, tetapi juga sebagai fasilitator moral dan partisipatoris dalam 

diskursus kebijakan. Ia menyarankan bahwa ulama harus memahami ilmu politik, 

psikologi massa, dan sosiologi agar dapat menjawab kebutuhan umat secara kontekstual: 

“Ilmu politik ini amat diperlukan oleh seorang pembawa da’wah untuk mengetahui 

dalam zaman apa dia hidup.” (Hamka, t.t.-c). Pernyataan ini beresonansi dengan 

gagasan Arifianto  bahwa otoritas ulama di era demokrasi tidak bisa dipertahankan 

hanya melalui warisan karisma atau lembaga, melainkan melalui kemampuan mereka 

beradaptasi dengan arus perubahan sosial dan menjadi relevant moral leaders dalam 

tatanan public (Arifianto, 2020). Ketika ulama menjauh dari medan musyawarah politik, 

mereka berisiko tergantikan oleh suara-suara yang hanya menawarkan kepentingan 

sempit tanpa nilai etik yang kuat. 

Dalam konteks era disrupsi, di mana ruang publik dibanjiri oleh narasi ideologis 

yang dangkal dan partisan, prinsip musyawarah menjadi sangat penting. Media sosial 

telah menjadi arena utama pertarungan opini, tetapi sering kali bukan untuk mencari 

kebenaran, melainkan untuk mengukuhkan polarisasi (Faizin dkk., 2025; Sipa dkk., 

2021). Dalam situasi ini, ulama perlu hadir sebagai pengimbang dan peneduh, bukan 



1862 
 
 

 

sebagai penggemar perpecahan. Kehadiran ulama di ruang musyawarah publik digital 

menjadi salah satu bentuk reposisi yang relevan: mereka tidak hanya mengisi mimbar, 

tetapi juga menyuarakan moderasi dan nilai-nilai Qur’ani dalam ruang komunikasi 

massa yang cair dan cepat berubah. 

 

Tantangan dan Relevansi Pemikiran Hamka di Era Disrupsi 

Perubahan besar dalam lanskap sosial dan politik global telah menempatkan ulama 

dalam posisi yang semakin kompleks. Era disrupsi yang ditandai oleh percepatan 

teknologi informasi, ketidakstabilan politik, serta fragmentasi sosial telah menggeser 

cara masyarakat berinteraksi, menerima otoritas, dan membentuk opini. Dalam konteks 

ini, otoritas ulama yang dahulu berbasis pada keilmuan, keteladanan, dan keberpihakan 

moral, kini dihadapkan pada tantangan baru berupa delegitimasi simbolik, popularitas 

menggantikan otoritas, dan kemerosotan etika kepemimpinan. 

Fenomena ini tercermin dalam meningkatnya jumlah figur agama yang 

memperoleh legitimasi melalui popularitas media sosial ketimbang kompetensi 

keilmuan. Sebagaimana dicatat bahwa ruang digital memungkinkan lahirnya “ulama 

instan” dan populisme keagamaan yang menguasai retorika, tetapi minim kedalaman 

epistemologis (Arifianto, 2020; Yilmaz & Morieson, 2021). Dalam banyak kasus, ini 

berkontribusi pada penyebaran populisme keagamaan dan polarisasi politik berbasis 

identitas, bukan pada penguatan nilai-nilai universal Islam seperti keadilan, kesetaraan, 

dan rahmah. Dalam kerangka ini, pemikiran Buya Hamka menjadi sangat relevan dan 

preskriptif. Hamka tidak pernah membayangkan ulama sebagai entitas yang steril dari 

zaman, apalagi eksklusif dari percakapan publik.  

Sebaliknya, ia menghendaki agar ulama menghidupi zamannya tanpa kehilangan 

kompas nilai. Ia menulis bahwa: “Ilmu masyarakat ini amat perlu bagi si pembawa 

da’wah dalam zaman modern.” (Hamka, t.t.-c). Pernyataan ini menegaskan urgensi 

kesadaran sosial-politik dalam kepemimpinan keagamaan. Di tengah era informasi yang 

hiperaktif dan penuh noise, ulama dituntut untuk menjadi penjernih wacana, bukan 

justru menjadi pengganda kegaduhan. Mereka perlu membangun narasi alternatif yang 

berbasis pada kebijaksanaan Qur’ani dan pengalaman historis keulamaan, sebagaimana 

diperjuangkan oleh Hamka melalui Tafsir al-Azhar. 

Tantangan lain yang diidentifikasi dalam konteks disrupsi adalah krisis 

keteladanan dalam kepemimpinan publik. Banyak tokoh keagamaan maupun politik 

terjebak dalam relasi kuasa transaksional, kehilangan kredibilitas moral. Yahya dan 

Sahidin mencatat kecenderungan sebagian elite agama untuk mengambil posisi 

pragmatis, bahkan akomodatif terhadap kekuasaan (Yahya & Sahidin, 2022), sehingga 

menyebabkan kehilangan daya kritik yang seharusnya melekat pada peran ulama. Hamka 

justru menekankan bahwa ulama sejati adalah mereka yang berani menyuarakan 

kebenaran meski berhadapan dengan penguasa. Baginya, keheningan ulama dalam 

menghadapi kezaliman bukanlah bentuk hikmah, melainkan kemunafikan intelektual 

dan spiritual. Dalam hal ini, ia selaras dengan gagasan Sayyid Qutb yang menyebut 



1863 
 
 

 

bahwa diam terhadap kemungkaran adalah bentuk paling halus dari kekerasan struktural 

terhadap umat (Quthb, 2003b). 

Di sisi lain, era disrupsi juga menghadirkan peluang bagi ulama untuk melakukan 

reposisi strategis. Teknologi dapat dimanfaatkan sebagai sarana dakwah dan pendidikan 

yang lebih luas, asal disertai dengan modal epistemik dan etika komunikasi. Ulama yang 

memahami realitas digital, mampu membaca gejala sosial, dan mengaitkannya dengan 

pesan wahyu secara bijak, dapat menjadi navigator moral di tengah keterputusan arah 

publik. Reposisi inilah yang ditawarkan oleh Hamka: bahwa ulama bukan hanya penjaga 

tradisi, tetapi juga penafsir realitas. Mereka tidak cukup hanya menjelaskan dalil, tetapi 

harus hadir untuk menafsirkan zaman, membangun nalar kritis umat, dan menyatukan 

nilai-nilai spiritual dengan agenda keadilan sosial. Dalam struktur seperti ini, tafsir 

bukan hanya bentuk penjelasan teks, tetapi menjadi ruang negosiasi antara wahyu dan 

realitas, antara masa lalu dan masa kini, antara idealisme Islam dan dinamika 

masyarakat. Maka, pemikiran Hamka tidak hanya relevan dalam tataran normatif, tetapi 

juga menjadi tawaran praksis dalam menjawab tantangan disrupsi: ia mengusulkan 

model ulama yang aktif, berani, kontekstual, dan tetap setia pada amanah moral Islam. 

Dalam suasana yang dipenuhi kebingungan epistemologis dan kelelahan etis, warisan 

pemikiran Hamka layak dihidupkan kembali sebagai fondasi bagi keulamaan masa 

depan yang integratif dan transformatif. 

 

Reposisi Ulama  

Reposisi ulama yang ditawarkan Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar bukan semata 

soal pergeseran peran dari ruang keagamaan ke ranah politik, melainkan lebih 

mendalam: ia adalah transformasi paradigma keulamaan dari otoritas simbolik menuju 

agen transformasi sosial. Dalam perspektif Hamka, ulama bukan hanya penjaga tradisi 

keilmuan, tetapi pemikul amanah ilahiyah untuk menjaga keseimbangan antara nilai 

spiritual dan tata kelola masyarakat yang adil. 

Dari penafsiran terhadap QS. Ali ‘Imran: 104, QS. an-Nisā’: 58–59, dan QS. asy-

Syūrā: 38, terlihat jelas bahwa Hamka mendorong ulama untuk hadir dalam tiga peran 

kunci: 

1. Sebagai pemimpin moral (moral compass) yang berani mengkritik kekuasaan 

tanpa takut kehilangan popularitas atau posisi. 

2. Sebagai penghubung antara teks dan konteks, yang memahami wahyu namun 

juga membaca zaman. 

3. Sebagai fasilitator musyawarah dan rekonsiliasi sosial, terutama di tengah 

fragmentasi umat akibat polarisasi politik dan digital. 

 

Reposisi ini sangat relevan di era disrupsi, saat otoritas keagamaan tidak lagi 

ditentukan semata oleh sanad dan ilmu, tetapi juga oleh kapasitas untuk menavigasi 

realitas sosial yang kompleks. Legitimasi ulama di era demokrasi dan digital semakin 

tergantung pada kemampuan mereka menjadi pemimpin nilai dan narasi. Peringatan 



1864 
 
 

 

terhadap populisme Islam yang menyebabkan polarisasi juga mengancam di ruang publi 

umat Islam, Hamka justru mengusulkan model ulama yang terlatih secara spiritual, 

tangguh secara intelektual, dan aktif secara sosial. Lebih dari itu, Hamka menempatkan 

reposisi ulama sebagai respons profetik atas krisis multidimensi zaman. Dalam 

pandangannya, ulama sejati bukanlah yang sekadar menjelaskan ayat, tetapi yang 

menghidupkan ayat melalui tindakan etis dan kepemimpinan publik. Ia menyebut bahwa 

ilmu politik, psikologi massa, dan sosiologi adalah bekal penting agar da‘i dan ulama 

dapat berdakwah secara relevan di masyarakat modern (Hamka, t.t.-c). 

Reposisi ini juga merupakan kritik halus terhadap model keulamaan pasif yang 

hanya mengandalkan retorika normatif. Dalam kerangka Hamka, diamnya ulama 

terhadap ketimpangan sosial atau kerusakan moral bukanlah bentuk kebijaksanaan, 

tetapi pengkhianatan terhadap amanah ilmu dan wahyu. Seperti diungkapkan dalam 

QS. an-Nisā’: 58, amanah kekuasaan harus ditunaikan kepada yang berhak, dan ulama 

bertugas mengawasi serta mengingatkan agar hal itu terwujud (Hamka, t.t.-a). Dengan 

demikian, reposisi ulama menurut Buya Hamka adalah panggilan untuk membangun 

kembali keulamaan yang inklusif, terlibat, dan profetik. Bukan ulama yang terjebak 

dalam romantisme masa lalu, tetapi ulama yang membangun masa depan dengan 

keberanian moral dan kecakapan intelektual. 

 

 

KESIMPULAN 

 

Pemikiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar menawarkan kerangka konseptual 

yang kuat dan relevan untuk mereposisi peran ulama dalam ruang politik kontemporer. 

Melalui pendekatan tafsir tematik terhadap ayat-ayat seperti QS. Ali ‘Imran: 104, QS. an-

Nisā’: 58–59, dan QS. asy-Syūrā: 38, Hamka membangun visi keulamaan yang tidak 

hanya bersandar pada otoritas tekstual, tetapi juga pada sensitivitas sosial, keberanian 

moral, dan keterlibatan aktif dalam membela nilai-nilai keadilan dan amanah publik. 

Ulama, dalam pandangan Hamka, bukan semata penyampai dalil, tetapi agen etis-

politik yang harus hadir di tengah masyarakat sebagai penjaga nilai ilahiyah dan 

pemandu arah umat. Mereka bertugas menyuarakan kebenaran di hadapan kekuasaan, 

mengawasi jalannya amanah dalam kepemimpinan, serta menjadi pelaku aktif dalam 

musyawarah sosial dan politik. Dalam konteks era disrupsi yang ditandai oleh degradasi 

etika publik, fragmentasi sosial, dan delegitimasi otoritas keagamaan, peran ini menjadi 

semakin urgen. 

Penelitian ini menegaskan bahwa warisan tafsir Hamka tetap relevan untuk 

menjawab tantangan zaman. Ia memberi dasar normatif dan strategis bagi ulama untuk 

mereposisi diri: dari figur karismatik menjadi pemimpin moral yang rasional; dari 

pengajar teks menjadi penafsir realitas; dan dari penjaga tradisi menjadi agen 

transformasi. Relevansi pemikirannya semakin menonjol ketika disandingkan dengan 

konteks politik Indonesia yang sedang mengalami krisis kepercayaan publik dan 



1865 
 
 

 

maraknya populisme keagamaan tanpa basis etika yang kokoh. Dengan demikian, artikel 

ini merekomendasikan perlunya penguatan kapasitas ulama dalam menghadapi era 

disrupsi, baik melalui pendidikan multidisipliner, literasi digital, maupun pemahaman 

yang mendalam terhadap isu-isu kontemporer. Buya Hamka, melalui Tafsir al-Azhar, 

menunjukkan bahwa menjadi ulama di zaman modern tidak cukup hanya dengan 

menguasai ilmu agama, tetapi juga harus hadir sebagai juru bicara etika publik dan 

penjaga nurani umat. 

 

 

REFERENSI 

Arifianto, A. R. (2020). Rising Islamism and the Struggle for Islamic Authority in Post-

Reformasi Indonesia. TRaNS: Trans-Regional and -National Studies of Southeast 

Asia, 8(1), 37–50. https://doi.org/10.1017/trn.2019.10 

Azizah, L. N., & Firdawaty, L. (2024). Views of Nahdatul Ulama and Muhammadiyah 

Ulama on the Consideration of the Ability of Heirs As the Basis For the 

Distribution of Inheritance Property. RADEN INTAN: Proceedings on Family and 

Humanity, 1(1), Article 1. 

Bleck, J., & Thurston, A. (2022). Exploring the Role of Islam in Mali: Service Provision, 

Citizenship, and Governance. Dalam M. Cammett & P. Jones (Ed.), The Oxford 

Handbook of Politics in Muslim Societies (hlm. 0). Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190931056.013.38 

Dahlberg, L. (2001). The Internet and Democratic Discourse: Exploring The Prospects of 

Online Deliberative Forums Extending the Public Sphere. Information, 

Communication & Society, 4(4), 615–633. 

https://doi.org/10.1080/13691180110097030 

Faizin, B., Fitri, S. A., As, E., Maylawati, D. S., Rizqullah, N., & Ramdhani, M. A. (2025). 

Polarization of Religious Issues in Indonesia’s Social Media Society and Its 

Impact on Social Conflict. Journal of Applied Data Sciences, 6(1), Article 1. 

https://doi.org/10.47738/jads.v6i1.447 

Farmawi, Abd. A.-H. (1994). Metode Tafsir Mawdhuiy (1 ed.). Raja Grapindo Persada. 

https://balaiyanpus.jogjaprov.go.id/opac/detail-opac?id=84004 

Fealy, G., & Bush, R. (2014). The Political Decline of Traditional Ulama in Indonesia. 

https://doi.org/10.1163/15685314-04205004 

Gozali, M. P., Kurniawati, & Ibrahim, N. (2022). Buya Hamka: Nationalism in Islamic 

Education in Indonesia. International Journal of Social Science and Business, 6(4), 

Article 4. https://doi.org/10.23887/ijssb.v6i4.46968 

Hamka, A. M. A. K. A. (t.t.-a). Tafsir al-Azhar (Vol. 3). Pustaka Nasional PTE Ltd. 

Hamka, A. M. A. K. A. (t.t.-b). Tafsir al-Azhar (Vol. 9). Pustaka Nasional PTE Ltd. 

Hamka, A. M. A. K. A. (t.t.-c). Tafsir al-Azhar: Vol. Jilid 2. Pustaka Nasional PTE Ltd. 

Ibn Katsir, ’Imad ad-Din Abu al-Fida’. (2000). Tafsir al-Qur’an al-’Azhim (I, Vol. 2). 

Maktabah Awlad asy-Syaikh. 



1866 
 
 

 

Imam, T. (2022). Venturing and managing disruptive digital innovations: Financial 

management concept motivated propositions. International Journal of Innovation 

Science, 15(5), 733–755. https://doi.org/10.1108/IJIS-01-2021-0002 

Kurniawan, H., Nurngaini, T., Mubarok, Z., & Afrina, A. (2022). Konsep Keluarga 

Sakinah Menurut Hamka. Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 144–162. 

https://doi.org/10.58561/jkpi.v1i2.33 

Mansyur, A. R., Baharun, H., & Haslinda, H. (2022). Buya Hamka’s Emancipatory 

Interpretation in Children’s Education. JURNAL ISLAM NUSANTARA, 6(2), 

Article 2. https://doi.org/10.33852/jurnalnu.v6i2.328 

Maraghi al-, A. bin M. (1946a). Tafsir al-Maraghi (Vol. 2). Mathba’ah Albani al-Halabi. 

Maraghi al-, A. bin M. (1946b). Tafsir al-Maraghi (Vol. 5). Mathba’ah Albani al-Halabi. 

Maraghi al-, A. bin M. (1946c). Tafsir al-Maraghi (Vol. 8). Mathba’ah Albani al-Halabi. 

Moleong, L. J. (2021). Metode Penelitian Kualitatif (40 ed.). Remaja Rosdakarya. 

Muhammaddiah, M. R. bin, Nurdin, S., & Umami, Y. (2025). Reorientasi Metodologi 

Istinbāṭ Hukum Nadhlatul Ulama: Dari Pendekatan Tekstual Menuju Respons 

Sosial-Kontekstual. NAHNU: Journal of Nahdlatul Ulama and Contemporary Islamic 

Studies, 3(1), Article 1. https://doi.org/10.63875/nahnu.v3i1.73 

Nurkholish. (2023). Politik Kekuasaan Dalam Perspektif Al-Qur’an (Kritik Terhadap Pemikiran 

Khilâfah Di Indonesia Melalui Pendekatan Affirmative Action). Publica Indonesia 

Utama. 

Quthb, S. (2003a). Fi Zhilal al-Qur’an (Vol. 1). Dar asy-Syuruq. 

Quthb, S. (2003b). Fi Zhilal Al-Qur’an (Vol. 2). Dar asy-Syuruq. 

Riemer, K., & Peter, S. (2021). Algorithmic audiencing: Why we need to rethink free 

speech on social media. Journal of Information Technology, 36(4), 409–426. 

https://doi.org/10.1177/02683962211013358 

Sa’diyah, N. H., Syahri, M., & Widiati, N. (2023). Patologi Ekonomi Politik Masyarakat 

Modern dalam Trilogi Novel Negeri Para Bedebah Karya Tere Liye. Jurnal 

Onoma: Pendidikan, Bahasa, Dan Sastra, 9(2), Article 2. 

https://doi.org/10.30605/onoma.v9i2.2894 

Saparudin, S. (2022). Desakralisasi Otoritas Keagamaan Tuan Guru Purifikasi Salafi 

Versus Tradisionalisme Nahdlatul Wathan. Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan 

Humaniora, 20(1), 25–44. https://doi.org/10.18592/khazanah.v20i1.6384 

Sholeh, M. I. S. (2023). Relevansi Dan Tantangan Implementasi Hukum Islam Dalam 

Konteks Sosial Masyarakat Modern. As-Salam: Jurnal Studi Hukum Islam & 

Pendidikan, 12(1), Article 1. https://doi.org/10.51226/assalam.v12i1.484 

Sipa, A. M. D., Wadi, H., & Fahrurrazi, F. (2021). Religion and Politics: Symbolization of 

Religion in the contestation of legislative elections 2019. Kawanua International 

Journal of Multicultural Studies, 2(2), Article 2. 

https://doi.org/10.30984/kijms.v2i2.63 



1867 
 
 

 

Whyte, S. A. (2024). The Ulama: History, Institutions and Modernity. Dalam S. A. Whyte 

(Ed.), Islamic Religious Authority in a Modern Age: Australian and Global Perspectives 

(hlm. 29–53). Springer Nature. https://doi.org/10.1007/978-981-99-7931-8_2 

Yahya, I., & Sahidin, S. (2022). Relation of religion and practical politics: Contextual 

adoption of constitutional Islamic jurisprudence for Muslim clerics in Indonesia. 

HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 78(1), Article 1. 

https://doi.org/10.4102/hts.v78i1.7405 

Yilmaz, I., & Morieson, N. (2021). A Systematic Literature Review of Populism, Religion 

and Emotions. Religions, 12(4), Article 4. https://doi.org/10.3390/rel12040272 

 

 


