
1868 
 
 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir         ISSN: 2774-8391 

  

Pola Asuh Otoriter dan Solusinya Berdasarkan Al-Qur’an 
 
 

Izmy Erviana1, Ahmad Zuhri2, Hery Sahputra3 

 
1,2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

 
Email: izmyerviana123@gmail.com1, zuhriahmad@uinsu.ac.id2, 

herysahputra@uinsu.ac.id3 

 

 

 

ABSTRAK 
 
Pola asuh otoriter telah lama dikritik dalam kajian psikologi perkembangan anak karena 
cenderung menekan kemandirian, empati, dan regulasi emosi anak. Dalam konteks 
masyarakat Muslim, praktik ini kerap dipertahankan dengan dalih tradisi atau efisiensi 
disiplin. Studi ini bertujuan untuk menawarkan solusi konseptual dan praktis berbasis 
Al-Qur’an terhadap problematika pola asuh otoriter. Dengan pendekatan tafsir tematik 
(maudhu’i) dan integrasi teori psikologi otoritatif, penelitian ini mengkaji lima ayat 
utama (QS. Al-Baqarah:83, Luqman:19, An-Nahl:90, Al-Furqan:63, dan At-Tahrim:6) 
yang membentuk fondasi pengasuhan Qur’ani. Hasil kajian menemukan bahwa lima 
pilar nilai Qur’ani yaitu tauhid dan kesadaran ilahiyah, komunikasi santun dan empatik, 
disiplin berbasis keadilan dan ihsan, keteladanan emosional, serta pendidikan spiritual 
berorientasi ukhrawi memberikan kerangka alternatif terhadap gaya pengasuhan 
otoriter. Studi ini mengusulkan model Qur’anic Authoritative Parenting yang 
menggabungkan kontrol moral dan kasih sayang berbasis nilai transendental sebagai 
sintesis antara ajaran Islam dan pendekatan psikologi kontemporer. Temuan ini 
diharapkan dapat memperkaya literatur pengasuhan Islami dan menjadi pedoman 
aplikatif dalam membentuk keluarga yang seimbang secara spiritual dan psikososial  
 
Kata Kunci: Pola asuh otoriter; pengasuhan Qur’ani; parenting Islami. 

 
 

 
 
 
 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:izmyerviana123@gmail.com
mailto:zuhriahmad@uinsu.ac.id
mailto:herysahputra@uinsu.ac.id


1869 
 
 

 

ABSTRACT 
 
Authoritarian parenting has long been criticized in developmental psychology for its tendency to 
suppress children’s autonomy, empathy, and emotional regulation. Within Muslim communities, 
this parenting style is often preserved under the guise of tradition or disciplinary efficiency. This 
study aims to offer both conceptual and practical Qur’anic-based solutions to the challenges posed 
by authoritarian parenting. Employing a thematic exegesis (tafsīr maudhuʿī) approach and 
integrating authoritative parenting theory, the study analyzes five key Qur’anic verses (QS. Al-
Baqarah:83, Luqman:19, An-Nahl:90, Al-Furqan:63, and At-Tahrim:6) that establish the 
foundations of Qur’anic parenting. The findings reveal five core pillars of Qur’anic values—divine 
consciousness (tawḥīd), empathetic communication, justice-based discipline (ʿadl and iḥsān), 
emotional role modeling, and spiritually oriented education—that provide a normative and 
applicable alternative to authoritarian approaches. The study proposes the Qur’anic Authoritative 
Parenting model, which synthesizes moral control and compassionate guidance grounded in 
transcendent values, bridging Islamic teachings and contemporary psychological frameworks. 
These findings contribute to enriching the discourse on Islamic parenting and offer a practical 
roadmap for developing spiritually balanced and psychosocially resilient families. 
 
Keywords: Authoritarian parenting; Qur’anic parenting; Islamic parenting 
 
 
 

PENDAHULUAN 

 

Pola asuh merupakan salah satu aspek fundamental dalam proses pembentukan 

kepribadian, nilai moral, dan kesehatan psikososial anak. Gaya pengasuhan yang 

diterapkan orang tua dalam kehidupan sehari-hari memainkan peran sentral dalam 

membentuk karakter dan perilaku anak sejak dini hingga dewasa (Baumrind, 2012). 

Berbagai studi menunjukkan bahwa hubungan emosional, komunikasi, dan strategi 

disiplin yang digunakan dalam pengasuhan berdampak langsung pada kemampuan 

regulasi emosi, kompetensi sosial, dan stabilitas psikologis anak (McDowell et al., 2002; 

Segrin & Flora, 2019). 

Di antara berbagai gaya pengasuhan, pola asuh otoriter dikenal sebagai gaya yang 

menuntut kepatuhan mutlak dengan sedikit ruang untuk ekspresi emosional atau 

diskusi. Ciri utama pola ini adalah penggunaan disiplin keras, ekspektasi tinggi, dan 

kontrol yang dominan, sering kali tanpa mempertimbangkan kebutuhan psikologis anak 

(Kawabata et al., 2011). Anak-anak yang dibesarkan dalam pola pengasuhan otoriter 

menunjukkan kecenderungan mengalami gangguan kecemasan, harga diri rendah, dan 

kesulitan dalam pengambilan keputusan (Steinberg, 2001). Mereka juga berisiko 

mengembangkan perilaku agresif atau narsistik, serta keterbatasan dalam empati dan 

kemampuan adaptasi sosial di masa dewasa (McDowell et al., 2002). 

Penerapan pola asuh otoriter sering kali dipengaruhi oleh faktor sosial-budaya. 

Dalam konteks masyarakat kolektivis seperti Indonesia, kepatuhan terhadap otoritas 

orang tua sering dianggap sebagai norma ideal, yang memperkuat legitimasi gaya 

pengasuhan otoriter (Darling et al., 2007). Namun, studi lebih lanjut menunjukkan bahwa 



1870 
 
 

 

faktor seperti tingkat pendidikan orang tua, akses terhadap literatur parenting modern, 

dan eksposur terhadap nilai-nilai global turut membentuk variasi dalam praktik 

pengasuhan (Kim & Wong, 2002; Prevoo & Tamis-LeMonda, 2017). Meskipun banyak 

penelitian menyoroti dampak negatif dari pola asuh otoriter, pendekatan solusi yang 

ditawarkan masih didominasi oleh perspektif sekuler. Kajian tentang alternatif 

pengasuhan yang berakar pada nilai-nilai spiritual dan religius, khususnya dari Al-

Qur’an, masih relatif terbatas. Padahal, Al-Qur’an memuat prinsip-prinsip pengasuhan 

yang menyeimbangkan antara ketegasan (ta’dīb), kasih sayang (rahmah), dan 

kebijaksanaan (hikmah), serta menekankan komunikasi yang santun dan penghormatan 

terhadap perkembangan individu anak (Kamal & Sassi, 2024; Kusuma et al., 2024a).  

Tradisi Islam mengajarkan bahwa anak adalah amanah dari Allah SWT yang harus 

diasuh dengan penuh tanggung jawab spiritual dan moral. Konsep tarbiyah dalam Islam 

mengintegrasikan dimensi afektif, kognitif, dan spiritual dalam membentuk karakter 

anak (Qodir & Asrori, 2025). Pendekatan ini menolak pola pengasuhan represif yang 

tidak memberi ruang bagi dialog, dan justru mendorong sikap kasih sayang, 

keteladanan, serta pembinaan akhlak secara konsisten (Zilpiani & Shodiq, 2022). 

Beberapa ayat Al-Qur’an seperti QS. At-Tahrim:6, QS. Luqman:19, dan QS. An-Nahl:90 

secara eksplisit menegaskan pentingnya pendidikan keluarga yang mengedepankan 

tanggung jawab ukhrawi, komunikasi beradab, dan keadilan dalam mendidik anak. Oleh 

karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi solusi pengasuhan berbasis 

nilai-nilai Al-Qur’an terhadap praktik pola asuh otoriter, melalui pendekatan integratif 

antara psikologi perkembangan anak dan tafsir tematik Al-Qur’an. Dengan memadukan 

pendekatan empiris dari psikologi dan prinsip normatif-spiritual dari Al-Qur’an, studi 

ini diharapkan dapat menawarkan kerangka pengasuhan Qur’ani yang relevan dan 

aplikatif dalam konteks masyarakat modern. 

Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang membahas pola asuh otoriter dari 

sudut pandang psikologi atau keagamaan secara terpisah, artikel ini menawarkan 

pendekatan integratif yang menggabungkan analisis konseptual psikologi modern 

dengan nilai-nilai pengasuhan dalam Al-Qur’an secara tematik. Kebaruan kajian ini 

terletak pada upayanya membangun sintesis antara prinsip-prinsip psikologis seperti 

responsivitas emosional, regulasi diri, dan kepercayaan interpersonal, dengan konsep 

Qur’ani seperti rahmah, ihsan, ‘adl, dan hikmah yang terkandung dalam ayat-ayat 

pengasuhan. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memperluas horizon 

pemahaman pola asuh dari sisi religius, tetapi juga memperkuat relevansi nilai-nilai Al-

Qur’an dalam menjawab problematika pengasuhan otoriter dalam konteks sosial 

kontemporer. 

 

 

 

 

 



1871 
 
 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

 

Pola Asuh Otoriter dalam Psikologi 

Pola asuh merupakan suatu kerangka perilaku dan strategi yang digunakan orang 

tua dalam membimbing dan mendidik anak. Dalam psikologi perkembangan, gaya 

pengasuhan diklasifikasikan menjadi beberapa tipe, di antaranya otoritatif, permisif, 

neglectful, dan otoriter (Baumrind, 2012). Di antara keempat tipe tersebut, pola asuh 

otoriter sering dianggap paling bermasalah karena menekankan kontrol ketat, 

kedisiplinan kaku, serta minimnya komunikasi dua arah dan kehangatan emosional. 

Anak-anak yang dibesarkan dalam lingkungan seperti ini sering kali patuh secara 

eksternal, namun menyimpan ketakutan, kecemasan, dan tekanan internal yang 

berpotensi merusak perkembangan psikososial mereka (McDowell et al., 2002). 

Karakteristik utama dari pola asuh otoriter meliputi ekspetasi tinggi yang kaku, 

sanksi keras, dan minimnya responsivitas emosional terhadap kebutuhan anak 

(Kuppens & Ceulemans, 2019)Pola ini mendorong kepatuhan tanpa pemahaman, yang 

menyebabkan anak tidak belajar berpikir kritis atau bertanggung jawab secara intrinsik, 

melainkan hanya mengikuti perintah karena takut hukuman (Kawabata et al., 2011). 

Penelitian oleh Anjum et al. menunjukkan bahwa anak-anak remaja yang diasuh secara 

otoriter cenderung menunjukkan tingkat agresi yang lebih tinggi serta kemampuan 

regulasi emosi yang lebih buruk dibandingkan mereka yang diasuh secara 

demokratis.(Anjum et al., 2019) Lebih lanjut, pola asuh otoriter juga memiliki korelasi 

negatif terhadap pembentukan empati dan kepercayaan diri anak. Menurut Azizy dan 

Febriani, anak-anak yang mengalami tekanan emosional dari otoritarianisme orang tua 

lebih cenderung mengalami konflik batin dan menunjukkan kepatuhan palsu tanpa 

komitmen moral (Azizy & Febriani, 2024). Mereka juga lebih rentan mengembangkan 

gejala kecemasan sosial dan kesulitan dalam membentuk relasi interpersonal yang sehat 

(Afriani & Y Siti Nor, 2012).  

Meskipun sering dipraktikkan dalam masyarakat yang menjunjung tinggi nilai 

kolektivisme, pola asuh otoriter justru dapat menjadi kontraproduktif dalam membentuk 

kemandirian dan kemampuan berpikir kritis pada anak (Kim & Wong, 2002). Anak yang 

terbiasa diarahkan tanpa diberi ruang untuk menyuarakan pendapat cenderung kurang 

siap menghadapi kompleksitas sosial dan moral di luar rumah (Y. Chen, 2022). Dengan 

demikian, tinjauan psikologis terhadap pola asuh otoriter menunjukkan adanya urgensi 

untuk mencari pendekatan alternatif yang tetap menjunjung kedisiplinan namun disertai 

dengan penghargaan terhadap otonomi, afeksi, dan dialog. Dalam konteks ini, nilai-nilai 

spiritual dalam Al-Qur’an yang menekankan rahmah, keadilan, dan hikmah menjadi 

landasan potensial untuk membentuk pola asuh yang lebih berimbang dan manusiawi. 

Integrasi Psikologi dan Nilai Qur’ani dalam Konteks Pengasuhan 

Dalam upaya memahami dan mengembangkan pola pengasuhan yang efektif, 

pendekatan psikologi modern telah memberikan kontribusi besar melalui konsep-

konsep seperti responsivitas orang tua, regulasi emosi, dan pentingnya komunikasi dua 



1872 
 
 

 

arah (Baumrind, 2012; Steinberg, 2001). Namun, pendekatan ini sering kali bersifat 

deskriptif dan kurang mempertimbangkan dimensi spiritual yang mendalam, terutama 

dalam konteks masyarakat religius seperti Indonesia. Oleh karena itu, muncul 

kebutuhan untuk mengembangkan model pengasuhan yang tidak hanya didasarkan 

pada teori psikologi kontemporer, tetapi juga berakar pada nilai-nilai transendental yang 

digali dari Al-Qur’an. 

Secara konseptual, prinsip-prinsip pengasuhan Qur’ani sangat kompatibel dengan 

temuan dalam psikologi perkembangan. Misalnya, konsep rahmah (kasih sayang) yang 

menjadi nilai inti dalam banyak ayat Al-Qur’an, sejalan dengan pentingnya kelekatan 

emosional dan kehangatan afektif dalam membentuk kepribadian anak yang sehat 

(Abdullah & Salim, 2020). Demikian pula, prinsip ‘adl (keadilan) dan hikmah 

(kebijaksanaan) dalam pengasuhan Qur’ani merefleksikan pendekatan otoritatif yang 

dinilai paling efektif dalam psikologi karena menyeimbangkan tuntutan dan dukungan 

(Kamal & Sassi, 2024; Kusuma et al., 2024a). 

Model integratif ini juga menanggapi kekosongan dalam penelitian sebelumnya 

yang cenderung memisahkan antara dimensi keilmuan dan keagamaan dalam kajian 

pengasuhan. Beberapa studi tentang parenting Islami  masih bersifat normatif dan belum 

mengadopsi perangkat konseptual dari psikologi, sementara studi psikologis modern 

jarang mengaitkan gaya pengasuhan dengan nilai-nilai religius dalam konteks lokal 

(Nasrullah et al., 2024; Ramadhani et al., 2022). Dengan mengintegrasikan dua 

pendekatan ini, artikel ini berusaha membangun jembatan epistemologis antara 

pendekatan empiris psikologi dan kerangka normatif-spiritual Islam, sehingga 

menghasilkan model pengasuhan yang lebih kontekstual, relevan, dan aplikatif. 

Dengan demikian, integrasi antara psikologi dan nilai Qur’ani bukan hanya 

mungkin dilakukan, tetapi justru mendesak untuk membentuk paradigma pengasuhan 

yang holistik. Model ini tidak sekadar menghindari ekstremitas gaya otoriter yang 

represif, tetapi juga menyediakan landasan etis dan spiritual dalam membina anak 

menjadi manusia yang sehat secara emosional, sosial, dan religius. 

 

 

METODE  

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode tafsir 

tematik (maudhu’i) untuk mengkaji konsep pola asuh otoriter dan solusi Qur’ani yang 

ditawarkannya. Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk mengeksplorasi nilai-nilai 

normatif yang terkandung dalam Al-Qur’an dan mengintegrasikannya dengan teori-

teori psikologi modern. Metode tafsir tematik memungkinkan peneliti untuk 

menghimpun sejumlah ayat yang berkaitan dengan tema pola asuh, menyusunnya 

secara sistematis, dan menafsirkannya secara kontekstual dalam satu kesatuan makna 

yang utuh. Pendekatan ini merujuk pada tahapan yang dikembangkan oleh Abd. Al-

Hayy Al-Farmawi, yakni: penentuan tema, pengumpulan ayat-ayat terkait, klasifikasi 



1873 
 
 

 

ayat, interpretasi dengan merujuk kitab-kitab tafsir otoritatif, dan penyimpulan integratif 

atas kandungan makna ayat-ayat tersebut (Al-Farmawi, 1994). 

Objek kajian dalam penelitian ini adalah lima ayat Al-Qur’an yang relevan dengan 

prinsip-prinsip pengasuhan, yaitu QS. At-Tahrim:6, Luqman:19, Al-Furqan:63, An-

Nahl:90, dan Al-Baqarah:83. Kelima ayat tersebut dipilih karena mengandung nilai-nilai 

dasar pengasuhan Qur’ani seperti rahmah (kasih sayang), ‘adl (keadilan), hikmah 

(kebijaksanaan), serta komunikasi santun yang sangat penting dalam membentuk model 

pengasuhan alternatif terhadap pola otoriter yang bersifat represif dan dominatif. 

Sumber data utama dalam penelitian ini terdiri dari Al-Qur’an sebagai rujukan primer, 

serta kitab-kitab tafsir yang mu’tabar seperti Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir al-Maraghi, Tafsir al-

Munir karya Wahbah az-Zuhaili, dan Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. Di 

samping itu, digunakan pula literatur psikologi perkembangan dan parenting modern 

serta artikel-artikel ilmiah terkini yang relevan dengan tema pola asuh dan pendidikan 

anak dalam perspektif Islam. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research) dengan cara 

menelaah secara mendalam literatur tafsir, buku psikologi, dan jurnal ilmiah untuk 

menemukan keterkaitan teoretis dan konseptual antara gaya pengasuhan otoriter dan 

nilai-nilai alternatif yang ditawarkan Al-Qur’an. Analisis data dilakukan dengan teknik 

analisis tematik, yaitu mengidentifikasi tema-tema utama dari masing-masing ayat, 

mengkaji maknanya berdasarkan tafsir para ulama, dan menghubungkannya dengan 

fenomena kontemporer dalam pola asuh anak. Pendekatan ini juga melibatkan integrasi 

antara wacana normatif (teks keagamaan) dan wacana ilmiah (temuan psikologi) untuk 

memperoleh pemahaman yang menyeluruh dan aplikatif. Untuk menjaga validitas, 

penelitian ini hanya menggunakan sumber-sumber tafsir yang telah diakui otoritasnya 

secara luas, serta membandingkan hasil penafsiran dari berbagai rujukan untuk 

memperoleh konsistensi makna. Peneliti juga mempertimbangkan aspek kontekstual 

dalam menginterpretasikan ayat, agar nilai-nilai Al-Qur’an tetap relevan dan aplikatif 

dalam menjawab tantangan pola asuh otoriter di era modern. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Identifikasi Masalah Pola Asuh Otoriter 

Pola asuh otoriter merupakan gaya pengasuhan yang ditandai oleh kontrol tinggi 

dari orang tua, ekspektasi mutlak terhadap kepatuhan, dan minimnya komunikasi dua 

arah (Baumrind, 2012; Kuppens & Ceulemans, 2019). Dalam pendekatan ini, anak-anak 

tidak diberi ruang untuk berdiskusi, mengekspresikan perasaan, atau terlibat dalam 

pengambilan keputusan, karena segala sesuatu ditentukan secara sepihak oleh otoritas 

orang tua. Karakteristik ini tercermin dalam bentuk disiplin keras, hukuman fisik atau 

verbal, dan ketiadaan dukungan emosional yang memadai. 



1874 
 
 

 

Beberapa contoh konkret dari pola asuh otoriter antara lain: larangan tanpa 

penjelasan rasional, tekanan akademik berlebihan, penggunaan ancaman untuk 

mengontrol perilaku, serta minimnya penghargaan terhadap pencapaian atau pendapat 

anak. Anak yang tumbuh dalam lingkungan semacam ini cenderung mengalami 

berbagai dampak negatif, baik secara psikologis maupun sosial. Secara emosional, 

mereka rentan mengalami kecemasan, rendah diri, dan ketidakmampuan dalam 

mengatur emosi (Georgieva & Peneva, 2016). Selain itu, studi-studi mutakhir 

menunjukkan adanya korelasi antara pola asuh otoriter dan meningkatnya risiko 

perilaku agresif, isolasi sosial, hingga kecenderungan antisosial di kemudian hari 

(Kawabata et al., 2011). Dari sisi kognitif, anak-anak dalam pola asuh otoriter juga 

menunjukkan penurunan kreativitas, kurang percaya diri dalam pengambilan 

keputusan, serta ketergantungan tinggi terhadap figur otoritas (Y. Chen, 2022). Hal ini 

dikarenakan minimnya pengalaman dalam berpikir kritis dan menyuarakan pendapat, 

akibat tekanan yang terus-menerus untuk mematuhi aturan secara mutlak. Sementara 

dari aspek moral, kepatuhan yang ditumbuhkan cenderung bersifat eksternal dan 

mekanis, bukan berdasarkan pemahaman nilai secara internal. 

Secara sosiokultural, praktik pola asuh otoriter sering kali diperkuat oleh nilai-nilai 

budaya yang menekankan hierarki dan kepatuhan, seperti dalam masyarakat 

kolektivistik. Dalam konteks Indonesia, nilai-nilai seperti “anak harus patuh tanpa 

membantah” atau “orang tua selalu benar” masih sangat dominan, khususnya dalam 

keluarga dengan pendidikan orang tua yang terbatas (Kim & Wong, 2002). Selain itu, 

faktor ekonomi, kesibukan kerja orang tua, dan minimnya akses terhadap literasi 

pengasuhan modern turut memperkuat keberlangsungan pola ini (Prevoo & Tamis-

LeMonda, 2017). Kondisi ini diperparah oleh absennya pendidikan pengasuhan berbasis 

nilai yang seimbang antara kedisiplinan dan kasih sayang. Banyak orang tua hanya 

mereplikasi pola asuh yang mereka alami dahulu tanpa melakukan refleksi kritis, 

padahal dinamika sosial dan psikologis anak-anak modern sangat berbeda. Oleh karena 

itu, identifikasi masalah pola asuh otoriter bukan hanya persoalan perilaku mikro dalam 

keluarga, tetapi juga berkaitan erat dengan struktur budaya, relasi kekuasaan, dan krisis 

nilai dalam masyarakat kontemporer. Dengan pemetaan masalah yang demikian 

kompleks, maka dibutuhkan solusi pengasuhan yang tidak hanya merespons aspek 

psikologis, tetapi juga memberikan orientasi nilai yang transenden dan etis. Dalam 

konteks ini, ajaran Al-Qur’an menghadirkan kerangka pengasuhan yang 

menyeimbangkan antara ketegasan dan kasih sayang, antara kedisiplinan dan 

kebijaksanaan, yang akan dibahas lebih lanjut dalam bagian berikutnya. 

 

Tauhid dan Kesadaran Ilahiyah 

Salah satu sumber utama persoalan dalam pola asuh otoriter adalah orientasi 

pengasuhan yang berpusat pada kontrol eksternal di mana orang tua menuntut 

kepatuhan absolut dari anak tanpa membangun kesadaran internal. Hal ini, seperti 

diuraikan dalam kajian psikologi, cenderung membentuk anak yang patuh karena takut, 



1875 
 
 

 

bukan karena paham (Kim & Wong, 2002; Prevoo & Tamis-LeMonda, 2017). Dalam 

jangka panjang, pola ini melemahkan otonomi moral dan menghambat perkembangan 

regulasi diri anak. Oleh karena itu, pendekatan Qur’ani justru menawarkan alternatif 

yang mendalam dan fundamental: pendidikan melalui tauhid sebagai poros 

pembentukan kesadaran moral. 

Dalam QS. Al-Baqarah:83, Allah berfirman: “Dan (ingatlah) ketika Kami mengambil 

janji dari Bani Israil: ‘Janganlah kamu menyembah selain Allah, dan berbuat baiklah kepada ibu 

bapak, karib kerabat, anak-anak yatim, dan orang-orang miskin. Dan ucapkanlah kata-kata yang 

baik kepada manusia...’” 

Ayat ini menempatkan tauhid sebagai pangkal dari seluruh komitmen etis dalam 

kehidupan sosial. Menurut Ibnu Katsir, urutan perintah ini menunjukkan bahwa 

kesadaran ilahiyah (tauhid) adalah landasan bagi segala perbuatan baik terhadap 

sesama, termasuk dalam konteks relasi orang tua dan anak. Ia menulis: “Perintah ini 

mengandung makna bahwa hak Allah didahulukan, lalu diikuti dengan hak manusia, khususnya 

kedua orang tua. Ini menunjukkan pentingnya adab dan kasih sayang sebagai konsekuensi dari 

tauhid.” (Ibn Katsir, 2000a) Dalam konteks pengasuhan, nilai ini menunjukkan bahwa 

otoritas orang tua bukan bersumber dari kekuasaan mutlak, melainkan dari tanggung 

jawab ruhani sebagai representasi kasih dan bimbingan Allah. Anak dipandang sebagai 

amanah ilahiyah, bukan objek kontrol sepihak (Anggraini et al., 2022; Nasrullah et al., 

2024). Maka, pendekatan yang represif dan kaku bertentangan dengan semangat tauhid 

yang menekankan keadilan, kasih sayang, dan penghargaan terhadap martabat manusia 

(Shihab, 2012a). 

Tafsir Al-Maraghi memperkuat hal ini dengan menjelaskan bahwa menyembah 

Allah adalah akar dari seluruh kewajiban moral. Ia menekankan bahwa dalam 

pengasuhan pun, pendidikan terhadap anak harus dilandasi oleh nilai-nilai keimanan 

yang melembutkan hati dan menguatkan akhlak: “Tauhid yang hakiki melahirkan kasih 

sayang terhadap makhluk, karena siapa yang menyembah Allah dengan benar, ia akan mencintai 

ciptaan-Nya.” (Maraghi al-, 1946a).  

Pentingnya menanamkan tauhid sejak dini sejalan dengan praktik pengasuhan 

Islami yang memulai pendidikan anak dengan kalimat lā ilāha illallāh. Dalam hal ini, 

Ramadhani et al. menyatakan bahwa nilai ketuhanan menjadi benteng spiritual anak 

dalam menghadapi pengaruh eksternal, termasuk tekanan sosial, budaya populer, 

maupun gaya asuh yang menekan (Ramadhani et al., 2022). Tauhid berfungsi sebagai 

mekanisme pengendali diri (internal locus of control) yang jauh lebih kuat dan 

berkelanjutan dibanding sekadar takut pada otoritas luar(Steinberg, 2001). Lebih jauh, 

Quraish Shihab menekankan bahwa tauhid bukan sekadar kesadaran teologis, tetapi 

juga pendidikan batin yang menumbuhkan rasa tanggung jawab, empati, dan kejujuran: 

“Pendidikan tauhid menanamkan nilai bahwa Allah Maha Melihat. Maka anak akan belajar bukan 

untuk menyenangkan manusia, tetapi karena kesadaran spiritual.”(Shihab, 2004).  

Dalam Tafsir al-Munir, Wahbah az-Zuhaili menguraikan bahwa implementasi 

tauhid dalam kehidupan sosial melahirkan etika ihsan — berbuat baik lebih dari sekadar 



1876 
 
 

 

yang diwajibkan — dan ini menjadi inti dalam pengasuhan Qur’ani: “Tauhid akan 

melahirkan rasa tanggung jawab yang dalam terhadap sesama, termasuk terhadap anak. Ia 

menjadikan orang tua mendidik dengan kasih sayang, bukan dengan ketakutan.” (Zuhaili, 2013). 

Dengan demikian, pola asuh Qur’ani menolak pendekatan otoriter yang menekan, 

dan menggantinya dengan pendidikan spiritual berbasis tauhid, yang membangun 

kesadaran moral intrinsik dalam diri anak. Anak tidak hanya belajar untuk taat, tetapi 

juga menginternalisasi nilai-nilai keimanan sebagai dasar pengambilan keputusan dan 

perilaku sehari-hari. Pengasuhan berbasis tauhid juga menjadikan orang tua sebagai 

murabbi yang tidak hanya memerintah, tetapi menjadi teladan ruhani. Tugas orang tua 

bukan untuk mencetak kepatuhan instan, melainkan untuk membina anak menjadi 

manusia yang utuh—spiritually conscious, morally grounded, and emotionally secure. 

 

Komunikasi Santun dan Empatik 

Komunikasi adalah pilar penting dalam pengasuhan yang mendukung 

terbentuknya kelekatan emosional, kepercayaan, dan perkembangan sosial anak. Dalam 

pola asuh otoriter, komunikasi sering kali bersifat satu arah, berisi perintah dan larangan 

yang disampaikan secara keras, tanpa memberi ruang bagi anak untuk mengekspresikan 

perasaan atau pendapatnya (Baumrind, 2012; Kuppens & Ceulemans, 2019). Gaya 

komunikasi semacam ini terbukti menurunkan kepercayaan diri anak, menghambat 

perkembangan sosial-emosional, dan menciptakan jarak psikologis antara orang tua dan 

anak (Firdausi & Ulfa, 2022). Sebaliknya, Al-Qur’an menekankan pentingnya komunikasi 

yang santun, empatik, dan dialogis dalam relasi interpersonal, termasuk dalam konteks 

keluarga. 

QS. Al-Baqarah:83, selain memuat perintah tauhid, juga menyebut perintah untuk 

“berkata baik kepada manusia” (qulū li al-nāsi ḥusnā). Menurut Ibnu Katsir, frasa ini 

mencakup perintah untuk menggunakan ucapan yang baik, tidak menyakiti hati, dan 

menghindari kekerasan verbal. Ia menulis: “Maksudnya adalah berbicaralah kepada manusia 

dengan kata-kata yang lembut, dan jangan dengan kekerasan atau penghinaan.” (Ibn Katsir, 

2000a). 

Demikian pula Tafsir Al-Maraghi menafsirkan ayat ini sebagai dasar etika 

komunikasi Qur’ani yang menekankan kelembutan, keramahan, dan penghargaan 

terhadap sesama. Ia menyebutkan bahwa ucapan yang baik merupakan wasilah 

(perantara) untuk membina hubungan sosial yang harmonis dan mendidik karakter 

luhur: “Ucapan yang baik adalah cermin dari akhlak dan peradaban. Orang yang berbicara baik 

menunjukkan kedalaman budi dan keluasan wawasan.” (Maraghi al-, 1946a). 

Nilai ini diperkuat dalam QS. Luqman:19, di mana Nabi Luqman menasihati 

anaknya agar bersikap rendah hati dan menurunkan suara ketika berbicara: “… dan 

lunakkanlah suaramu. Sesungguhnya seburuk-buruk suara ialah suara keledai.”. Ayat ini 

mengandung pesan moral dan psikologis yang mendalam. Quraish Shihab menafsirkan 

bahwa kelembutan suara dalam komunikasi adalah refleksi dari keseimbangan emosi, 

kontrol diri, dan penghormatan terhadap orang lain. Ia menulis: “Suara keras melukai jiwa. 



1877 
 
 

 

Yang dimaksud dengan melunakkan suara bukan berbisik, tetapi berbicara dengan tenang, jelas, 

dan menghargai perasaan lawan bicara.”(Shihab, 2012b). 

Dari sudut pandang psikologi, komunikasi santun dan empatik merupakan 

karakteristik utama dari pola asuh otoritatif, yaitu gaya pengasuhan yang 

menggabungkan kehangatan emosional dengan kontrol yang rasional. Anak-anak yang 

tumbuh dalam lingkungan komunikasi terbuka dan penuh empati menunjukkan 

perkembangan yang lebih baik dalam aspek kepercayaan diri, kemampuan 

menyelesaikan konflik, dan kelekatan sosial (Siregar et al., 2024) 

Dalam Tafsir al-Munir, Wahbah az-Zuhaili menjelaskan bahwa lunaknya suara 

mencerminkan hikmah (kebijaksanaan) dan adab (etika mulia) dalam menyampaikan 

pesan. Ia menyebutkan: “Allah memerintahkan agar dalam berbicara kita menjaga kelembutan 

dan ketenangan, sebab suara yang kasar adalah bentuk kebodohan dan tidak menunjukkan 

kedewasaan.” (Zuhaili, 2013). Dalam praktik pengasuhan, prinsip ini menuntut orang tua 

untuk menghindari komunikasi berbasis ancaman atau teriakan. Sebaliknya, orang tua 

perlu membuka ruang dialog, mendengarkan aspirasi anak, dan menasihati dengan 

bahasa yang membina (Firdausi & Ulfa, 2022). menekankan bahwa komunikasi dua arah 

yang hangat membentuk anak yang mampu mengungkapkan emosi dengan sehat dan 

membangun keterampilan sosial yang matang. 

Sebaliknya, pola asuh otoriter yang menutup ruang komunikasi mendorong anak 

ke dalam sikap tertutup, takut berinisiatif, dan rawan kecemasan (Y. Chen, 2022). Oleh 

karena itu, nilai komunikasi Qur’ani seperti qaulan sadīdan (ucapan yang jujur), qaulan 

layyinan (lembut), dan qaulan ma’rūfan (baik) harus dijadikan landasan utama dalam 

interaksi orang tua-anak. Dengan meneladani komunikasi Luqman kepada anaknya — 

yang disampaikan dengan lemah lembut, logis, dan penuh kasih — orang tua dapat 

membangun hubungan yang sehat secara psikologis dan spiritual. Dalam konteks ini, 

komunikasi santun dan empatik bukan sekadar gaya bicara, melainkan instrumen utama 

untuk mentransformasikan pola asuh otoriter menjadi pola pengasuhan Qur’ani yang 

humanis dan mendalam. 

 

Disiplin Berbasis Keadilan dan Ihsan 

Disiplin merupakan aspek esensial dalam pengasuhan anak. Namun, bentuk dan 

pendekatannya menentukan apakah kedisiplinan menghasilkan karakter atau justru 

menciptakan trauma. Dalam pola asuh otoriter, disiplin seringkali diidentikkan dengan 

hukuman keras, aturan kaku, dan penegakan otoritas tanpa penjelasan. Anak-anak 

dalam pola ini mungkin menunjukkan kepatuhan jangka pendek, namun dalam jangka 

panjang cenderung mengalami kesulitan emosi, pemberontakan terselubung, dan 

rendahnya self-esteem (Kim & Wong, 2002; Prevoo & Tamis-LeMonda, 2017). 

Sebagai solusi, Al-Qur’an menawarkan pendekatan disiplin yang tidak hanya adil 

secara struktural, tetapi juga berbasis kasih sayang dan ihsan. QS. An-Nahl: 90 

menyatakan: “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat ihsan serta 

memberi kepada kaum kerabat...” Ayat ini, sebagaimana dijelaskan dalam berbagai tafsir, 



1878 
 
 

 

merupakan deklarasi etika sosial dan keluarga yang universal. Ibnu Katsir menyebut 

bahwa ayat ini adalah salah satu ayat paling komprehensif dalam Al-Qur’an mengenai 

prinsip kehidupan. Ia menjelaskan bahwa al-’adl berarti meletakkan sesuatu pada 

tempatnya secara proporsional, termasuk dalam memberikan hukuman atau 

menetapkan aturan: “Al-’adl adalah menempatkan sesuatu sesuai hak dan kebutuhannya. 

Dalam konteks pengasuhan, ini berarti memberi anak apa yang menjadi haknya: kasih, bimbingan, 

dan arahan yang seimbang.” (Ibn Katsir, 2000b). 

Al-Maraghi menguraikan bahwa perintah untuk berlaku ihsan dalam ayat ini 

menyiratkan perlunya memperlakukan orang lain dengan lebih baik dari yang 

diwajibkan secara hukum. Dalam pengasuhan, ini berarti bahwa mendidik anak tidak 

cukup dengan ketegasan, tetapi harus dikombinasikan dengan penghormatan, 

kesabaran, dan empati: “Ihsan adalah perbuatan yang melebihi keadilan. Dalam mendidik anak, 

orang tua harus mencintai, memaafkan, dan memberi tanpa syarat — di sinilah ruh pengasuhan 

Qur’ani.” (Maraghi al-, 1946b) 

Az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir menambahkan bahwa konsep ‘adl dan ihsan saling 

melengkapi. Keadilan menetapkan batas, sedangkan ihsan melembutkan batas itu agar 

tidak melukai. Maka, dalam menerapkan disiplin, orang tua tidak hanya mengoreksi 

perilaku anak, tetapi juga mempertimbangkan perasaan dan tingkat perkembangan 

mereka: “Ihsan tidak menghapus hukum, tetapi menambahkan nilai spiritual dan kasih sayang 

dalam pelaksanaannya. Dalam keluarga, ini menciptakan keseimbangan antara wibawa dan 

kehangatan.” (Zuhaili, 2013a) 

Dalam kerangka psikologi modern, nilai-nilai ini sangat sejalan dengan pendekatan 

authoritative parenting. Pendekatan ini menggabungkan kontrol yang tegas dengan 

kehangatan emosional, dan telah terbukti secara konsisten sebagai pola pengasuhan 

paling efektif dalam mendukung perkembangan moral dan sosial anak (Kuppens & 

Ceulemans, 2019). Dalam pola ini, disiplin bukan alat dominasi, melainkan strategi 

edukatif untuk membantu anak memahami sebab-akibat dan tanggung jawab. Chen et 

al. menyatakan bahwa penerapan disiplin yang adil dan penuh empati menghasilkan 

anak-anak yang tidak hanya taat, tetapi juga memiliki moral internal yang kuat (F. Chen 

et al., 2024). Mereka belajar mengatur diri sendiri karena memahami nilai, bukan karena 

takut dihukum. Sebaliknya, pendekatan otoriter yang minim penjelasan dan sarat 

hukuman fisik kerap menimbulkan kebencian, manipulasi, dan perilaku defensif 

(Kawabata et al., 2011). Oleh karena itu, orang tua perlu meneladani prinsip ‘adl dan ihsan 

sebagai fondasi pengasuhan yang membentuk karakter anak dengan keseimbangan 

antara struktur dan cinta. 

Dalam praktiknya, orang tua bisa menerapkan prinsip ‘adl dengan menyusun 

aturan rumah yang jelas dan konsisten, dan prinsip ihsan dengan memperhatikan 

konteks emosi anak saat pelanggaran terjadi. Ketika anak berbuat salah, koreksi harus 

dilakukan dengan nada yang mendidik, bukan mencela; dengan alasan yang dijelaskan, 

bukan ancaman kosong. Pengasuhan Qur’ani dengan disiplin berbasis keadilan dan 

ihsan mendorong anak menjadi individu yang berintegritas tinggi, karena ia belajar 



1879 
 
 

 

bahwa aturan bukan alat kuasa, melainkan bentuk kasih sayang dan tanggung jawab. 

Inilah bentuk disiplin yang tidak menakutkan, tetapi mencerdaskan dan membebaskan. 

 

Keteladanan dan Moderasi Emosi 

Salah satu krisis dalam pola asuh otoriter adalah kecenderungan orang tua untuk 

mengekspresikan emosi negatif secara impulsif, seperti marah, berteriak, atau 

menghukum tanpa kendali. Ketidakteraturan emosional orang tua menyebabkan 

suasana rumah yang tegang, serta merusak rasa aman dan harga diri anak (Afriani et al., 

2012; F. Chen et al., 2024). Dalam tradisi Islam, pengendalian emosi dan keteladanan 

moral merupakan bagian dari akhlak mulia yang wajib diteladani, terutama oleh orang 

tua sebagai pendidik pertama bagi anak-anaknya. 

QS. Al-Furqan:63 menggambarkan karakter ‘ibād al-Raḥmān (hamba Allah Yang 

Maha Pengasih): “Dan hamba-hamba Tuhan Yang Maha Pengasih itu adalah orang-orang yang 

berjalan di bumi dengan rendah hati, dan apabila orang-orang bodoh menyapa mereka (dengan 

kata-kata yang menghina), mereka mengucapkan kata-kata (yang mengandung) keselamatan.” 

Ayat ini menunjukkan kualitas pengendalian diri dan kelembutan hati sebagai 

karakter dasar seorang mukmin. Ibnu Katsir menafsirkan bahwa rendah hati dalam ayat 

ini bukan kelemahan, tetapi cermin dari kekuatan spiritual dan kecerdasan emosional. Ia 

menulis: “Mereka tidak sombong, tidak membalas kebodohan dengan celaan. Mereka menjaga 

diri, tenang, dan menghindari pertengkaran.” (Ibn Katsir, 2000c). 

Dalam konteks pengasuhan, sikap ini merepresentasikan kemampuan orang tua 

untuk tetap sabar dan tenang dalam menghadapi perilaku sulit anak. Disiplin tetap 

diterapkan, tetapi melalui pendekatan tenang dan rasional, bukan ledakan emosi. Tafsir 

Al-Maraghi menyebut bahwa “jawaban yang baik terhadap kebodohan” mencerminkan 

kedewasaan rohani dan psikologis. Ia menambahkan: “Ketenangan dan kata yang baik akan 

meredakan kemarahan dan membuka pintu nasihat.” (Maraghi al-, 1946c) 

Quraish Shihab juga menyampaikan bahwa kelembutan dan kendali diri dalam QS. 

Al-Furqan:63 adalah bagian dari kepribadian ruhaniah yang matang. Dalam keluarga, 

sikap ini menjadi teladan utama yang secara tidak langsung mendidik anak tentang cara 

mengelola konflik dan perasaan: “Anak-anak meniru, bukan hanya mendengar. Maka sikap 

lembut dan sabar orang tua akan lebih berkesan daripada sejuta nasihat.” (Shihab, 2012c) 

Dari sisi psikologi, keteladanan emosional orang tua menjadi fondasi penting 

dalam perkembangan self-regulation anak. Anak-anak belajar mengelola stres, 

mengatasi frustrasi, dan menanggapi masalah dengan tenang jika mereka menyaksikan 

bagaimana orang tuanya menangani konflik secara dewasa. Sebaliknya, anak yang 

sering melihat kemarahan meledak-ledak cenderung menginternalisasi pola agresif 

dalam hubungan sosialnya (Y. Chen, 2022; Georgieva & Peneva, 2016). Anidah dan 

Shofiyyah menyatakan bahwa disiplin yang dicontohkan melalui perilaku orang tua jauh 

lebih efektif daripada perintah verbal (Inayah & Shofiyyah, 2022). Ketika orang tua 

mampu menunjukkan emotional moderation dalam situasi sulit—seperti mengontrol 



1880 
 
 

 

amarah saat anak berbuat salah—anak akan merasa aman dan belajar meniru ketenangan 

itu. 

Di sinilah pengasuhan Qur’ani menunjukkan keunggulannya. Orang tua dalam 

Islam tidak hanya dituntut untuk mengatur anak, tetapi juga mengatur dirinya. 

Pendidikan karakter dalam Islam selalu dimulai dengan keteladanan (uswah hasanah), 

sebagaimana dilakukan oleh Nabi Muhammad SAW, yang dijuluki makhluk yang 

berada pada "khuluqin ‘aẓīm" (akhlak yang agung). Keteladanan dalam emosi bukan 

berarti tidak menegur, melainkan menegur dengan tenang, tidak merendahkan, dan 

selalu mengarah pada perbaikan. Ini merupakan esensi dari pengasuhan yang mendidik, 

bukan menekan. Dengan demikian, keteladanan dan moderasi emosi menjadi senjata 

utama dalam transformasi pola asuh otoriter menuju model Qur’ani yang membentuk 

anak tangguh, stabil emosinya, dan berakhlak luhur. 

 

Pendidikan Spiritual Berorientasi Ukhrawi 

Salah satu kekuatan mendasar dari pengasuhan berbasis Al-Qur’an adalah 

orientasinya yang menempatkan pendidikan anak bukan hanya dalam kerangka 

duniawi, tetapi juga ukhrawi (akhirat). Perspektif ini membentuk orang tua untuk 

memandang anak sebagai amanah, dan proses pengasuhan sebagai tanggung jawab 

spiritual. Pola asuh otoriter seringkali menekankan kepatuhan lahiriah tanpa 

menjangkau kesadaran moral dan orientasi transendental anak. Hal ini menyebabkan 

anak hanya mengikuti aturan karena takut, bukan karena memahami nilai di baliknya 

(Kim & Wong, 2002). 

QS. At-Tahrim:6 menjadi titik tolak ajaran pengasuhan Qur’ani yang ukhrawi: 

“Wahai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka...” Ayat 

ini meletakkan fondasi bahwa tujuan utama pengasuhan adalah menjaga anak dari 

kerusakan moral dan spiritual yang dapat menyeretnya ke dalam kehancuran akhirat. 

Ibnu Katsir, dalam tafsirnya, mengutip perkataan Ali bin Abi Thalib bahwa yang 

dimaksud dengan “memelihara keluarga dari api neraka” adalah: “Ajarilah mereka, 

didiklah mereka.” (Ibn Katsir, 2000d). Dengan demikian, pendidikan adalah sarana utama 

menjaga keselamatan ruhani keluarga. Qatadah, seorang tabi’in, menambahkan bahwa 

maksud dari ayat ini mencakup perintah untuk mengajarkan kebaikan, mencegah 

kemungkaran, dan membangun kepatuhan anak kepada Allah. 

Tafsir Al-Maraghi menegaskan bahwa tanggung jawab ini mencakup bimbingan 

spiritual yang berkelanjutan, bukan sekadar ritual sesaat. Ia menulis: “Menjaga keluarga 

dari neraka dilakukan dengan membentuk kepribadian mereka agar mencintai kebaikan dan 

menjauhi dosa, bukan dengan kekerasan, tetapi dengan nasihat dan kasih sayang.” (Maraghi al-

, 1946d) Sementara itu, Az-Zuhaili memperluas cakupan pengasuhan ukhrawi dengan 

mencakup perlindungan iman, adab, dan akhlak anak dalam menghadapi godaan dunia 

modern. Menurutnya, pendidikan spiritual adalah fondasi utama bagi keluarga muslim 

yang kokoh (Zuhaili, 2013b). Pendidikan ukhrawi dalam pengasuhan juga sejalan 

dengan prinsip pengasuhan Islami yang dipraktikkan Rasulullah SAW: menanamkan 



1881 
 
 

 

akidah sejak dini, mendorong pembiasaan ibadah, menanamkan rasa tanggung jawab, 

serta membangun kesadaran akan hari pembalasan. Quraish Shihab menekankan bahwa 

pendidikan dalam Islam bukan hanya membentuk perilaku, tetapi juga membina 

kesadaran batin tentang makna kehidupan dan tujuan akhir manusia (Shihab, 2012d). 

Dari sisi psikologi, pengasuhan yang mengandung nilai spiritual terbukti 

memperkuat resilience anak, membentuk makna hidup yang lebih dalam, serta 

membangun pengendalian diri yang bersumber dari dalam (inward control), bukan dari 

ketakutan eksternal. Anak yang tumbuh dengan kesadaran ukhrawi lebih mampu 

menghadapi tekanan hidup karena mereka memiliki inner purpose yang kuat. Kusuma et 

al. menekankan bahwa doa orang tua adalah bagian penting dari pengasuhan spiritual 

(Kusuma et al., 2024b). QS. Al-Furqan:74 memperlihatkan bagaimana orang tua ideal 

selalu mendoakan anaknya agar menjadi “penyejuk mata” (qurrata a’yun). Doa ini 

menegaskan bahwa pengasuhan tidak sekadar tindakan edukatif, tetapi juga hubungan 

spiritual yang dibangun melalui ikhtiar dan tawakal. 

Dalam praktiknya, pendidikan ukhrawi dapat diterapkan melalui pembiasaan 

ibadah bersama, pembacaan Al-Qur’an dalam keluarga, diskusi nilai moral dari kisah 

nabi, serta pendekatan disiplin yang mengaitkan perilaku dengan tanggung jawab 

spiritual, bukan sekadar hukuman duniawi. Dengan demikian, pendidikan ukhrawi 

merupakan elemen integral dalam membentuk anak sebagai insan yang bukan hanya 

beradab secara sosial, tetapi juga memiliki orientasi akhirat sebagai pemandu dalam 

setiap keputusan moralnya. Pola asuh Qur’ani bukan sekadar pengasuhan religius, tetapi 

sebuah proses spiritual yang membangun manusia yang utuh — sadar diri, sadar sosial, 

dan sadar Tuhan. 

 

Model Integratif Pengasuhan Qur’ani 

Setelah mengidentifikasi dampak negatif pola asuh otoriter dan mengkaji lima pilar 

pengasuhan Qur’ani, bagian ini menyajikan sebuah model konseptual integratif sebagai 

kontribusi teoretis sekaligus praktis. Model ini menggabungkan prinsip-prinsip 

pengasuhan Islami sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur’an dengan pendekatan 

psikologi modern, khususnya pendekatan authoritative parenting yang terbukti secara 

empiris paling mendukung perkembangan anak yang sehat secara moral, sosial, dan 

emosional (Steinberg, 2001). 

Prinsip pengasuhan Qur’ani seperti tauhid, ihsan, keadilan, dan akhlak tercermin 

dalam struktur pengasuhan yang mengedepankan keteladanan, komunikasi yang 

lembut, serta penanaman nilai spiritual secara sadar. Kelima pilar Qur’ani yang telah 

dibahas dapat dikaitkan langsung dengan elemen-elemen utama dalam pengasuhan 

otoritatif, seperti: kontrol yang wajar, kehangatan emosional, keterlibatan aktif, dan 

komunikasi dua arah (F. Chen et al., 2024; Kuppens & Ceulemans, 2019) 

 

 

 



1882 
 
 

 

Pilar Qur’ani Aspek Psikologi Otoritatif 

Tauhid dan Kesadaran Ilahiyah Regulasi diri, makna hidup, spiritual coping 

Komunikasi Santun dan Empatik Empati, ekspresi afektif, dialog terbuka 

Disiplin Berbasis Keadilan dan Ihsan Struktur yang konsisten, konsekuensi logis 

Keteladanan dan Moderasi Emosi Role modeling, kontrol emosi, kelekatan afektif 

Pendidikan Spiritual Ukhrawi Moral reasoning, internalisasi nilai, refleksi diri 

 

Model ini tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga memiliki daya guna praktis 

dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, di mana tantangan pengasuhan 

semakin kompleks akibat globalisasi, tekanan akademik, dan derasnya arus informasi 

digital (Livingstone & Helsper, 2007; (Said & Rahmah, 2024) 

Sebagai kontribusi praktis, penulis mengusulkan istilah Qur’anic Authoritative 

Parenting, yakni model pengasuhan yang: 

a. Menanamkan nilai transendental (tauhid dan ukhrawi), 

b. Membangun kedekatan emosional berbasis empati dan dialog, 

c. Menerapkan disiplin dengan adil, sabar, dan mendidik, 

d. Menunjukkan keteladanan akhlak dalam kehidupan sehari-hari. 

Model ini menolak kekerasan fisik dan verbal, serta menggantinya dengan 

pendekatan spiritual dan psikologis yang mendorong pertumbuhan anak sebagai subjek 

pendidikan, bukan objek kekuasaan. 

Dalam praktiknya, model ini bisa digunakan oleh: 

a. Orang tua: sebagai pedoman harian dalam mendidik anak di rumah. 

b. Pendidik: untuk mendesain kurikulum parenting Islami yang aplikatif. 

c. Lembaga dakwah dan keluarga: sebagai kerangka pelatihan konseling 

keluarga. 

d. Peneliti: untuk eksplorasi lanjutan melalui uji empiris dan pengembangan 

instrumen evaluasi pola asuh Qur’ani. 

Sebagai ilustrasi konseptual, model ini dapat digambarkan dalam bagan segi lima 

(pentagon) yang menjadikan “Tauhid” sebagai pusat orientasi, dikelilingi oleh empat 

dimensi lainnya: komunikasi, disiplin, keteladanan, dan orientasi ukhrawi seluruhnya 

terikat dalam kerangka nilai rahmah (kasih sayang), yang menjadi ruh utama dalam Al-

Qur’an. Dengan demikian, Model Integratif Pengasuhan Qur’ani yang diusulkan dalam 

studi ini tidak hanya menjawab kekosongan perspektif Islam terhadap problem pola 

asuh otoriter, tetapi juga menawarkan pendekatan alternatif yang seimbang antara 

otoritas dan kasih sayang, antara ketegasan dan spiritualitas, serta antara nilai-nilai 

Qur’ani dan pengetahuan ilmiah modern. 

 

 

 

 

 



1883 
 
 

 

KESIMPULAN  

 

Studi ini menunjukkan bahwa pola asuh otoriter, meskipun lazim diterapkan 

dalam banyak konteks budaya kolektivis, memiliki dampak negatif yang signifikan 

terhadap perkembangan emosional, sosial, dan moral anak. Anak yang dibesarkan 

dalam suasana kontrol ketat tanpa ruang dialog cenderung mengalami kecemasan, 

rendah diri, dan hambatan dalam membentuk relasi sosial yang sehat. Psikologi modern 

telah lama mengidentifikasi pola ini sebagai bentuk pengasuhan yang cenderung 

merusak internalisasi nilai moral karena hanya menekankan kepatuhan eksternal. 

Sebagai solusi, artikel ini menawarkan pendekatan pengasuhan berbasis Al-Qur’an 

yang menekankan keseimbangan antara ketegasan dan kasih sayang. Lima pilar utama 

yang ditemukan dalam ayat-ayat Al-Qur’an — yakni Tauhid dan Kesadaran Ilahiyah, 

Komunikasi Santun dan Empatik, Disiplin Berbasis Keadilan dan Ihsan, Keteladanan dan 

Moderasi Emosi, serta Pendidikan Spiritual Berorientasi Ukhrawi — membentuk dasar 

konseptual bagi pola asuh Qur’ani. Pendekatan ini tidak hanya sejalan dengan nilai-nilai 

Islam, tetapi juga menunjukkan koherensi yang kuat dengan prinsip-prinsip pengasuhan 

otoritatif dalam psikologi kontemporer. Integrasi antara ajaran Qur’ani dan pendekatan 

ilmiah ini menghasilkan model konseptual Qur’anic Authoritative Parenting yang tidak 

hanya normatif, tetapi juga aplikatif. Model ini menjawab kebutuhan akan pengasuhan 

yang spiritual, rasional, dan responsif terhadap tantangan zaman, serta memberikan 

alternatif edukatif terhadap dominasi pendekatan otoriter di kalangan masyarakat 

Muslim. 

 

REFERENSI 

 

Abdullah, S. H., & Salim, R. M. A. (2020). Parenting style and empathy in children: The 

mediating role of family communication patterns. HUMANITAS: Indonesian 

Psychological Journal, 34–45. https://doi.org/10.26555/humanitas.v17i1.13126 

Afriani, A., & Y Siti Nor, D. N. (2012). The Relationship between Parenting Style and Social 

Responsibility of Adolescents in Banda Aceh, Indonesia. https://e-

ilami.unissa.edu.bn:8443/handle/20.500.14275/1103 

Al-Farmawi, Abd. A.-H. (1994). Metode Tafsir Mawdhuiy (1st ed.). Raja Grapindo Persada. 

https://balaiyanpus.jogjaprov.go.id/opac/detail-opac?id=84004 

Anggraini, P., Khasanah, E. R., Pratiwi, P., Zakia, A., & Putri, Y. F. (2022). Parenting Islami 

dan Kedudukan Anak dalam Islam. Jurnal Multidisipliner Kapalamada, 1(02), 

Article 02. https://doi.org/10.62668/kapalamada.v1i02.169 

Anjum, A., Noor, T., & Sharif, N. (2019). Relationship Between Parenting Styles And 

Aggression In Pakistani Adolescents. Khyber Medical University Journal, 11(2), 

Article 2. https://doi.org/10.35845/kmuj.2019.18568 

Azizy, A. H., & Febriani, A. (2024). Pathways to filial piety from perceived parental 

authoritarianism: Perceived behavioral and psychological control as mediators. 



1884 
 
 

 

Current Psychology, 43(24), 21046–21056. https://doi.org/10.1007/s12144-024-

05928-3 

Baumrind, D. (2012). Differentiating between Confrontive and Coercive Kinds of Parental 

Power-Assertive Disciplinary Practices. Human Development, 55(2), 35–51. 

Chen, F., Garcia, O. F., Alcaide, M., Garcia-Ros, R., & Garcia, F. (2024). Do We Know 

Enough about Negative Parenting? Recent Evidence on Parenting Styles and 

Child Maladjustment. The European Journal of Psychology Applied to Legal Context, 

16(1), 37–48. https://doi.org/10.5093/ejpalc2024a4 

Chen, Y. (2022). The Psychological Impact of Authoritarian Parenting on Children and the 

Youth. 888–896. https://doi.org/10.2991/978-2-494069-45-9_107 

Darling, N., Cumsille, P., & Loreto Martínez, M. (2007). Adolescents’ as active agents in 

the socialization process: Legitimacy of parental authority and obligation to obey 

as predictors of obedience. Journal of Adolescence, 30(2), 297–311. 

https://doi.org/10.1016/j.adolescence.2006.03.003 

Firdausi, R., & Ulfa, N. (2022). Pola Asuh Orang Tua terhadap Perkembangan Emosional 

Anak di Madrasah Ibtidaiyah Nahdlatul Ulama Bululawang. MUBTADI: Jurnal 

Pendidikan Ibtidaiyah, 3(2), Article 2. 

https://doi.org/10.19105/mubtadi.v3i2.5155 

Georgieva, M., & Peneva, M. (2016). Parental authoritarian style influence on the children 

behavior in dental office. Journal of Medical and Dental Practice, 3(2), 499–505. 

https://doi.org/10.18044/Medinform.201632.499 

Ibn Katsir, ’Imad ad-Din Abu al-Fida’. (2000a). Tafsir al-Qur’an al-’Adzim (Vol. 1). 

Maktabah Awlad asy-Syaikh. 

Ibn Katsir, ’Imad ad-Din Abu al-Fida’. (2000b). Tafsir al-Qur’an al-’Adzim (Vol. 12). 

Maktabah Awlad asy-Syaikh. 

Ibn Katsir, ’Imad ad-Din Abu al-Fida’. (2000c). Tafsir al-Qur’an al-’Adzim (Vol. 6). 

Maktabah Awlad asy-Syaikh. 

Ibn Katsir, ’Imad ad-Din Abu al-Fida’. (2000d). Tafsir al-Qur’an al-’Azhim (I, Vol. 9). 

Maktabah Awlad asy-Syaikh. 

Inayah, A., & Shofiyyah, N. A. (2022). Pola Asuh Orang Tua dalam Tinjauan Psikologi 

Perkembangan Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan Dan Konseling (JPDK), 4(5), 

6711–6718. https://doi.org/10.31004/jpdk.v4i5.7435 

Kamal, M., & Sassi, K. (2024). Teori Qur’anic Parenting: Prinsip Pengasuhan Anak 

Berbasis Al Qur’an. Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(5), Article 5. 

https://doi.org/10.31004/innovative.v4i5.15634 

Kawabata, Y., Alink, L. R. A., Tseng, W.-L., van IJzendoorn, M. H., & Crick, N. R. (2011). 

Maternal and paternal parenting styles associated with relational aggression in 

children and adolescents: A conceptual analysis and meta-analytic review. 

Developmental Review, 31(4), 240–278. https://doi.org/10.1016/j.dr.2011.08.001 

Kim, S. Y., & Wong, V. Y. (2002). Assessing Asian and Asian American Parenting: A 

Review of the Literature. In K. S. Kurasaki, S. Okazaki, & S. Sue (Eds.), Asian 



1885 
 
 

 

American Mental Health: Assessment Theories and Methods (pp. 185–201). Springer 

US. https://doi.org/10.1007/978-1-4615-0735-2_13 

Kuppens, S., & Ceulemans, E. (2019). Parenting Styles: A Closer Look at a Well-Known 

Concept. Journal of Child and Family Studies, 28(1), 168–181. 

https://doi.org/10.1007/s10826-018-1242-x 

Kusuma, H. W., Darmawi, D., & Sibuan, S. (2024a). Islamic Parenting: Pola Asuh Anak 

dalam Al-Qur’an Surah Luqman Ayat 13-19. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan 

Dan Kemasyarakatan, 18(4), Article 4. https://doi.org/10.35931/aq.v18i4.3600 

Kusuma, H. W., Darmawi, D., & Sibuan, S. (2024b). Islamic Parenting: Pola Asuh Anak 

dalam Al-Qur’an Surah Luqman Ayat 13-19. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan 

Dan Kemasyarakatan, 18(4), Article 4. https://doi.org/10.35931/aq.v18i4.3600 

Maraghi al-, A. bin M. (1946a). Tafsir al-Maraghi (Vol. 1). Mathba’ah Albani al-Halabi. 

Maraghi al-, A. bin M. (1946b). Tafsir al-Maraghi (Vol. 7). Mathba’ah Albani al-Halabi. 

Maraghi al-, A. bin M. (1946c). Tafsir al-Maraghi (Vol. 8). Mathba’ah Albani al-Halabi. 

Maraghi al-, A. bin M. (1946d). Tafsir al-Maraghi (I, Vol. 10). Mathba’ah Albani al-Halabi. 

McDowell, D. J., Kim, M., O’neil, R., & Parke, R. D. (2002). Children’s Emotional 

Regulation and Social Competence in Middle Childhood: The Role of Maternal 

and Paternal Interactive Style. Marriage & Family Review, 34(3–4), 345–364. 

https://doi.org/10.1300/J002v34n03_07 

Nasrullah, M. N., Indarti, F., Hakim, L., & Ramadhan, K. (2024). Islamic Parenting 

Terhadap Generasi Alpha Upaya Menjaga Ketahanan Keluarga: Q.S Luqman 

Ayat 12-19 Perspektif Tafsir Al-Mishbah. Al-Ahnaf: Journal of Islamic Education, 

Learning and Religious Studies, 1(2), Article 2. 

https://doi.org/10.61166/ahnaf.v1i2.12 

Prevoo, M. J., & Tamis-LeMonda, C. S. (2017). Parenting and globalization in western 

countries: Explaining differences in parent–child interactions. Current Opinion in 

Psychology, 15, 33–39. https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2017.02.003 

Qodir, A., & Asrori, M. (2025). Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Telaah terhadap 

Konsep Ta’lim, Tarbiyah, dan Ta’dib dalam Al-Quran. Peradaban Journal of 

Interdisciplinary Educational Research, 3(1), Article 1. 

https://doi.org/10.59001/pjier.v3i1.298 

Ramadhani, A. P., Raudho, E. S., Karunia, K., Putri, N. K., & Putri, Y. F. (2022). 

PROPHERTIC PARENTING: KONSEP IDEAL POLA ASUH ISLAMI. Jurnal 

Multidisipliner Kapalamada, 1(03), Article 03. 

https://doi.org/10.62668/kapalamada.v1i03.252 

Said, D. H., & Rahmah, A. (2024). FIKIH KELUARGA: PERSPEKTIF HUKUM ISLAM 

TERHADAP POLA ASUH ANAK DALAM MASYARAKAT MODERN. El-Ahli : 

Jurnal Hukum Keluarga Islam, 5(2), 150–162. https://doi.org/10.56874/el-

ahli.v5i2.2087 



1886 
 
 

 

Segrin, C., & Flora, J. (2019). Fostering social and emotional intelligence: What are the best 

current strategies in parenting? Social and Personality Psychology Compass, 13(3), 

e12439. https://doi.org/10.1111/spc3.12439 

Shihab, M. Q. (2004). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat. Mizan. 

Shihab, M. Q. (2012a). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 1). 

Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2012b). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 11). 

Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2012c). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 10). 

Lentera Hati. 

https://openlibrary.telkomuniversity.ac.id/pustaka/14799/tafsir-al-mishbah-

pesan-kesan-dan-keserasian-al-qur-an-volume-10.html 

Shihab, M. Q. (2012d). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 14). 

Lentera Hati. 

Siregar, H. K., Zuhri, A., & Naldo, J. (2024). Exploring qur’anic parenting: A religious 

approach to enhancing children’s psychological and moral well-being. Jurnal 

EDUCATIO: Jurnal Pendidikan Indonesia, 10(1), Article 1. 

Steinberg, L. (2001). We Know Some Things: Parent–Adolescent Relationships in 

Retrospect and Prospect. Journal of Research on Adolescence, 11(1), 1–19. 

https://doi.org/10.1111/1532-7795.00001 

Zilpiani, & Shodiq, M. (2022). Pola Asuh dalam Al-Qur’an (Studi Atas QS. Luqman Ayat 

13-19 Pada Tafsir Al-Amthal Karya Nāsir Makārim Shīrāzī). MAHAD ALY 

JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES, 1(1), Article 1. 

https://doi.org/10.63398/jsimahadaly.v1i1.11 

Zuhaili, W. (2013). Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah dan Manhaj (Vol. 11). Gema Insani. 

Zuhaili, W. (2013a). Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah dan Manhaj (Vol. 14). Gema Insani. 

Zuhaili, W. (2013b). Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah dan Manhaj (Vol. 28). Gema Insani. 

 


