JURNAL MUDABBIR

J 3‘ (Journal Research and Education Studies)
\

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
(

_; http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Pola Asuh Otoriter dan Solusinya Berdasarkan Al-Qur’an

Izmy Ervianal!, Ahmad Zuhri? Hery Sahputra3
123 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: izmyervianal23@gmail.com!, zuhriahmad@uinsu.ac.id?,
herysahputra@uinsu.ac.id3

ABSTRAK

Pola asuh otoriter telah lama dikritik dalam kajian psikologi perkembangan anak karena
cenderung menekan kemandirian, empati, dan regulasi emosi anak. Dalam konteks
masyarakat Muslim, praktik ini kerap dipertahankan dengan dalih tradisi atau efisiensi
disiplin. Studi ini bertujuan untuk menawarkan solusi konseptual dan praktis berbasis
Al-Qur’an terhadap problematika pola asuh otoriter. Dengan pendekatan tafsir tematik
(maudhu’i) dan integrasi teori psikologi otoritatif, penelitian ini mengkaji lima ayat
utama (QS. Al-Bagarah:83, Lugman:19, An-Nahl:90, Al-Furqan:63, dan At-Tahrim:6)
yang membentuk fondasi pengasuhan Qur’ani. Hasil kajian menemukan bahwa lima
pilar nilai Qur’ani yaitu tauhid dan kesadaran ilahiyah, komunikasi santun dan empatik,
disiplin berbasis keadilan dan ihsan, keteladanan emosional, serta pendidikan spiritual
berorientasi ukhrawi memberikan kerangka alternatif terhadap gaya pengasuhan
otoriter. Studi ini mengusulkan model Qur'anic Authoritative Parenting yang
menggabungkan kontrol moral dan kasih sayang berbasis nilai transendental sebagai
sintesis antara ajaran Islam dan pendekatan psikologi kontemporer. Temuan ini
diharapkan dapat memperkaya literatur pengasuhan Islami dan menjadi pedoman
aplikatif dalam membentuk keluarga yang seimbang secara spiritual dan psikososial

Kata Kunci: Pola asuh otoriter; pengasuhan Qur’ani; parenting Islami.

1868


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:izmyerviana123@gmail.com
mailto:zuhriahmad@uinsu.ac.id
mailto:herysahputra@uinsu.ac.id

ABSTRACT

Authoritarian parenting has long been criticized in developmental psychology for its tendency to
suppress children’s autonomy, empathy, and emotional regulation. Within Muslim communities,
this parenting style is often preserved under the guise of tradition or disciplinary efficiency. This
study aims to offer both conceptual and practical Qur’anic-based solutions to the challenges posed
by authoritarian parenting. Employing a thematic exegesis (tafsir maudhu 1) approach and
integrating authoritative parenting theory, the study analyzes five key Qur’anic verses (QS. Al-
Bagarah:83, Lugman:19, An-Nahl:90, Al-Furgan:63, and At-Tahrim:6) that establish the
foundations of Qur’anic parenting. The findings reveal five core pillars of Qur’anic values — divine
consciousness (tawhid), empathetic communication, justice-based discipline (‘adl and ihsan),
emotional role modeling, and spiritually oriented education —that provide a normative and
applicable alternative to authoritarian approaches. The study proposes the Qur’anic Authoritative
Parenting model, which synthesizes moral control and compassionate guidance grounded in
transcendent values, bridging Islamic teachings and contemporary psychological frameworks.
These findings contribute to enriching the discourse on Islamic parenting and offer a practical
roadmap for developing spiritually balanced and psychosocially resilient families.

Keywords: Authoritarian parenting; Qur’anic parenting; Islamic parenting

PENDAHULUAN

Pola asuh merupakan salah satu aspek fundamental dalam proses pembentukan
kepribadian, nilai moral, dan kesehatan psikososial anak. Gaya pengasuhan yang
diterapkan orang tua dalam kehidupan sehari-hari memainkan peran sentral dalam
membentuk karakter dan perilaku anak sejak dini hingga dewasa (Baumrind, 2012).
Berbagai studi menunjukkan bahwa hubungan emosional, komunikasi, dan strategi
disiplin yang digunakan dalam pengasuhan berdampak langsung pada kemampuan
regulasi emosi, kompetensi sosial, dan stabilitas psikologis anak (McDowell et al., 2002;
Segrin & Flora, 2019).

Di antara berbagai gaya pengasuhan, pola asuh otoriter dikenal sebagai gaya yang
menuntut kepatuhan mutlak dengan sedikit ruang untuk ekspresi emosional atau
diskusi. Ciri utama pola ini adalah penggunaan disiplin keras, ekspektasi tinggi, dan
kontrol yang dominan, sering kali tanpa mempertimbangkan kebutuhan psikologis anak
(Kawabata et al., 2011). Anak-anak yang dibesarkan dalam pola pengasuhan otoriter
menunjukkan kecenderungan mengalami gangguan kecemasan, harga diri rendah, dan
kesulitan dalam pengambilan keputusan (Steinberg, 2001). Mereka juga berisiko
mengembangkan perilaku agresif atau narsistik, serta keterbatasan dalam empati dan
kemampuan adaptasi sosial di masa dewasa (McDowell et al., 2002).

Penerapan pola asuh otoriter sering kali dipengaruhi oleh faktor sosial-budaya.
Dalam konteks masyarakat kolektivis seperti Indonesia, kepatuhan terhadap otoritas
orang tua sering dianggap sebagai norma ideal, yang memperkuat legitimasi gaya

pengasuhan otoriter (Darling et al., 2007). Namun, studi lebih lanjut menunjukkan bahwa
1869



faktor seperti tingkat pendidikan orang tua, akses terhadap literatur parenting modern,
dan eksposur terhadap nilai-nilai global turut membentuk variasi dalam praktik
pengasuhan (Kim & Wong, 2002; Prevoo & Tamis-LeMonda, 2017). Meskipun banyak
penelitian menyoroti dampak negatif dari pola asuh otoriter, pendekatan solusi yang
ditawarkan masih didominasi oleh perspektif sekuler. Kajian tentang alternatif
pengasuhan yang berakar pada nilai-nilai spiritual dan religius, khususnya dari Al-
Qur’an, masih relatif terbatas. Padahal, Al-Qur’an memuat prinsip-prinsip pengasuhan
yang menyeimbangkan antara ketegasan (ta’dib), kasih sayang (rahmah), dan
kebijaksanaan (hikmah), serta menekankan komunikasi yang santun dan penghormatan
terhadap perkembangan individu anak (Kamal & Sassi, 2024; Kusuma et al., 2024a).

Tradisi Islam mengajarkan bahwa anak adalah amanah dari Allah SWT yang harus
diasuh dengan penuh tanggung jawab spiritual dan moral. Konsep tarbiyah dalam Islam
mengintegrasikan dimensi afektif, kognitif, dan spiritual dalam membentuk karakter
anak (Qodir & Asrori, 2025). Pendekatan ini menolak pola pengasuhan represif yang
tidak memberi ruang bagi dialog, dan justru mendorong sikap kasih sayang,
keteladanan, serta pembinaan akhlak secara konsisten (Zilpiani & Shodiq, 2022).
Beberapa ayat Al-Qur’an seperti QS. At-Tahrim:6, QS. Lugman:19, dan QS. An-Nahl:90
secara eksplisit menegaskan pentingnya pendidikan keluarga yang mengedepankan
tanggung jawab ukhrawi, komunikasi beradab, dan keadilan dalam mendidik anak. Oleh
karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi solusi pengasuhan berbasis
nilai-nilai Al-Qur’an terhadap praktik pola asuh otoriter, melalui pendekatan integratif
antara psikologi perkembangan anak dan tafsir tematik Al-Qur’an. Dengan memadukan
pendekatan empiris dari psikologi dan prinsip normatif-spiritual dari Al-Qur’an, studi
ini diharapkan dapat menawarkan kerangka pengasuhan Qur’ani yang relevan dan
aplikatif dalam konteks masyarakat modern.

Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang membahas pola asuh otoriter dari
sudut pandang psikologi atau keagamaan secara terpisah, artikel ini menawarkan
pendekatan integratif yang menggabungkan analisis konseptual psikologi modern
dengan nilai-nilai pengasuhan dalam Al-Qur’an secara tematik. Kebaruan kajian ini
terletak pada upayanya membangun sintesis antara prinsip-prinsip psikologis seperti
responsivitas emosional, regulasi diri, dan kepercayaan interpersonal, dengan konsep
Qur’ani seperti rahmah, ihsan, ‘adl, dan hikmah yang terkandung dalam ayat-ayat
pengasuhan. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memperluas horizon
pemahaman pola asuh dari sisi religius, tetapi juga memperkuat relevansi nilai-nilai Al-
Qur'an dalam menjawab problematika pengasuhan otoriter dalam konteks sosial
kontemporer.

1870



TINJAUAN PUSTAKA

Pola Asuh Otoriter dalam Psikologi

Pola asuh merupakan suatu kerangka perilaku dan strategi yang digunakan orang
tua dalam membimbing dan mendidik anak. Dalam psikologi perkembangan, gaya
pengasuhan diklasifikasikan menjadi beberapa tipe, di antaranya otoritatif, permisif,
neglectful, dan otoriter (Baumrind, 2012). Di antara keempat tipe tersebut, pola asuh
otoriter sering dianggap paling bermasalah karena menekankan kontrol ketat,
kedisiplinan kaku, serta minimnya komunikasi dua arah dan kehangatan emosional.
Anak-anak yang dibesarkan dalam lingkungan seperti ini sering kali patuh secara
eksternal, namun menyimpan ketakutan, kecemasan, dan tekanan internal yang
berpotensi merusak perkembangan psikososial mereka (McDowell et al., 2002).

Karakteristik utama dari pola asuh otoriter meliputi ekspetasi tinggi yang kaku,
sanksi keras, dan minimnya responsivitas emosional terhadap kebutuhan anak
(Kuppens & Ceulemans, 2019)Pola ini mendorong kepatuhan tanpa pemahaman, yang
menyebabkan anak tidak belajar berpikir kritis atau bertanggung jawab secara intrinsik,
melainkan hanya mengikuti perintah karena takut hukuman (Kawabata et al., 2011).
Penelitian oleh Anjum et al. menunjukkan bahwa anak-anak remaja yang diasuh secara
otoriter cenderung menunjukkan tingkat agresi yang lebih tinggi serta kemampuan
regulasi emosi yang lebih buruk dibandingkan mereka yang diasuh secara
demokratis.(Anjum et al., 2019) Lebih lanjut, pola asuh otoriter juga memiliki korelasi
negatif terhadap pembentukan empati dan kepercayaan diri anak. Menurut Azizy dan
Febriani, anak-anak yang mengalami tekanan emosional dari otoritarianisme orang tua
lebih cenderung mengalami konflik batin dan menunjukkan kepatuhan palsu tanpa
komitmen moral (Azizy & Febriani, 2024). Mereka juga lebih rentan mengembangkan
gejala kecemasan sosial dan kesulitan dalam membentuk relasi interpersonal yang sehat
(Afriani & Y Siti Nor, 2012).

Meskipun sering dipraktikkan dalam masyarakat yang menjunjung tinggi nilai
kolektivisme, pola asuh otoriter justru dapat menjadi kontraproduktif dalam membentuk
kemandirian dan kemampuan berpikir kritis pada anak (Kim & Wong, 2002). Anak yang
terbiasa diarahkan tanpa diberi ruang untuk menyuarakan pendapat cenderung kurang
siap menghadapi kompleksitas sosial dan moral di luar rumah (Y. Chen, 2022). Dengan
demikian, tinjauan psikologis terhadap pola asuh otoriter menunjukkan adanya urgensi
untuk mencari pendekatan alternatif yang tetap menjunjung kedisiplinan namun disertai
dengan penghargaan terhadap otonomi, afeksi, dan dialog. Dalam konteks ini, nilai-nilai
spiritual dalam Al-Qur’an yang menekankan rahmah, keadilan, dan hikmah menjadi
landasan potensial untuk membentuk pola asuh yang lebih berimbang dan manusiawi.

Integrasi Psikologi dan Nilai Qur’ani dalam Konteks Pengasuhan

Dalam upaya memahami dan mengembangkan pola pengasuhan yang efektif,
pendekatan psikologi modern telah memberikan kontribusi besar melalui konsep-
konsep seperti responsivitas orang tua, regulasi emosi, dan pentingnya komunikasi dua

1871



arah (Baumrind, 2012; Steinberg, 2001). Namun, pendekatan ini sering kali bersifat
deskriptif dan kurang mempertimbangkan dimensi spiritual yang mendalam, terutama
dalam konteks masyarakat religius seperti Indonesia. Oleh karena itu, muncul
kebutuhan untuk mengembangkan model pengasuhan yang tidak hanya didasarkan
pada teori psikologi kontemporer, tetapi juga berakar pada nilai-nilai transendental yang
digali dari Al-Qur’an.

Secara konseptual, prinsip-prinsip pengasuhan Qur’ani sangat kompatibel dengan
temuan dalam psikologi perkembangan. Misalnya, konsep rahmah (kasih sayang) yang
menjadi nilai inti dalam banyak ayat Al-Qur’an, sejalan dengan pentingnya kelekatan
emosional dan kehangatan afektif dalam membentuk kepribadian anak yang sehat
(Abdullah & Salim, 2020). Demikian pula, prinsip ‘adl (keadilan) dan hikmah
(kebijaksanaan) dalam pengasuhan Qur’ani merefleksikan pendekatan otoritatif yang
dinilai paling efektif dalam psikologi karena menyeimbangkan tuntutan dan dukungan
(Kamal & Sassi, 2024; Kusuma et al., 2024a).

Model integratif ini juga menanggapi kekosongan dalam penelitian sebelumnya
yang cenderung memisahkan antara dimensi keilmuan dan keagamaan dalam kajian
pengasuhan. Beberapa studi tentang parenting Islami masih bersifat normatif dan belum
mengadopsi perangkat konseptual dari psikologi, sementara studi psikologis modern
jarang mengaitkan gaya pengasuhan dengan nilai-nilai religius dalam konteks lokal
(Nasrullah et al., 2024; Ramadhani et al, 2022). Dengan mengintegrasikan dua
pendekatan ini, artikel ini berusaha membangun jembatan epistemologis antara
pendekatan empiris psikologi dan kerangka normatif-spiritual Islam, sehingga
menghasilkan model pengasuhan yang lebih kontekstual, relevan, dan aplikatif.

Dengan demikian, integrasi antara psikologi dan nilai Qur’ani bukan hanya
mungkin dilakukan, tetapi justru mendesak untuk membentuk paradigma pengasuhan
yang holistik. Model ini tidak sekadar menghindari ekstremitas gaya otoriter yang
represif, tetapi juga menyediakan landasan etis dan spiritual dalam membina anak
menjadi manusia yang sehat secara emosional, sosial, dan religius.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode tafsir
tematik (maudhu’i) untuk mengkaji konsep pola asuh otoriter dan solusi Qur’ani yang
ditawarkannya. Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk mengeksplorasi nilai-nilai
normatif yang terkandung dalam Al-Qur’an dan mengintegrasikannya dengan teori-
teori psikologi modern. Metode tafsir tematik memungkinkan peneliti untuk
menghimpun sejumlah ayat yang berkaitan dengan tema pola asuh, menyusunnya
secara sistematis, dan menafsirkannya secara kontekstual dalam satu kesatuan makna
yang utuh. Pendekatan ini merujuk pada tahapan yang dikembangkan oleh Abd. Al-
Hayy Al-Farmawi, yakni: penentuan tema, pengumpulan ayat-ayat terkait, klasifikasi

1872



ayat, interpretasi dengan merujuk kitab-kitab tafsir otoritatif, dan penyimpulan integratif
atas kandungan makna ayat-ayat tersebut (Al-Farmawi, 1994).

Objek kajian dalam penelitian ini adalah lima ayat Al-Qur’an yang relevan dengan
prinsip-prinsip pengasuhan, yaitu QS. At-Tahrim:6, Lugman:19, Al-Furqan:63, An-
Nahl:90, dan Al-Baqarah:83. Kelima ayat tersebut dipilih karena mengandung nilai-nilai
dasar pengasuhan Qur’ani seperti rahmah (kasih sayang), ‘adl (keadilan), hikmah
(kebijaksanaan), serta komunikasi santun yang sangat penting dalam membentuk model
pengasuhan alternatif terhadap pola otoriter yang bersifat represif dan dominatif.
Sumber data utama dalam penelitian ini terdiri dari Al-Qur’an sebagai rujukan primer,
serta kitab-kitab tafsir yang mu’tabar seperti Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir al-Maraghi, Tafsir al-
Munir karya Wahbah az-Zuhaili, dan Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. Di
samping itu, digunakan pula literatur psikologi perkembangan dan parenting modern
serta artikel-artikel ilmiah terkini yang relevan dengan tema pola asuh dan pendidikan
anak dalam perspektif Islam.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research) dengan cara
menelaah secara mendalam literatur tafsir, buku psikologi, dan jurnal ilmiah untuk
menemukan keterkaitan teoretis dan konseptual antara gaya pengasuhan otoriter dan
nilai-nilai alternatif yang ditawarkan Al-Qur’an. Analisis data dilakukan dengan teknik
analisis tematik, yaitu mengidentifikasi tema-tema utama dari masing-masing ayat,
mengkaji maknanya berdasarkan tafsir para ulama, dan menghubungkannya dengan
fenomena kontemporer dalam pola asuh anak. Pendekatan ini juga melibatkan integrasi
antara wacana normatif (teks keagamaan) dan wacana ilmiah (temuan psikologi) untuk
memperoleh pemahaman yang menyeluruh dan aplikatif. Untuk menjaga validitas,
penelitian ini hanya menggunakan sumber-sumber tafsir yang telah diakui otoritasnya
secara luas, serta membandingkan hasil penafsiran dari berbagai rujukan untuk
memperoleh konsistensi makna. Peneliti juga mempertimbangkan aspek kontekstual
dalam menginterpretasikan ayat, agar nilai-nilai Al-Qur’an tetap relevan dan aplikatif
dalam menjawab tantangan pola asuh otoriter di era modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Identifikasi Masalah Pola Asuh Otoriter

Pola asuh otoriter merupakan gaya pengasuhan yang ditandai oleh kontrol tinggi
dari orang tua, ekspektasi mutlak terhadap kepatuhan, dan minimnya komunikasi dua
arah (Baumrind, 2012; Kuppens & Ceulemans, 2019). Dalam pendekatan ini, anak-anak
tidak diberi ruang untuk berdiskusi, mengekspresikan perasaan, atau terlibat dalam
pengambilan keputusan, karena segala sesuatu ditentukan secara sepihak oleh otoritas
orang tua. Karakteristik ini tercermin dalam bentuk disiplin keras, hukuman fisik atau
verbal, dan ketiadaan dukungan emosional yang memadai.

1873



Beberapa contoh konkret dari pola asuh otoriter antara lain: larangan tanpa
penjelasan rasional, tekanan akademik berlebihan, penggunaan ancaman untuk
mengontrol perilaku, serta minimnya penghargaan terhadap pencapaian atau pendapat
anak. Anak yang tumbuh dalam lingkungan semacam ini cenderung mengalami
berbagai dampak negatif, baik secara psikologis maupun sosial. Secara emosional,
mereka rentan mengalami kecemasan, rendah diri, dan ketidakmampuan dalam
mengatur emosi (Georgieva & Peneva, 2016). Selain itu, studi-studi mutakhir
menunjukkan adanya korelasi antara pola asuh otoriter dan meningkatnya risiko
perilaku agresif, isolasi sosial, hingga kecenderungan antisosial di kemudian hari
(Kawabata et al., 2011). Dari sisi kognitif, anak-anak dalam pola asuh otoriter juga
menunjukkan penurunan kreativitas, kurang percaya diri dalam pengambilan
keputusan, serta ketergantungan tinggi terhadap figur otoritas (Y. Chen, 2022). Hal ini
dikarenakan minimnya pengalaman dalam berpikir kritis dan menyuarakan pendapat,
akibat tekanan yang terus-menerus untuk mematuhi aturan secara mutlak. Sementara
dari aspek moral, kepatuhan yang ditumbuhkan cenderung bersifat eksternal dan
mekanis, bukan berdasarkan pemahaman nilai secara internal.

Secara sosiokultural, praktik pola asuh otoriter sering kali diperkuat oleh nilai-nilai
budaya yang menekankan hierarki dan kepatuhan, seperti dalam masyarakat
kolektivistik. Dalam konteks Indonesia, nilai-nilai seperti “anak harus patuh tanpa
membantah” atau “orang tua selalu benar” masih sangat dominan, khususnya dalam
keluarga dengan pendidikan orang tua yang terbatas (Kim & Wong, 2002). Selain itu,
faktor ekonomi, kesibukan kerja orang tua, dan minimnya akses terhadap literasi
pengasuhan modern turut memperkuat keberlangsungan pola ini (Prevoo & Tamis-
LeMonda, 2017). Kondisi ini diperparah oleh absennya pendidikan pengasuhan berbasis
nilai yang seimbang antara kedisiplinan dan kasih sayang. Banyak orang tua hanya
mereplikasi pola asuh yang mereka alami dahulu tanpa melakukan refleksi kritis,
padahal dinamika sosial dan psikologis anak-anak modern sangat berbeda. Oleh karena
itu, identifikasi masalah pola asuh otoriter bukan hanya persoalan perilaku mikro dalam
keluarga, tetapi juga berkaitan erat dengan struktur budaya, relasi kekuasaan, dan krisis
nilai dalam masyarakat kontemporer. Dengan pemetaan masalah yang demikian
kompleks, maka dibutuhkan solusi pengasuhan yang tidak hanya merespons aspek
psikologis, tetapi juga memberikan orientasi nilai yang transenden dan etis. Dalam
konteks ini, ajaran Al-Qur'an menghadirkan kerangka pengasuhan yang
menyeimbangkan antara ketegasan dan kasih sayang, antara kedisiplinan dan
kebijaksanaan, yang akan dibahas lebih lanjut dalam bagian berikutnya.

Tauhid dan Kesadaran Ilahiyah

Salah satu sumber utama persoalan dalam pola asuh otoriter adalah orientasi
pengasuhan yang berpusat pada kontrol eksternal di mana orang tua menuntut
kepatuhan absolut dari anak tanpa membangun kesadaran internal. Hal ini, seperti
diuraikan dalam kajian psikologi, cenderung membentuk anak yang patuh karena takut,

1874



bukan karena paham (Kim & Wong, 2002; Prevoo & Tamis-LeMonda, 2017). Dalam
jangka panjang, pola ini melemahkan otonomi moral dan menghambat perkembangan
regulasi diri anak. Oleh karena itu, pendekatan Qur’ani justru menawarkan alternatif
yang mendalam dan fundamental: pendidikan melalui tauhid sebagai poros
pembentukan kesadaran moral.

Dalam QS. Al-Baqarah:83, Allah berfirman: “Dan (ingatlah) ketika Kami mengambil
janji dari Bani Israil: ‘Janganlah kamu menyembah selain Allah, dan berbuat baiklah kepada ibu
bapak, karib kerabat, anak-anak yatim, dan orang-orang miskin. Dan ucapkanlah kata-kata yang
baik kepada manusia...””

Ayat ini menempatkan tauhid sebagai pangkal dari seluruh komitmen etis dalam
kehidupan sosial. Menurut Ibnu Katsir, urutan perintah ini menunjukkan bahwa
kesadaran ilahiyah (tauhid) adalah landasan bagi segala perbuatan baik terhadap
sesama, termasuk dalam konteks relasi orang tua dan anak. Ia menulis: “Perintah ini
mengandung makna bahwa hak Allah didahulukan, lalu ditkuti dengan hak manusia, khususnya
kedua orang tua. Ini menunjukkan pentingnya adab dan kasih sayang sebagai konsekuensi dari
tauhid.” (Ibn Katsir, 2000a) Dalam konteks pengasuhan, nilai ini menunjukkan bahwa
otoritas orang tua bukan bersumber dari kekuasaan mutlak, melainkan dari tanggung
jawab ruhani sebagai representasi kasih dan bimbingan Allah. Anak dipandang sebagai
amanah ilahiyah, bukan objek kontrol sepihak (Anggraini et al., 2022; Nasrullah et al.,
2024). Maka, pendekatan yang represif dan kaku bertentangan dengan semangat tauhid
yang menekankan keadilan, kasih sayang, dan penghargaan terhadap martabat manusia
(Shihab, 2012a).

Tafsir Al-Maraghi memperkuat hal ini dengan menjelaskan bahwa menyembah
Allah adalah akar dari seluruh kewajiban moral. Ia menekankan bahwa dalam
pengasuhan pun, pendidikan terhadap anak harus dilandasi oleh nilai-nilai keimanan
yang melembutkan hati dan menguatkan akhlak: “Tauhid yang hakiki melahirkan kasih
sayang terhadap makhluk, karena siapa yang menyembah Allah dengan benar, ia akan mencintai
ciptaan-Nya.” (Maraghi al-, 1946a).

Pentingnya menanamkan tauhid sejak dini sejalan dengan praktik pengasuhan
Islami yang memulai pendidikan anak dengan kalimat Ia ilaha illallah. Dalam hal ini,
Ramadhani et al. menyatakan bahwa nilai ketuhanan menjadi benteng spiritual anak
dalam menghadapi pengaruh eksternal, termasuk tekanan sosial, budaya populer,
maupun gaya asuh yang menekan (Ramadhani et al., 2022). Tauhid berfungsi sebagai
mekanisme pengendali diri (internal locus of control) yang jauh lebih kuat dan
berkelanjutan dibanding sekadar takut pada otoritas luar(Steinberg, 2001). Lebih jauh,
Quraish Shihab menekankan bahwa tauhid bukan sekadar kesadaran teologis, tetapi
juga pendidikan batin yang menumbuhkan rasa tanggung jawab, empati, dan kejujuran:
“Pendidikan tauhid menanamkan nilai bahwa Allah Maha Melihat. Maka anak akan belajar bukan
untuk menyenangkan manusia, tetapi karena kesadaran spiritual.” (Shihab, 2004).

Dalam Tafsir al-Munir, Wahbah az-Zuhaili menguraikan bahwa implementasi
tauhid dalam kehidupan sosial melahirkan etika ihsan — berbuat baik lebih dari sekadar

1875



yang diwajibkan — dan ini menjadi inti dalam pengasuhan Qur’ani: “Tauhid akan
melahirkan rasa tanggung jawab yang dalam terhadap sesama, termasuk terhadap anak. Ia
menjadikan orang tua mendidik dengan kasih sayang, bukan dengan ketakutan.” (Zuhaili, 2013).
Dengan demikian, pola asuh Qur’ani menolak pendekatan otoriter yang menekan,
dan menggantinya dengan pendidikan spiritual berbasis tauhid, yang membangun
kesadaran moral intrinsik dalam diri anak. Anak tidak hanya belajar untuk taat, tetapi
juga menginternalisasi nilai-nilai keimanan sebagai dasar pengambilan keputusan dan
perilaku sehari-hari. Pengasuhan berbasis tauhid juga menjadikan orang tua sebagai
murabbi yang tidak hanya memerintah, tetapi menjadi teladan ruhani. Tugas orang tua
bukan untuk mencetak kepatuhan instan, melainkan untuk membina anak menjadi
manusia yang utuh —spiritually conscious, morally grounded, and emotionally secure.

Komunikasi Santun dan Empatik

Komunikasi adalah pilar penting dalam pengasuhan yang mendukung
terbentuknya kelekatan emosional, kepercayaan, dan perkembangan sosial anak. Dalam
pola asuh otoriter, komunikasi sering kali bersifat satu arah, berisi perintah dan larangan
yang disampaikan secara keras, tanpa memberi ruang bagi anak untuk mengekspresikan
perasaan atau pendapatnya (Baumrind, 2012; Kuppens & Ceulemans, 2019). Gaya
komunikasi semacam ini terbukti menurunkan kepercayaan diri anak, menghambat
perkembangan sosial-emosional, dan menciptakan jarak psikologis antara orang tua dan
anak (Firdausi & Ulfa, 2022). Sebaliknya, Al-Qur’an menekankan pentingnya komunikasi
yang santun, empatik, dan dialogis dalam relasi interpersonal, termasuk dalam konteks
keluarga.

QS. Al-Bagarah:83, selain memuat perintah tauhid, juga menyebut perintah untuk
“berkata baik kepada manusia” (qulu li al-nasi husna). Menurut Ibnu Katsir, frasa ini
mencakup perintah untuk menggunakan ucapan yang baik, tidak menyakiti hati, dan
menghindari kekerasan verbal. Ia menulis: “Maksudnya adalah berbicaralah kepada manusia
dengan kata-kata yang lembut, dan jangan dengan kekerasan atau penghinaan.” (Ibn Katsir,
2000a).

Demikian pula Tafsir Al-Maraghi menafsirkan ayat ini sebagai dasar etika
komunikasi Qur’ani yang menekankan kelembutan, keramahan, dan penghargaan
terhadap sesama. Ia menyebutkan bahwa ucapan yang baik merupakan wasilah
(perantara) untuk membina hubungan sosial yang harmonis dan mendidik karakter
luhur: “Ucapan yang baik adalah cermin dari akhlak dan peradaban. Orang yang berbicara baik
menunjukkan kedalaman budi dan keluasan wawasan.” (Maraghi al-, 1946a).

Nilai ini diperkuat dalam QS. Lugman:19, di mana Nabi Lugman menasihati

“”

anaknya agar bersikap rendah hati dan menurunkan suara ketika berbicara: “... dan
lunakkanlah suaramu. Sesungguhnya seburuk-buruk suara ialah suara keledai.”. Ayat ini
mengandung pesan moral dan psikologis yang mendalam. Quraish Shihab menafsirkan
bahwa kelembutan suara dalam komunikasi adalah refleksi dari keseimbangan emosi,

kontrol diri, dan penghormatan terhadap orang lain. Ia menulis: “Suara keras melukai jiwa.

1876



Yang dimaksud dengan melunakkan suara bukan berbisik, tetapi berbicara dengan tenang, jelas,
dan menghargai perasaan lawan bicara.” (Shihab, 2012b).

Dari sudut pandang psikologi, komunikasi santun dan empatik merupakan
karakteristik utama dari pola asuh otoritatif, yaitu gaya pengasuhan yang
menggabungkan kehangatan emosional dengan kontrol yang rasional. Anak-anak yang
tumbuh dalam lingkungan komunikasi terbuka dan penuh empati menunjukkan
perkembangan yang lebih baik dalam aspek kepercayaan diri, kemampuan
menyelesaikan konflik, dan kelekatan sosial (Siregar et al., 2024)

Dalam Tafsir al-Munir, Wahbah az-Zuhaili menjelaskan bahwa lunaknya suara
mencerminkan hikmah (kebijaksanaan) dan adab (etika mulia) dalam menyampaikan
pesan. la menyebutkan: “Allah memerintahkan agar dalam berbicara kita menjaga kelembutan
dan ketenangan, sebab suara yang kasar adalah bentuk kebodohan dan tidak menunjukkan
kedewasaan.” (Zuhaili, 2013). Dalam praktik pengasuhan, prinsip ini menuntut orang tua
untuk menghindari komunikasi berbasis ancaman atau teriakan. Sebaliknya, orang tua
perlu membuka ruang dialog, mendengarkan aspirasi anak, dan menasihati dengan
bahasa yang membina (Firdausi & Ulfa, 2022). menekankan bahwa komunikasi dua arah
yang hangat membentuk anak yang mampu mengungkapkan emosi dengan sehat dan
membangun keterampilan sosial yang matang.

Sebaliknya, pola asuh otoriter yang menutup ruang komunikasi mendorong anak
ke dalam sikap tertutup, takut berinisiatif, dan rawan kecemasan (Y. Chen, 2022). Oleh
karena itu, nilai komunikasi Qur’ani seperti qaulan sadidan (ucapan yang jujur), gaulan
layyinan (lembut), dan gaulan ma’rifan (baik) harus dijadikan landasan utama dalam
interaksi orang tua-anak. Dengan meneladani komunikasi Lugman kepada anaknya —
yang disampaikan dengan lemah lembut, logis, dan penuh kasih — orang tua dapat
membangun hubungan yang sehat secara psikologis dan spiritual. Dalam konteks ini,
komunikasi santun dan empatik bukan sekadar gaya bicara, melainkan instrumen utama
untuk mentransformasikan pola asuh otoriter menjadi pola pengasuhan Qur’ani yang
humanis dan mendalam.

Disiplin Berbasis Keadilan dan Ihsan

Disiplin merupakan aspek esensial dalam pengasuhan anak. Namun, bentuk dan
pendekatannya menentukan apakah kedisiplinan menghasilkan karakter atau justru
menciptakan trauma. Dalam pola asuh otoriter, disiplin seringkali diidentikkan dengan
hukuman keras, aturan kaku, dan penegakan otoritas tanpa penjelasan. Anak-anak
dalam pola ini mungkin menunjukkan kepatuhan jangka pendek, namun dalam jangka
panjang cenderung mengalami kesulitan emosi, pemberontakan terselubung, dan
rendahnya self-esteem (Kim & Wong, 2002; Prevoo & Tamis-LeMonda, 2017).

Sebagai solusi, Al-Qur’an menawarkan pendekatan disiplin yang tidak hanya adil
secara struktural, tetapi juga berbasis kasih sayang dan ihsan. QS. An-Nahl: 90
menyatakan: “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat ihsan serta
memberi kepada kaum kerabat...” Ayat ini, sebagaimana dijelaskan dalam berbagai tafsir,

1877



merupakan deklarasi etika sosial dan keluarga yang universal. Ibnu Katsir menyebut
bahwa ayat ini adalah salah satu ayat paling komprehensif dalam Al-Qur’an mengenai
prinsip kehidupan. Ia menjelaskan bahwa al-’adl berarti meletakkan sesuatu pada
tempatnya secara proporsional, termasuk dalam memberikan hukuman atau
menetapkan aturan: “Al-‘adl adalah menempatkan sesuatu sesuai hak dan kebutuhannya.
Dalam konteks pengasuhan, ini berarti memberi anak apa yang menjadi haknya: kasih, bimbingan,
dan arahan yang seimbang.” (Ibn Katsir, 2000Db).

Al-Maraghi menguraikan bahwa perintah untuk berlaku ihsan dalam ayat ini
menyiratkan perlunya memperlakukan orang lain dengan lebih baik dari yang
diwajibkan secara hukum. Dalam pengasuhan, ini berarti bahwa mendidik anak tidak
cukup dengan ketegasan, tetapi harus dikombinasikan dengan penghormatan,
kesabaran, dan empati: “Ihsan adalah perbuatan yang melebihi keadilan. Dalam mendidik anak,
orang tua harus mencintai, memaafkan, dan memberi tanpa syarat — di sinilah ruh pengasuhan
Qur’ani.” (Maraghi al-, 1946b)

Az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir menambahkan bahwa konsep ‘adl dan ihsan saling
melengkapi. Keadilan menetapkan batas, sedangkan ihsan melembutkan batas itu agar
tidak melukai. Maka, dalam menerapkan disiplin, orang tua tidak hanya mengoreksi
perilaku anak, tetapi juga mempertimbangkan perasaan dan tingkat perkembangan
mereka: “Ihsan tidak menghapus hukum, tetapi menambahkan nilai spiritual dan kasih sayang
dalam pelaksanaannya. Dalam keluarga, ini menciptakan keseimbangan antara wibawa dan
kehangatan.” (Zuhaili, 2013a)

Dalam kerangka psikologi modern, nilai-nilai ini sangat sejalan dengan pendekatan
authoritative parenting. Pendekatan ini menggabungkan kontrol yang tegas dengan
kehangatan emosional, dan telah terbukti secara konsisten sebagai pola pengasuhan
paling efektif dalam mendukung perkembangan moral dan sosial anak (Kuppens &
Ceulemans, 2019). Dalam pola ini, disiplin bukan alat dominasi, melainkan strategi
edukatif untuk membantu anak memahami sebab-akibat dan tanggung jawab. Chen et
al. menyatakan bahwa penerapan disiplin yang adil dan penuh empati menghasilkan
anak-anak yang tidak hanya taat, tetapi juga memiliki moral internal yang kuat (F. Chen
et al., 2024). Mereka belajar mengatur diri sendiri karena memahami nilai, bukan karena
takut dihukum. Sebaliknya, pendekatan otoriter yang minim penjelasan dan sarat
hukuman fisik kerap menimbulkan kebencian, manipulasi, dan perilaku defensif
(Kawabata et al., 2011). Oleh karena itu, orang tua perlu meneladani prinsip ‘adl dan ihsan
sebagai fondasi pengasuhan yang membentuk karakter anak dengan keseimbangan
antara struktur dan cinta.

Dalam praktiknya, orang tua bisa menerapkan prinsip ‘adl dengan menyusun
aturan rumah yang jelas dan konsisten, dan prinsip ihsan dengan memperhatikan
konteks emosi anak saat pelanggaran terjadi. Ketika anak berbuat salah, koreksi harus
dilakukan dengan nada yang mendidik, bukan mencela; dengan alasan yang dijelaskan,
bukan ancaman kosong. Pengasuhan Qur’ani dengan disiplin berbasis keadilan dan
ihsan mendorong anak menjadi individu yang berintegritas tinggi, karena ia belajar

1878



bahwa aturan bukan alat kuasa, melainkan bentuk kasih sayang dan tanggung jawab.
Inilah bentuk disiplin yang tidak menakutkan, tetapi mencerdaskan dan membebaskan.

Keteladanan dan Moderasi Emosi

Salah satu krisis dalam pola asuh otoriter adalah kecenderungan orang tua untuk
mengekspresikan emosi negatif secara impulsif, seperti marah, berteriak, atau
menghukum tanpa kendali. Ketidakteraturan emosional orang tua menyebabkan
suasana rumah yang tegang, serta merusak rasa aman dan harga diri anak (Afriani et al.,
2012; F. Chen et al., 2024). Dalam tradisi Islam, pengendalian emosi dan keteladanan
moral merupakan bagian dari akhlak mulia yang wajib diteladani, terutama oleh orang
tua sebagai pendidik pertama bagi anak-anaknya.

QS. Al-Furgan:63 menggambarkan karakter ‘ibad al-Rahman (hamba Allah Yang
Maha Pengasih): “Dan hamba-hamba Tuhan Yang Maha Pengasih itu adalah orang-orang yang
berjalan di bumi dengan rendah hati, dan apabila orang-orang bodoh menyapa mereka (dengan
kata-kata yang menghina), mereka mengucapkan kata-kata (yang mengandung) keselamatan.”

Ayat ini menunjukkan kualitas pengendalian diri dan kelembutan hati sebagai
karakter dasar seorang mukmin. Ibnu Katsir menafsirkan bahwa rendah hati dalam ayat
ini bukan kelemahan, tetapi cermin dari kekuatan spiritual dan kecerdasan emosional. Ia
menulis: “Mereka tidak sombong, tidak membalas kebodohan dengan celaan. Mereka menjaga
diri, tenang, dan menghindari pertengkaran.” (Ibn Katsir, 2000c).

Dalam konteks pengasuhan, sikap ini merepresentasikan kemampuan orang tua
untuk tetap sabar dan tenang dalam menghadapi perilaku sulit anak. Disiplin tetap
diterapkan, tetapi melalui pendekatan tenang dan rasional, bukan ledakan emosi. Tafsir
Al-Maraghi menyebut bahwa “jawaban yang baik terhadap kebodohan” mencerminkan
kedewasaan rohani dan psikologis. Ia menambahkan: “Ketenangan dan kata yang baik akan
meredakan kemarahan dan membuka pintu nasihat.” (Maraghi al-, 1946c)

Quraish Shihab juga menyampaikan bahwa kelembutan dan kendali diri dalam QS.
Al-Furqan:63 adalah bagian dari kepribadian ruhaniah yang matang. Dalam keluarga,
sikap ini menjadi teladan utama yang secara tidak langsung mendidik anak tentang cara
mengelola konflik dan perasaan: “Anak-anak meniru, bukan hanya mendengar. Maka sikap
lembut dan sabar orang tua akan lebih berkesan daripada sejuta nasihat.” (Shihab, 2012c)

Dari sisi psikologi, keteladanan emosional orang tua menjadi fondasi penting
dalam perkembangan self-regulation anak. Anak-anak belajar mengelola stres,
mengatasi frustrasi, dan menanggapi masalah dengan tenang jika mereka menyaksikan
bagaimana orang tuanya menangani konflik secara dewasa. Sebaliknya, anak yang
sering melihat kemarahan meledak-ledak cenderung menginternalisasi pola agresif
dalam hubungan sosialnya (Y. Chen, 2022; Georgieva & Peneva, 2016). Anidah dan
Shofiyyah menyatakan bahwa disiplin yang dicontohkan melalui perilaku orang tua jauh
lebih efektif daripada perintah verbal (Inayah & Shofiyyah, 2022). Ketika orang tua
mampu menunjukkan emotional moderation dalam situasi sulit—seperti mengontrol

1879



amarah saat anak berbuat salah —anak akan merasa aman dan belajar meniru ketenangan
itu.

Di sinilah pengasuhan Qur’ani menunjukkan keunggulannya. Orang tua dalam
Islam tidak hanya dituntut untuk mengatur anak, tetapi juga mengatur dirinya.
Pendidikan karakter dalam Islam selalu dimulai dengan keteladanan (uswah hasanah),
sebagaimana dilakukan oleh Nabi Muhammad SAW, yang dijuluki makhluk yang
berada pada "khulugin ‘azim" (akhlak yang agung). Keteladanan dalam emosi bukan
berarti tidak menegur, melainkan menegur dengan tenang, tidak merendahkan, dan
selalu mengarah pada perbaikan. Ini merupakan esensi dari pengasuhan yang mendidik,
bukan menekan. Dengan demikian, keteladanan dan moderasi emosi menjadi senjata
utama dalam transformasi pola asuh otoriter menuju model Qur’ani yang membentuk
anak tangguh, stabil emosinya, dan berakhlak luhur.

Pendidikan Spiritual Berorientasi Ukhrawi

Salah satu kekuatan mendasar dari pengasuhan berbasis Al-Qur’an adalah
orientasinya yang menempatkan pendidikan anak bukan hanya dalam kerangka
duniawi, tetapi juga ukhrawi (akhirat). Perspektif ini membentuk orang tua untuk
memandang anak sebagai amanah, dan proses pengasuhan sebagai tanggung jawab
spiritual. Pola asuh otoriter seringkali menekankan kepatuhan lahiriah tanpa
menjangkau kesadaran moral dan orientasi transendental anak. Hal ini menyebabkan
anak hanya mengikuti aturan karena takut, bukan karena memahami nilai di baliknya
(Kim & Wong, 2002).

QS. At-Tahrim:6 menjadi titik tolak ajaran pengasuhan Qur’ani yang ukhrawi:
“Wahai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka...” Ayat
ini meletakkan fondasi bahwa tujuan utama pengasuhan adalah menjaga anak dari
kerusakan moral dan spiritual yang dapat menyeretnya ke dalam kehancuran akhirat.
Ibnu Katsir, dalam tafsirnya, mengutip perkataan Ali bin Abi Thalib bahwa yang
dimaksud dengan “memelihara keluarga dari api neraka” adalah: “Ajarilah mereka,
didiklah mereka.” (Ibn Katsir, 2000d). Dengan demikian, pendidikan adalah sarana utama
menjaga keselamatan ruhani keluarga. Qatadah, seorang tabi’in, menambahkan bahwa
maksud dari ayat ini mencakup perintah untuk mengajarkan kebaikan, mencegah
kemungkaran, dan membangun kepatuhan anak kepada Allah.

Tafsir Al-Maraghi menegaskan bahwa tanggung jawab ini mencakup bimbingan
spiritual yang berkelanjutan, bukan sekadar ritual sesaat. Ia menulis: “Menjaga keluarga
dari neraka dilakukan dengan membentuk kepribadian mereka agar mencintai kebaikan dan
menjauhi dosa, bukan dengan kekerasan, tetapi dengan nasthat dan kasih sayang.” (Maraghi al-
, 1946d) Sementara itu, Az-Zuhaili memperluas cakupan pengasuhan ukhrawi dengan
mencakup perlindungan iman, adab, dan akhlak anak dalam menghadapi godaan dunia
modern. Menurutnya, pendidikan spiritual adalah fondasi utama bagi keluarga muslim
yang kokoh (Zuhaili, 2013b). Pendidikan ukhrawi dalam pengasuhan juga sejalan
dengan prinsip pengasuhan Islami yang dipraktikkan Rasulullah SAW: menanamkan

1880



akidah sejak dini, mendorong pembiasaan ibadah, menanamkan rasa tanggung jawab,
serta membangun kesadaran akan hari pembalasan. Quraish Shihab menekankan bahwa
pendidikan dalam Islam bukan hanya membentuk perilaku, tetapi juga membina
kesadaran batin tentang makna kehidupan dan tujuan akhir manusia (Shihab, 2012d).

Dari sisi psikologi, pengasuhan yang mengandung nilai spiritual terbukti
memperkuat resilience anak, membentuk makna hidup yang lebih dalam, serta
membangun pengendalian diri yang bersumber dari dalam (inward control), bukan dari
ketakutan eksternal. Anak yang tumbuh dengan kesadaran ukhrawi lebih mampu
menghadapi tekanan hidup karena mereka memiliki inner purpose yang kuat. Kusuma et
al. menekankan bahwa doa orang tua adalah bagian penting dari pengasuhan spiritual
(Kusuma et al., 2024b). QS. Al-Furqan:74 memperlihatkan bagaimana orang tua ideal
selalu mendoakan anaknya agar menjadi “penyejuk mata” (qurrata a’yun). Doa ini
menegaskan bahwa pengasuhan tidak sekadar tindakan edukatif, tetapi juga hubungan
spiritual yang dibangun melalui ikhtiar dan tawakal.

Dalam praktiknya, pendidikan ukhrawi dapat diterapkan melalui pembiasaan
ibadah bersama, pembacaan Al-Qur’an dalam keluarga, diskusi nilai moral dari kisah
nabi, serta pendekatan disiplin yang mengaitkan perilaku dengan tanggung jawab
spiritual, bukan sekadar hukuman duniawi. Dengan demikian, pendidikan ukhrawi
merupakan elemen integral dalam membentuk anak sebagai insan yang bukan hanya
beradab secara sosial, tetapi juga memiliki orientasi akhirat sebagai pemandu dalam
setiap keputusan moralnya. Pola asuh Qur’ani bukan sekadar pengasuhan religius, tetapi
sebuah proses spiritual yang membangun manusia yang utuh — sadar diri, sadar sosial,
dan sadar Tuhan.

Model Integratif Pengasuhan Qur’ani

Setelah mengidentifikasi dampak negatif pola asuh otoriter dan mengkaji lima pilar
pengasuhan Qur’ani, bagian ini menyajikan sebuah model konseptual integratif sebagai
kontribusi teoretis sekaligus praktis. Model ini menggabungkan prinsip-prinsip
pengasuhan Islami sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur'an dengan pendekatan
psikologi modern, khususnya pendekatan authoritative parenting yang terbukti secara
empiris paling mendukung perkembangan anak yang sehat secara moral, sosial, dan
emosional (Steinberg, 2001).

Prinsip pengasuhan Qur’ani seperti tauhid, ihsan, keadilan, dan akhlak tercermin
dalam struktur pengasuhan yang mengedepankan keteladanan, komunikasi yang
lembut, serta penanaman nilai spiritual secara sadar. Kelima pilar Qur’ani yang telah
dibahas dapat dikaitkan langsung dengan elemen-elemen utama dalam pengasuhan
otoritatif, seperti: kontrol yang wajar, kehangatan emosional, keterlibatan aktif, dan
komunikasi dua arah (F. Chen et al., 2024; Kuppens & Ceulemans, 2019)

1881



Pilar Qur’ani Aspek Psikologi Otoritatif

Tauhid dan Kesadaran Ilahiyah Regulasi diri, makna hidup, spiritual coping
Komunikasi Santun dan Empatik Empati, ekspresi afektif, dialog terbuka
Disiplin Berbasis Keadilan dan Ihsan Struktur yang konsisten, konsekuensi logis
Keteladanan dan Moderasi Emosi Role modeling, kontrol emosi, kelekatan afektif
Pendidikan Spiritual Ukhrawi Moral reasoning, internalisasi nilai, refleksi diri

Model ini tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga memiliki daya guna praktis
dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, di mana tantangan pengasuhan
semakin kompleks akibat globalisasi, tekanan akademik, dan derasnya arus informasi
digital (Livingstone & Helsper, 2007; (Said & Rahmah, 2024)

Sebagai kontribusi praktis, penulis mengusulkan istilah Qur’anic Authoritative
Parenting, yakni model pengasuhan yang:

a. Menanamkan nilai transendental (tauhid dan ukhrawi),

b. Membangun kedekatan emosional berbasis empati dan dialog,
C. Menerapkan disiplin dengan adil, sabar, dan mendidik,

d. Menunjukkan keteladanan akhlak dalam kehidupan sehari-hari.

Model ini menolak kekerasan fisik dan verbal, serta menggantinya dengan
pendekatan spiritual dan psikologis yang mendorong pertumbuhan anak sebagai subjek
pendidikan, bukan objek kekuasaan.

Dalam praktiknya, model ini bisa digunakan oleh:

a. Orang tua: sebagai pedoman harian dalam mendidik anak di rumah.

b. Pendidik: untuk mendesain kurikulum parenting Islami yang aplikatif.

Cc. Lembaga dakwah dan keluarga: sebagai kerangka pelatihan konseling
keluarga.

d. Peneliti: untuk eksplorasi lanjutan melalui uji empiris dan pengembangan
instrumen evaluasi pola asuh Qur’ani.

Sebagai ilustrasi konseptual, model ini dapat digambarkan dalam bagan segi lima
(pentagon) yang menjadikan “Tauhid” sebagai pusat orientasi, dikelilingi oleh empat
dimensi lainnya: komunikasi, disiplin, keteladanan, dan orientasi ukhrawi seluruhnya
terikat dalam kerangka nilai rahmah (kasih sayang), yang menjadi ruh utama dalam Al-
Qur’an. Dengan demikian, Model Integratif Pengasuhan Qur’ani yang diusulkan dalam
studi ini tidak hanya menjawab kekosongan perspektif Islam terhadap problem pola
asuh otoriter, tetapi juga menawarkan pendekatan alternatif yang seimbang antara
otoritas dan kasih sayang, antara ketegasan dan spiritualitas, serta antara nilai-nilai
Qur’ani dan pengetahuan ilmiah modern.

1882



KESIMPULAN

Studi ini menunjukkan bahwa pola asuh otoriter, meskipun lazim diterapkan
dalam banyak konteks budaya kolektivis, memiliki dampak negatif yang signifikan
terhadap perkembangan emosional, sosial, dan moral anak. Anak yang dibesarkan
dalam suasana kontrol ketat tanpa ruang dialog cenderung mengalami kecemasan,
rendah diri, dan hambatan dalam membentuk relasi sosial yang sehat. Psikologi modern
telah lama mengidentifikasi pola ini sebagai bentuk pengasuhan yang cenderung
merusak internalisasi nilai moral karena hanya menekankan kepatuhan eksternal.

Sebagai solusi, artikel ini menawarkan pendekatan pengasuhan berbasis Al-Qur’an
yang menekankan keseimbangan antara ketegasan dan kasih sayang. Lima pilar utama
yang ditemukan dalam ayat-ayat Al-Qur'an — yakni Tauhid dan Kesadaran Ilahiyah,
Komunikasi Santun dan Empatik, Disiplin Berbasis Keadilan dan Ihsan, Keteladanan dan
Moderasi Emosi, serta Pendidikan Spiritual Berorientasi Ukhrawi — membentuk dasar
konseptual bagi pola asuh Qur’ani. Pendekatan ini tidak hanya sejalan dengan nilai-nilai
Islam, tetapi juga menunjukkan koherensi yang kuat dengan prinsip-prinsip pengasuhan
otoritatif dalam psikologi kontemporer. Integrasi antara ajaran Qur’ani dan pendekatan
ilmiah ini menghasilkan model konseptual Qur’anic Authoritative Parenting yang tidak
hanya normatif, tetapi juga aplikatif. Model ini menjawab kebutuhan akan pengasuhan
yang spiritual, rasional, dan responsif terhadap tantangan zaman, serta memberikan
alternatif edukatif terhadap dominasi pendekatan otoriter di kalangan masyarakat
Muslim.

REFERENSI

Abdullah, S. H., & Salim, R. M. A. (2020). Parenting style and empathy in children: The
mediating role of family communication patterns. HUMANITAS: Indonesian
Psychological Journal, 34-45. https:/ /doi.org/10.26555/humanitas.v17i1.13126

Afriani, A., & Y Siti Nor, D. N. (2012). The Relationship between Parenting Style and Social
Responsibility  of Adolescents in  Banda  Aceh, Indonesia. https://e-
ilami.unissa.edu.bn:8443/handle/20.500.14275/1103

Al-Farmawi, Abd. A.-H. (1994). Metode Tafsir Mawdhuiy (1st ed.). Raja Grapindo Persada.
https:/ /balaiyanpus.jogjaprov.go.id/opac/ detail-opac?id=84004

Anggraini, P., Khasanah, E. R., Pratiwi, P., Zakia, A., & Putri, Y. F. (2022). Parenting Islami
dan Kedudukan Anak dalam Islam. Jurnal Multidisipliner Kapalamada, 1(02),
Article 02. https:/ /doi.org/10.62668 / kapalamada.v1i02.169

Anjum, A., Noor, T., & Sharif, N. (2019). Relationship Between Parenting Styles And
Aggression In Pakistani Adolescents. Khyber Medical University Journal, 11(2),
Article 2. https:/ /doi.org/10.35845/kmu;j.2019.18568

Azizy, A. H., & Febriani, A. (2024). Pathways to filial piety from perceived parental
authoritarianism: Perceived behavioral and psychological control as mediators.

1883



Current Psychology, 43(24), 21046-21056. https://doi.org/10.1007/s12144-024-
05928-3

Baumrind, D. (2012). Differentiating between Confrontive and Coercive Kinds of Parental
Power-Assertive Disciplinary Practices. Human Development, 55(2), 35-51.

Chen, F., Garcia, O. F., Alcaide, M., Garcia-Ros, R., & Garcia, F. (2024). Do We Know
Enough about Negative Parenting? Recent Evidence on Parenting Styles and
Child Maladjustment. The European Journal of Psychology Applied to Legal Context,
16(1), 37-48. https:/ /doi.org/10.5093 / ejpalc2024a4

Chen, Y. (2022). The Psychological Impact of Authoritarian Parenting on Children and the
Youth. 888-896. https:/ /doi.org/10.2991/978-2-494069-45-9_107

Darling, N., Cumsille, P., & Loreto Martinez, M. (2007). Adolescents” as active agents in
the socialization process: Legitimacy of parental authority and obligation to obey
as predictors of obedience. Journal of Adolescence, 30(2), 297-311.
https:/ /doi.org/10.1016/j.adolescence.2006.03.003

Firdausi, R., & Ulfa, N. (2022). Pola Asuh Orang Tua terhadap Perkembangan Emosional
Anak di Madrasah Ibtidaiyah Nahdlatul Ulama Bululawang. MUBTADI: Jurnal
Pendidikan Ibtidaiyah, 3(2), Article 2.
https:/ /doi.org/10.19105/ mubtadi.v3i2.5155

Georgieva, M., & Peneva, M. (2016). Parental authoritarian style influence on the children
behavior in dental office. Journal of Medical and Dental Practice, 3(2), 499-505.
https:/ /doi.org/10.18044/ Medinform.201632.499

Ibn Katsir, ‘Imad ad-Din Abu al-Fida'. (2000a). Tafsir al-Qur’an al-’Adzim (Vol. 1).
Maktabah Awlad asy-Syaikh.

Ibn Katsir, ‘Imad ad-Din Abu al-Fida’. (2000b). Tafsir al-Qur’an al-’Adzim (Vol. 12).
Maktabah Awlad asy-Syaikh.

Ibn Katsir, ‘Imad ad-Din Abu al-Fida’. (2000c). Tafsir al-Qur’an al-’Adzim (Vol. 6).
Maktabah Awlad asy-Syaikh.

Ibn Katsir, ‘Imad ad-Din Abu al-Fida’. (2000d). Tafsir al-Qur’an al-’Azhim (I, Vol. 9).
Maktabah Awlad asy-Syaikh.

Inayah, A., & Shofiyyah, N. A. (2022). Pola Asuh Orang Tua dalam Tinjauan Psikologi
Perkembangan Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan Dan Konseling (JPDK), 4(5),
6711-6718. https:/ /doi.org/10.31004/jpdk.v4i5.7435

Kamal, M., & Sassi, K. (2024). Teori Qur’anic Parenting: Prinsip Pengasuhan Anak
Berbasis Al Qur’an. Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(5), Article 5.
https:/ /doi.org/10.31004/innovative.v4i5.15634

Kawabata, Y., Alink, L. R. A, Tseng, W.-L., van IJzendoorn, M. H., & Crick, N. R. (2011).
Maternal and paternal parenting styles associated with relational aggression in
children and adolescents: A conceptual analysis and meta-analytic review.
Developmental Review, 31(4), 240-278. https:/ /doi.org/10.1016/j.dr.2011.08.001

Kim, S. Y., & Wong, V. Y. (2002). Assessing Asian and Asian American Parenting: A
Review of the Literature. In K. S. Kurasaki, S. Okazaki, & S. Sue (Eds.), Asian

1884



American Mental Health: Assessment Theories and Methods (pp. 185-201). Springer
US. https:/ /doi.org/10.1007 /978-1-4615-0735-2_13

Kuppens, S., & Ceulemans, E. (2019). Parenting Styles: A Closer Look at a Well-Known
Concept.  Journal of Child and Family  Studies, 28(1), 168-181.
https:/ /doi.org/10.1007 /s10826-018-1242-x

Kusuma, H. W., Darmawi, D., & Sibuan, S. (2024a). Islamic Parenting: Pola Asuh Anak
dalam Al-Qur’an Surah Lugman Ayat 13-19. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan
Dan Kemasyarakatan, 18(4), Article 4. https:/ /doi.org/10.35931/aq.v18i4.3600

Kusuma, H. W., Darmawi, D., & Sibuan, S. (2024b). Islamic Parenting: Pola Asuh Anak
dalam Al-Qur’an Surah Lugman Ayat 13-19. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan
Dan Kemasyarakatan, 18(4), Article 4. https:/ /doi.org/10.35931/aq.v18i4.3600

Maraghi al-, A. bin M. (1946a). Tafsir al-Maraghi (Vol. 1). Mathba’ah Albani al-Halabi.

Maraghi al-, A. bin M. (1946b). Tafsir al-Maraghi (Vol. 7). Mathba’ah Albani al-Halabi.

Maraghi al-, A. bin M. (1946c¢). Tafsir al-Maraghi (Vol. 8). Mathba’ah Albani al-Halabi.

Maraghi al-, A. bin M. (1946d). Tafsir al-Maraghi (I, Vol. 10). Mathba’ah Albani al-Halabi.

McDowell, D. J., Kim, M., O'neil, R., & Parke, R. D. (2002). Children’s Emotional
Regulation and Social Competence in Middle Childhood: The Role of Maternal
and Paternal Interactive Style. Marriage & Family Review, 34(3-4), 345-364.
https:/ /doi.org/10.1300/J002v34n03_07

Nasrullah, M. N., Indarti, F., Hakim, L., & Ramadhan, K. (2024). Islamic Parenting
Terhadap Generasi Alpha Upaya Menjaga Ketahanan Keluarga: Q.S Lugman
Ayat 12-19 Perspektif Tafsir Al-Mishbah. Al-Ahnaf: Journal of Islamic Education,
Learning and Religious Studies, 1(2), Article 2.
https:/ /doi.org/10.61166/ahnaf.v1i2.12

Prevoo, M. J., & Tamis-LeMonda, C. S. (2017). Parenting and globalization in western
countries: Explaining differences in parent-child interactions. Current Opinion in
Psychology, 15, 33-39. https:/ /doi.org/10.1016 /j.copsyc.2017.02.003

Qodir, A., & Asrori, M. (2025). Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Telaah terhadap
Konsep Ta’lim, Tarbiyah, dan Ta'dib dalam Al-Quran. Peradaban Journal of
Interdisciplinary Educational Research, 3(1), Article 1.
https:/ /doi.org/10.59001/ pjier.v3i1.298

Ramadhani, A. P.,, Raudho, E. S., Karunia, K., Putri, N. K., & Putri, Y. F. (2022).
PROPHERTIC PARENTING: KONSEP IDEAL POLA ASUH ISLAMI. Jurnal
Multidisipliner Kapalamada, 1(03), Article 03.
https:/ /doi.org/10.62668 / kapalamada.v1i03.252

Said, D. H., & Rahmah, A. (2024). FIKIH KELUARGA: PERSPEKTIF HUKUM ISLAM
TERHADAP POLA ASUH ANAK DALAM MASYARAKAT MODERN. EI-Ahli :
Jurnal Hukum Keluarga Islam, 5(2), 150-162. https://doi.org/10.56874/€l-
ahli.v5i2.2087

1885



Segrin, C., & Flora, J. (2019). Fostering social and emotional intelligence: What are the best
current strategies in parenting? Social and Personality Psychology Compass, 13(3),
€12439. https:/ /doi.org/10.1111/spc3.12439

Shihab, M. Q. (2004). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat. Mizan.

Shihab, M. Q. (2012a). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 1).
Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2012b). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 11).
Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2012c). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 10).
Lentera Hati.
https:/ /openlibrary.telkomuniversity.ac.id / pustaka/14799/ tafsir-al-mishbah-
pesan-kesan-dan-keserasian-al-qur-an-volume-10.html

Shihab, M. Q. (2012d). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 14).
Lentera Hati.

Siregar, H. K., Zuhri, A., & Naldo, ]J. (2024). Exploring qur’anic parenting: A religious
approach to enhancing children’s psychological and moral well-being. Jurnal
EDUCATIO: Jurnal Pendidikan Indonesia, 10(1), Article 1.

Steinberg, L. (2001). We Know Some Things: Parent-Adolescent Relationships in
Retrospect and Prospect. Journal of Research on Adolescence, 11(1), 1-19.
https:/ /doi.org/10.1111/1532-7795.00001

Zilpiani, & Shodiq, M. (2022). Pola Asuh dalam Al-Qur’an (Studi Atas QS. Lugman Ayat
13-19 Pada Tafsir Al-Amthal Karya Nasir Makarim Shirazi). MAHAD ALY
JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES, 1(1), Article 1.
https:/ /doi.org/10.63398 /jsimahadaly.v1il.11

Zuhaili, W. (2013). Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah dan Manhaj (Vol. 11). Gema Insani.

Zuhaili, W. (2013a). Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah dan Manhaj (Vol. 14). Gema Insani.

Zuhaili, W. (2013b). Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah dan Manhaj (Vol. 28). Gema Insani.

1886



