
2039 

 
  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 

 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 
Relevansi Pendidikan Anak Menurut Islam dengan Kurikulum 

Merdeka 
 
 

Rosmidar1, M. Firman Maulana2, Siti Alawiah Biastri Pelawi3 

 

1,3Universitas Dharmawangsa, Indonesia 
2Universitas Islam Sumatera Utara, Indonesia 

 

Email: rosmidar@dharmawangsa.ac.id1, mfirman.maulana@fai.uisu.ac.id2, 
sitialawiahbiastri@dharmawangsa.ac.id3 

 
ABSTRAK 

Pendidikan anak dalam Islam merupakan proses integral yang menggabungkan dimensi spiritual, 
intelektual, moral, dan sosial secara harmonis. Artikel ini mengkaji relevansi konsep pendidikan anak 
dalam Islam sebagaimana tertuang dalam pemikiran para tokoh klasik seperti Al-Ghazālī, Ibnu Sīnā, 
dan Ibnu Khaldūn, serta tokoh kontemporer seperti Abdullah Nashih Ulwan, dalam konteks 
implementasi Kurikulum Merdeka di Indonesia. Dengan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui studi 
pustaka, artikel ini menemukan adanya kesesuaian nilai antara prinsip dasar pendidikan Islam—
seperti pembiasaan akhlak, keteladanan, perhatian pada fitrah, dan tahap perkembangan anak—
dengan semangat Kurikulum Merdeka yang menekankan pembelajaran berdiferensiasi, karakter, dan 
keberpihakan terhadap murid. Meskipun demikian, tantangan muncul pada level implementasi, 
khususnya dalam hal literasi guru terhadap pedagogi Islam dan minimnya panduan integratif dalam 
pembelajaran tematik. Artikel ini merekomendasikan penguatan kapasitas guru melalui pelatihan 
pedagogi berbasis nilai Islam, pengembangan modul pembelajaran tematik berbasis karakter, serta 
pengarusutamaan nilai-nilai Islam dalam kebijakan kurikulum nasional. Dengan demikian, sistem 
pendidikan nasional dapat menghasilkan peserta didik yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi 
juga kuat secara spiritual dan berakhlak mulia. 
Kata Kunci: Fitrah, Pendidikan Islam, Kurikulum Merdeka, Karakter, Pendidikan Anak 
 

ABSTRACT 
Child education in Islam is an integral process that harmoniously encompasses spiritual, intellectual, moral, and 
social development. This article explores the relevance of Islamic educational concepts—as reflected in the thoughts 
of classical scholars such as Al-Ghazālī, Ibn Sīnā, and Ibn Khaldūn, as well as modern contributions like those of 
Abdullah Nashih Ulwan—in relation to the implementation of the Merdeka Curriculum in Indonesia. Using a 
qualitative-descriptive approach through literature analysis, the study reveals conceptual alignment between 
Islamic educational principles—such as moral habituation, exemplary behavior, the concept of fitrah, and 
developmental stages—and the core values of the Merdeka Curriculum, which promotes differentiated learning, 
character development, and student-centered approaches. However, challenges persist at the implementation level, 
particularly concerning teachers’ literacy in Islamic pedagogy and the absence of integrated instructional 
guidelines. The article recommends strengthening teachers’ competencies through training on value-based 
pedagogy, developing thematic modules grounded in Islamic principles, and mainstreaming Islamic values into 
national curriculum policies. In doing so, the national education system can cultivate learners who are not only 
intellectually capable but also spiritually grounded and morally upright. 
Keywords: Islamic Education, Fitrah, Merdeka Curriculum, Character Education, Child Development 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:rosmidar@dharmawangsa.ac.id
mailto:mfirman.maulana@fai.uisu.ac.id
mailto:sitialawiahbiastri@dharmawangsa.ac.id


2040 

PENDAHULUAN 
Pendidikan anak merupakan persoalan fundamental dalam setiap peradaban, 

termasuk dalam Islam. Rasulullah SAW bersabda, “Setiap anak dilahirkan dalam keadaan 
fitrah...” (HR. Bukhari dan Muslim), yang menegaskan bahwa anak memiliki potensi 
dasar yang harus dijaga dan dikembangkan. Dalam Islam, pendidikan anak tidak 
hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi juga mencakup pembentukan akhlak, 
spiritualitas, dan kecintaan terhadap ilmu pengetahuan (Al-Attas, 1980). Di sisi lain, 
Kurikulum Merdeka yang diluncurkan oleh Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, 
Riset, dan Teknologi Republik Indonesia sejak 2022, menekankan pada pembelajaran 
yang berpihak pada anak, diferensiasi pembelajaran, dan penguatan karakter profil 
pelajar Pancasila (Kemendikbudristek, 2022). 

Melihat hal ini, menjadi relevan untuk mengkaji apakah prinsip-prinsip dalam 
Kurikulum Merdeka dapat berkelindan dengan konsep pendidikan anak dalam Islam. 
Mengingat bahwa mayoritas penduduk Indonesia adalah Muslim, penting untuk 
memastikan bahwa sistem pendidikan nasional selaras dengan nilai-nilai keislaman, 
khususnya dalam mendidik anak sejak usia dini. Di sisi lain, pendekatan Kurikulum 
Merdeka yang menekankan kemerdekaan belajar, penguatan karakter, dan 
pengembangan potensi individu, sesungguhnya memiliki akar yang kuat dalam 
ajaran Islam yang menghargai kebebasan berpikir, bertanggung jawab, dan berbudi 
pekerti luhur (Al-Ghazali, 2002). 

Dengan demikian, pembahasan tentang relevansi antara pendidikan anak 
dalam Islam dengan Kurikulum Merdeka menjadi penting untuk memperkaya 
wacana integrasi antara nilai-nilai agama dan kebijakan pendidikan kontemporer. Hal 
ini juga diharapkan mampu menjadi rujukan dalam merancang pendekatan 
pembelajaran di sekolah-sekolah Islam maupun umum, agar lebih kontekstual dan 
bernilai transformatif. 

Kurikulum Merdeka merupakan terobosan baru dalam sistem pendidikan 
Indonesia yang menekankan pada prinsip pembelajaran yang berpihak pada peserta 
didik. Kurikulum ini memberikan ruang bagi guru dan sekolah untuk 
mengembangkan pembelajaran yang kontekstual, sesuai dengan kebutuhan murid 
dan potensi lokal masing-masing. Salah satu ciri utama Kurikulum Merdeka adalah 
diferensiasi pembelajaran, yakni memberikan pendekatan belajar yang disesuaikan 
dengan kemampuan, minat, dan gaya belajar siswa (Kemendikbudristek, 2022). 
Kurikulum ini juga menekankan penguatan karakter melalui pengembangan profil 
pelajar Pancasila, yang di dalamnya mencakup nilai-nilai beriman, bertakwa kepada 
Tuhan Yang Maha Esa, dan berakhlak mulia—nilai-nilai yang sangat dekat dengan 
prinsip dasar dalam pendidikan Islam. 

Dalam perspektif Islam, pendidikan anak memiliki dimensi yang sangat luas 
dan mendalam. Pendidikan tidak hanya dilihat sebagai transfer ilmu pengetahuan, 
melainkan sebagai proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), penanaman nilai, dan 
pembinaan karakter yang paripurna. Ibnu Sina, seorang filsuf dan ilmuwan Muslim 
terkenal, menekankan bahwa pendidikan harus mempertimbangkan fase 
perkembangan anak, serta memperhatikan potensi jasmani dan rohani secara 
seimbang (Nasution, 1987). Sedangkan menurut Al-Ghazali, 2002), pendidikan anak 
harus diarahkan pada pembentukan akhlak karimah (akhlak mulia), yang menjadi 
tujuan utama dari ilmu pengetahuan dalam Islam  

Sejalan dengan itu, Syed Muhammad Naquib Al-Attas dalam The Concept of 
Education in Islam menjelaskan bahwa tujuan pendidikan Islam adalah untuk 
"melahirkan manusia yang baik (insan shalih)", bukan sekadar manusia yang cerdas 



2041 

secara intelektual. Pendidikan dalam Islam tidak boleh terlepas dari dimensi tauhid, 
yakni keyakinan dan kesadaran bahwa seluruh proses pembelajaran adalah bagian 
dari penghambaan kepada Allah SWT (Al-Attas, 1980). Dalam konteks ini, Kurikulum 
Merdeka yang memberi ruang bagi pengembangan spiritualitas dan karakter peserta 
didik memiliki irisan kuat dengan gagasan pendidikan Islam. 

Konsep fitrah juga menjadi pusat perhatian dalam pendidikan anak dalam 
Islam. Islam memandang bahwa setiap anak memiliki fitrah untuk mengenal 
Tuhannya, menyukai kebaikan, dan memiliki potensi bawaan yang suci. Orang tua 
dan pendidik memiliki tanggung jawab besar dalam menjaga dan mengarahkan fitrah 
tersebut agar tidak terdistorsi oleh lingkungan yang negatif. Pandangan ini sangat 
relevan dengan prinsip student-centered learning dalam Kurikulum Merdeka, di 
mana anak dianggap sebagai subjek aktif yang perlu difasilitasi tumbuh kembangnya 
secara optimal, bukan sekadar objek yang menerima instruksi. 

Dengan mencermati kesesuaian nilai-nilai tersebut, penting untuk dilakukan 
kajian akademik yang mengkaji relevansi antara konsep pendidikan anak dalam Islam 
dengan Kurikulum Merdeka. Kajian ini tidak hanya akan memperlihatkan bagaimana 
prinsip-prinsip Islam dapat diintegrasikan dalam pendidikan nasional, tetapi juga 
menjadi landasan filosofis untuk memperkuat identitas pendidikan Indonesia yang 
religius, humanistik, dan adaptif terhadap perkembangan zaman. Hal ini juga menjadi 
bentuk kontribusi nyata dari bidang Pendidikan Agama Islam dalam membangun 
sistem pendidikan nasional yang berkualitas dan berakar pada nilai-nilai ketuhanan 
dan kemanusiaan. 
 
Literature Review 

Pendidikan anak dalam Islam bersifat multidimensi, mencakup aspek spiritual, 
moral, intelektual, fisik, dan sosial. Imam Al-Ghazālī dalam Ihya’ Ulumuddin 
menekankan bahwa pembentukan akhlak melalui keteladanan dan pembiasaan sejak 
dini merupakan fondasi pendidikan anak: orang tua hendaknya menjadi teladan yang 
menginternalisasi nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari agar anak 
menyerapnya secara alami. Sejalan dengan itu, Ibnu Sīnā dalam Kitab al-Shifāʾ 
menekankan bahwa pembinaan akal dan logika harus dilakukan sedini mungkin, 
memberikan rangsangan kognitif melalui diskusi dan pemecahan masalah, sehingga 
kecerdasan anak berkembang optimal. Ibnu Khaldūn, di sisi lain, menguraikan aspek 
perkembangan psikologis anak dalam Muqaddimah, menekankan pentingnya 
penyesuaian metode belajar dengan tahap kejiwaan dan tingkat kematangan setiap 
anak agar hasil pembelajaran lebih efektif. 

Melangkah ke era kontemporer, Abdullah Nashih Ulwan dalam Tarbiyatul 
Aulād fī al-Islām merumuskan pendidikan anak melalui tujuh domain utama—yakni 
intelektual, psikis, moral, akhlak, fisik, sosial, dan seksual—yang harus diupayakan 
secara berkesinambungan melalui metode konkret seperti keteladanan (uswah 
ḥasanah), pembiasaan bertahap (tadrīj), nasihat langsung, pengawasan spiritual 
(murāqabah), serta penerapan hukuman edukatif secara proporsional (Ulwan, 1978). 
Berbagai studi kontemporer menegaskan bahwa pendekatan Ulwan ini bukan sekadar 
teori, melainkan aplikatif dan sangat relevan dalam pembentukan karakter anak di era 
digital. Hambal (2019) serta Azizah dan Nursikin (2022), misalnya, menunjukkan 
bahwa dimensi moral-spiritual dan sosial dalam model Ulwan dapat diinternalisasi 
secara konkret dalam sistem pendidikan keluarga dan sekolah. 

Lebih jauh, kajian oleh Khadijah dan Muzdalifah (2022) tentang pendidikan 
seksual menurut Ulwan menunjukkan bahwa beliau tidak menghindari isu yang 



2042 

dianggap tabu, tetapi justru memberikan panduan sistematis yang menekankan 
pentingnya pendidikan seksual sejak dini, termasuk pemahaman tentang batasan 
hubungan dan kesadaran gender. Anwar, Rusydi, dan Yahya (2019) juga menekankan 
bahwa aspek pendidikan sosial dalam pemikiran Ulwan dirumuskan melalui empat 
metode utama: pembentukan nilai psikologis, penghormatan terhadap hak orang lain, 
penguatan etika sosial, dan pembinaan kesadaran partisipatif. Semua ini diarahkan 
untuk mempersiapkan anak agar mampu menjadi insan kāmil yang berkontribusi aktif 
dalam masyarakat. 

Sementara itu, studi oleh Amaliati (2021) menyoroti relevansi gagasan Ulwan 
dalam menghadapi tantangan era digital dan budaya “kids zaman now” yang rentan 
terhadap adiksi gawai dan degradasi moral. Ketujuh aspek pendidikan anak menurut 
Ulwan dinilai sangat strategis sebagai bagian dari langkah preventif terhadap 
penyimpangan perilaku anak-anak modern. 

Integrasi antara gagasan pendidikan klasik Islam dan pemikiran Abdullah 
Nashih Ulwan (1978) sangat selaras dengan visi dan semangat Kurikulum Merdeka. 
Kurikulum ini membuka ruang bagi pembelajaran yang tematik, kontekstual, dan 
berbasis proyek, serta memberikan keleluasaan bagi satuan pendidikan dan guru 
untuk menyisipkan nilai-nilai agama melalui Kerangka Operasional Satuan 
Pendidikan (KOSP) (Kemendikbudristek, 2022).  

Meskipun Pendidikan Agama Islam secara struktural merupakan mata 
pelajaran tersendiri, guru tetap dapat menginternalisasikan nilai-nilai Islam ke dalam 
seluruh proses pembelajaran, baik melalui keteladanan, pembiasaan, maupun 
intervensi sosial afektif. Sebagai contoh, proyek literasi religius dapat mencakup 
diskusi akhlak Nabi Muhammad saw., sedangkan kegiatan sosial seperti aksi 
kebersihan atau bakti sosial dapat diorientasikan sebagai sarana pembentukan 
karakter kolektif siswa. 

Namun demikian, implementasi gagasan ini masih dihadapkan pada sejumlah 
tantangan. Pertama, kesiapan guru dari segi wawasan keislaman dan metodologi 
kontekstual masih belum merata. Kedua, dokumen pelaksanaan seperti KOSP dan 
modul ajar belum banyak yang secara eksplisit menjabarkan model integratif berbasis 
nilai Islam. Ketiga, bahan ajar atau perangkat pembelajaran yang menerjemahkan 
pemikiran Ulwan ke dalam Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) berbasis 
Kurikulum Merdeka masih sangat terbatas (Atho’illah et al., 2024). 

Penelitian Atho’illah dkk. menunjukkan bahwa pelatihan guru dan 
pengembangan modul pembelajaran yang diinspirasi dari gagasan Ulwan—
khususnya dalam aspek pembiasaan nilai, pengawasan spiritual, dan keteladanan 
moral—dapat memperkuat integrasi antara nilai-nilai Islam dan strategi pembelajaran 
Kurikulum Merdeka secara efektif. 

Dengan demikian, artikel ini menarik garis konkrit antara kerangka filosofis 
klasik dalam Islam dan praktik kontemporer Kurikulum Merdeka. Ini bukan sekadar 
wacana teoritis, tetapi menjadi landasan untuk merancang model pendidikan berbasis 
karakter Islami yang berakar pada prinsip keteladanan, pembiasaan, keseimbangan 
dimensi spiritual-intelektual-sosial, serta adaptif terhadap tantangan zaman. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi 

pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus utama penelitian adalah 
untuk menggali konsep-konsep normatif dan filosofis mengenai pendidikan anak 
menurut Islam, serta menganalisis keterkaitannya dengan nilai-nilai yang terdapat 



2043 

dalam Kurikulum Merdeka. Pendekatan kualitatif bersifat interpretatif, sehingga 
memungkinkan peneliti memahami makna-makna yang terkandung dalam teks dan 
kebijakan secara mendalam. 

Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua, yaitu; pertama, data 
primer, berupa literatur utama yang memuat pandangan tokoh-tokoh pendidikan 
Islam seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Attas, serta dokumen resmi terkait 
Kurikulum Merdeka yang diterbitkan oleh Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, 
Riset, dan Teknologi (Kemendikbudristek). Kedua, data sekunder, berupa buku, 
artikel jurnal ilmiah, skripsi, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan topik 
pendidikan anak dalam perspektif Islam dan kebijakan pendidikan di Indonesia. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu menelaah, 
membaca, dan mencatat isi dari berbagai sumber pustaka yang relevan. Proses ini 
melibatkan seleksi literatur yang kredibel dan memiliki relevansi langsung dengan 
tema penelitian. Peneliti menggunakan metode pembacaan intensif terhadap ayat-
ayat Al-Qur’an, hadis, karya ilmiah para tokoh Islam, dan dokumen Kurikulum 
Merdeka. 

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara kualitatif-deskriptif, 
dengan langkah-langkah sebagai berikut: 

a. Reduksi data: memilih dan merangkum informasi penting dari literatur yang 
telah dikumpulkan. 

b. Kategorisasi tema: mengelompokkan data ke dalam dua fokus utama, yaitu (1) 
konsep pendidikan anak menurut Islam, dan (2) prinsip-prinsip dalam 
Kurikulum Merdeka. 

c. Interpretasi dan analisis kritis: membandingkan kedua tema tersebut untuk 
menemukan titik temu, kesesuaian, maupun perbedaan. Analisis ini bertujuan 
untuk mengungkap sejauh mana relevansi konsep pendidikan Islam dengan 
nilai-nilai yang diusung oleh Kurikulum Merdeka. 
 
Sementara untuk memastikan validitas dan keabsahan data, peneliti 

menggunakan metode triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan berbagai 
sumber literatur yang berasal dari waktu, penulis, dan latar belakang yang berbeda, 
namun membahas tema yang serupa. Dengan cara ini, keandalan data dan kekuatan 
argumentasi dalam kajian dapat ditingkatkan. 

Dengan metodologi ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi 
akademik yang kuat dalam menjembatani antara nilai-nilai pendidikan Islam yang 
bersifat transendental dan prinsip-prinsip pendidikan nasional yang bersifat 
kontekstual serta adaptif terhadap tantangan zaman. 
 
Pembahasan 

Kesesuaian antara konsep pendidikan anak dalam Islam dan prinsip 
Kurikulum Merdeka bukanlah kebetulan semata, melainkan mencerminkan adanya 
nilai-nilai universal yang sama-sama menempatkan anak sebagai subjek aktif dalam 
proses pendidikan. Islam telah lama menekankan pentingnya memanusiakan anak 
sejak dini, sebagaimana tergambar dalam konsep fitrah, yang dalam pendekatan 
modern sejajar dengan gagasan pembelajaran yang berpihak pada murid (student-
centered learning). Kurikulum Merdeka mencoba menangkap semangat ini, walau 
dalam kerangka sekuler, melalui asas fleksibilitas, diferensiasi, dan keberpihakan 
terhadap kebutuhan serta minat anak. 



2044 

Gagasan para tokoh klasik Islam seperti Al-Ghazālī, Ibnu Sīnā, dan Ibnu 
Khaldūn sesungguhnya jauh melampaui zamannya. Gagasan pembiasaan akhlak dan 
keteladanan oleh Al-Ghazālī kini menjadi pilar pembelajaran berbasis nilai. Ibnu Sīnā 
menekankan stimulasi akal dan pengasahan logika yang hari ini terwujud dalam 
metode berbasis proyek dan problem-solving. Ibnu Khaldūn, dengan pemahamannya 
terhadap tahapan perkembangan anak, memberi landasan pada pendekatan 
diferensiasi dalam Kurikulum Merdeka yang menyesuaikan pembelajaran dengan 
kesiapan siswa. Akan tetapi, kritik perlu diajukan di sini: meskipun prinsip-prinsip 
pendidikan Islam dapat menyatu secara konsep, implementasinya dalam kurikulum 
nasional masih bersifat kosmetik. Nilai agama sering kali tidak diinternalisasi secara 
menyeluruh, melainkan hanya tertuang dalam mata pelajaran formal PAI tanpa 
menyentuh praktik hidup siswa sehari-hari. 

Abdullah Nashih Ulwan menawarkan satu sintesis yang kuat antara nilai Islam 
dan pendekatan pedagogik praktis. Karyanya menegaskan bahwa pendidikan anak 
adalah tanggung jawab multidimensi dan intergenerasional, yang tidak bisa 
dibebankan pada sekolah semata. Dalam hal ini, Kurikulum Merdeka menyediakan 
peluang melalui konsep ekosistem pendidikan, di mana sekolah, orang tua, dan 
masyarakat menjadi aktor kolaboratif. Namun demikian, tantangannya adalah 
bagaimana gagasan-gagasan Ulwan—seperti integrasi nilai spiritual, sosial, dan 
psikis—dapat ditransformasikan ke dalam unit-unit pembelajaran yang konkret, 
terukur, dan sesuai standar asesmen nasional. 

Salah satu titik kritis adalah pada dimensi metodologis. Ulwan sangat 
menekankan metode pembiasaan dan pengawasan moral (murāqabah), sedangkan 
Kurikulum Merdeka lebih menekankan eksplorasi, pemecahan masalah, dan 
pembelajaran mandiri. Di sinilah bisa muncul ketegangan antara pendekatan 
transendental-spiritual dengan pendekatan pedagogi progresif. Tidak semua nilai 
moral dapat disampaikan secara eksploratif; ada nilai-nilai yang butuh penguatan 
secara disipliner dan berulang. Oleh karena itu, artikel ini mengusulkan agar konsep 
Ulwan dijadikan dasar dalam mengembangkan modul nilai yang tidak hanya 
kontekstual, tetapi juga normatif, seperti modul pembiasaan ibadah, etika sosial, dan 
tanggung jawab moral melalui pembelajaran lintas mata pelajaran. 

Lebih jauh, Kurikulum Merdeka membuka peluang besar untuk 
rekontekstualisasi gagasan Ulwan melalui Profil Pelajar Pancasila. Enam dimensi profil 
tersebut—beriman, mandiri, gotong-royong, berkebinekaan global, bernalar kritis, 
dan kreatif—dapat dijadikan jembatan untuk mengaitkan nilai-nilai keislaman 
dengan kebijakan nasional. Dimensi “beriman dan bertakwa kepada Tuhan YME” 
adalah pintu masuk utama untuk menyematkan nilai-nilai spiritual dalam setiap 
aspek pembelajaran. Namun demikian, tantangan konkret di lapangan, seperti 
minimnya literasi guru terhadap pemikiran Ulwan dan absennya panduan tematik 
terstandar, membuat potensi ini belum terwujud maksimal. 

Oleh karena itu, gagasan integrasi ini perlu dibarengi dengan kerja kurikuler 
yang lebih konkret, seperti: pelatihan guru tentang pedagogi Islam modern, 
penyusunan modul berbasis tokoh-tokoh Islam klasik dan kontemporer, serta 
penguatan sinergi antara sekolah dan keluarga. Tanpa itu, Kurikulum Merdeka akan 
kehilangan rohnya sebagai kurikulum yang benar-benar “merdeka”—yakni 
membebaskan manusia dari kebodohan moral, bukan sekadar akademik. 

Meski secara teoritis Kurikulum Merdeka tampak akomodatif terhadap 
pendekatan spiritual-religius, namun implementasinya menunjukkan sejumlah 
catatan penting. Pertama, dominasi pendekatan sekuler dalam penyusunan 



2045 

kurikulum nasional membuat nilai-nilai agama seringkali bersifat periferal. Dalam 
konteks ini, pemikiran Abdullah Nashih Ulwan menghadirkan kritik tajam sekaligus 
tawaran konkret. Ia menegaskan bahwa pendidikan agama bukan sekadar muatan 
kurikuler, tetapi jantung dari seluruh proses pendidikan. Ketika nilai-nilai akhlak dan 
spiritual didekontekstualisasi ke dalam silabus yang steril dari pengalaman hidup 
anak, maka pendidikan kehilangan fungsinya sebagai tahdzīb al-nafs (penyucian jiwa). 

Lebih jauh, Ulwan tidak memisahkan antara penguatan spiritual dan 
penguatan akal. Baginya, membina intelektualitas tanpa fondasi iman hanya akan 
melahirkan generasi yang cerdas tetapi kering nilai. Ini menjadi peringatan penting 
bagi dunia pendidikan Indonesia yang cenderung mengagungkan capaian kognitif—
seperti kemampuan literasi dan numerasi—tetapi belum proporsional dalam 
membina dimensi afektif dan spiritual. Di sinilah terlihat celah antara semangat 
Kurikulum Merdeka yang ingin mencetak “pelajar yang beriman dan bertakwa” 
dengan realitas pembelajaran yang masih minim perjumpaan eksistensial antara 
peserta didik dan nilai agama. 

Dari sudut pandang pedagogik Islam, pendidikan tidak boleh terjebak pada 
sekadar “pengalihan pengetahuan” (transfer of knowledge), melainkan harus 
menyentuh “transformasi kepribadian” (tasykīl al-syakhṣ iyyah). Pemikiran Al-
Ghazālī juga menegaskan bahwa ilmu yang tidak mengubah akhlak adalah ilmu yang 
tidak bermanfaat. Di sinilah kita menemukan kedalaman nilai dalam konsep tarbiyah 
yang bukan sekadar instruksional, tetapi transformatif. Kurikulum Merdeka, meski 
telah menggeser paradigma pembelajaran menjadi lebih fleksibel dan berpusat pada 
murid, belum sepenuhnya menyentuh dimensi transformasional tersebut. Evaluasi 
pembelajaran misalnya, masih sangat menekankan aspek kognitif dan keterampilan 
teknis, belum pada keberhasilan membentuk karakter yang kokoh secara moral dan 
spiritual. 

Pada titik ini, penulis berpendapat bahwa gagasan Ulwan dan para tokoh klasik 
bukan sekadar dapat diintegrasikan dalam Kurikulum Merdeka, tetapi justru harus 
menjadi fondasi filsafat pendidikannya. Konsep seperti pembiasaan (ta’awwud), 
pengawasan spiritual (murāqabah), dan pemaknaan ibadah dalam kehidupan sehari-
hari dapat dikembangkan menjadi kerangka operasional pendidikan karakter berbasis 
Islam. Misalnya, program Proyek Penguatan Profil Pelajar Pancasila (P5) dapat disusun 
tidak hanya dalam bentuk aksi sosial, tetapi juga melalui refleksi ibadah, pembinaan 
spiritual harian, atau penguatan etika dalam kehidupan digital. 

Kritik terhadap Kurikulum Merdeka juga tidak bisa dilepaskan dari konteks 
sosial-politik yang melingkupinya. Di satu sisi, kurikulum ini mencoba menjawab 
kegagalan pendekatan seragam (one size fits all) yang terjadi di era sebelumnya. 
Namun di sisi lain, fleksibilitas yang ditawarkan seringkali hanya dinikmati oleh 
sekolah-sekolah dengan sumber daya kuat, sementara sekolah di daerah marginal 
kesulitan menjalankan kebijakan tersebut secara maksimal. Dalam konteks ini, tokoh 
seperti Ulwan mengingatkan bahwa pendidikan bukan hanya persoalan kurikulum, 
tetapi tanggung jawab umat secara kolektif—terutama orang tua sebagai pendidik 
utama. Maka transformasi kurikulum harus dibarengi dengan penguatan kultur 
pendidikan di rumah dan masyarakat. 

Akhirnya, pembahasan ini menyimpulkan bahwa gagasan-gagasan tokoh 
pendidikan Islam klasik seperti Al-Ghazālī, Ibnu Sīnā, Ibnu Khaldūn, serta kontribusi 
sistematis Ulwan terhadap pendidikan anak memiliki relevansi luar biasa dalam 
menjawab tantangan Kurikulum Merdeka hari ini. Hanya dengan menyatukan visi 
pendidikan transendental dan teknokratis, kurikulum nasional dapat benar-benar 



2046 

mencetak manusia merdeka—bukan hanya dalam berpikir, tetapi juga dalam 
menjalani hidup yang bermakna dan bermoral. 
 

KESIMPULAN 
Pendidikan anak dalam perspektif Islam merupakan proses integral yang 

mencakup pengembangan seluruh dimensi kemanusiaan—spiritual, intelektual, 
moral, sosial, dan emosional. Konsep ini telah dirumuskan secara komprehensif oleh 
para pemikir klasik seperti Al-Ghazālī, Ibnu Sīnā, dan Ibnu Khaldūn, yang melihat 
pendidikan sebagai proses pembentukan pribadi melalui keteladanan, tahapan 
perkembangan, dan stimulasi akal. Abdullah Nashih Ulwan kemudian merumuskan 
pendekatan yang lebih sistematis dan aplikatif dalam Tarbiyatul Aulād fī al-Islām, yang 
tidak hanya menawarkan teori, tetapi juga strategi praktis pembinaan anak secara 
bertahap, berkesinambungan, dan terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari. 

Kurikulum Merdeka yang digagas pemerintah Indonesia hadir dengan 
semangat pembaruan sistem pendidikan nasional, menawarkan fleksibilitas, 
pembelajaran berdiferensiasi, serta penekanan pada karakter melalui Profil Pelajar 
Pancasila. Secara konseptual, Kurikulum Merdeka membuka ruang bagi integrasi 
nilai-nilai Islam dalam pembelajaran. Namun, kenyataan di lapangan menunjukkan 
bahwa penguatan nilai spiritual dan moral masih terfragmentasi, cenderung terbatas 
pada mata pelajaran formal Pendidikan Agama Islam (PAI), dan belum menyentuh 
praksis pembelajaran tematik secara holistik. 

Dari hasil analisis ini, terlihat bahwa terdapat titik temu yang potensial antara 
nilai-nilai pendidikan Islam dan prinsip Kurikulum Merdeka. Konsep pembiasaan, 
pengawasan spiritual, keteladanan, dan penguatan dimensi afektif yang diajarkan 
Ulwan dapat dijadikan fondasi pengembangan modul karakter dalam proyek P5 dan 
pembelajaran lintas mata pelajaran. Namun demikian, dibutuhkan langkah konkret 
untuk menjembatani visi ideal dengan realitas kebijakan dan praktik. Hal ini termasuk 
penguatan literasi guru terhadap pedagogi Islam, penyusunan pedoman integrasi 
nilai spiritual dalam desain pembelajaran, serta kolaborasi antarpemangku 
kepentingan—sekolah, keluarga, masyarakat, dan negara. 

Dengan demikian, artikel ini merekomendasikan agar pengembangan 
kurikulum dan kebijakan pendidikan tidak hanya berorientasi pada pencapaian 
kognitif dan teknis, tetapi juga harus berakar pada nilai-nilai luhur, spiritual, dan etik 
yang telah diwariskan oleh para pemikir besar Islam. Hanya dengan cara ini, 
pendidikan dapat membentuk manusia seutuhnya: insan yang berilmu, berakhlak, dan 
bermakna dalam hidupnya. Kurikulum yang “merdeka” seharusnya juga membebaskan 
manusia dari kekosongan moral dan menjadikannya pelaku aktif dalam perbaikan 
diri, masyarakat, dan zaman. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: International 
Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). 

Al-Ghazālī. (2005). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn (Edisi terj.). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Amaliati, S. (2021). Relevansi pendidikan anak menurut Abdullah Nashih Ulwan 

dalam menghadapi era kids zaman now. Aulada: Jurnal Pendidikan Islam Anak 
Usia Dini, 4(2), 131–144. https://e-
journal.uac.ac.id/index.php/aulada/article/view/627 



2047 

Anwar, M., Rusydi, M., & Yahya, M. (2019). Pendidikan sosial menurut Abdullah 
Nashih Ulwan. Al-Uswah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian, 2(1), 87–100. 
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/AL-USWAH/article/view/7157 

Atho’illah, M., et al. (2024). Integrasi nilai religius dalam Kurikulum Merdeka: Studi 
kasus sekolah Islam terpadu. Jurnal Ilmiah Manajemen dan Pendidikan, 9(1), 55–
68. https://ojs.smkmerahputih.com/index.php/jimu/article/view/733 

Azizah, S. N., & Nursikin, N. (2022). Pendidikan anak dalam keluarga perspektif 
Abdullah Nashih Ulwan. Jurnal IAT: Islam Anak dan Tumbuh Kembang, 3(1), 88–
99. https://ejournal.unisai.ac.id/index.php/jiat/article/view/374 

Hidayat, A., & Hair, M. (2024). Tarbiyah Islamiyah sebagai fondasi pendidikan 
karakter dalam era kurikulum merdeka. Ahsana: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 
21–34. https://journal.uim.ac.id/index.php/ahsana/article/view/2575 

Ibnu Khaldūn. (2011). Muqaddimah (terj. Rosenthal, F.). Princeton: Princeton University 
Press. 

Ibnu Sīnā. (n.d.). Kitāb al-Shifāʾ. (Teks klasik). [Tersedia dalam edisi digital dan 
manuskrip Arab]. 

Kemendikbudristek. (2022). Panduan Implementasi Kurikulum Merdeka. Jakarta: 
Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik 
Indonesia. 

Khadijah, S., & Muzdalifah, M. (2022). Pendidikan seksual anak menurut Abdullah 
Nashih Ulwan. JUDIKA: Jurnal Pendidikan dan Ilmu Keislaman, 11(1), 71–83. 
https://journal.unsika.ac.id/judika/article/view/5228 

Munawir, M., & Arofah, S. (2024). Optimalisasi nilai Islam dalam proyek P5 
Kurikulum Merdeka. Islamic Review: Jurnal Studi Keislaman, 11(2), 95–110. 
https://journal.ipmafa.ac.id/index.php/islamicreview/article/view/289 

Nasution, H. (1987). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Bandung: Mizan. 
Ulwan, A. N. (1978). Tarbiyatul Aulād fī al-I`slām. Beirut: Dar al-Salam.  


