f[ JURNAL MUDABBIR |
! =

(Journal Research)
Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
http:/ /jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

T
gotwe

\\‘“%., A

Relevansi Pendidikan Anak Menurut Islam dengan Kurikulum
Merdeka
Rosmidarl, M. Firman Maulana?, Siti Alawiah Biastri Pelawi3

13Universitas Dharmawangsa, Indonesia
2Universitas Islam Sumatera Utara, Indonesia

Email: rosmidar@dharmawangsa.ac.id!, mfirman.maulana@fai.uisu.ac.id?,
sitialawiahbiastri@dharmawangsa.ac.id?®

ABSTRAK

Pendidikan anak dalam Islam merupakan proses integral yang menggabungkan dimensi spiritual,
intelektual, moral, dan sosial secara harmonis. Artikel ini mengkaji relevansi konsep pendidikan anak
dalam Islam sebagaimana tertuang dalam pemikiran para tokoh klasik seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina,
dan Ibnu Khaldan, serta tokoh kontemporer seperti Abdullah Nashih Ulwan, dalam konteks
implementasi Kurikulum Merdeka di Indonesia. Dengan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui studi
pustaka, artikel ini menemukan adanya kesesuaian nilai antara prinsip dasar pendidikan Islam—
seperti pembiasaan akhlak, keteladanan, perhatian pada fitrah, dan tahap perkembangan anak—
dengan semangat Kurikulum Merdeka yang menekankan pembelajaran berdiferensiasi, karakter, dan
keberpihakan terhadap murid. Meskipun demikian, tantangan muncul pada level implementasi,
khususnya dalam hal literasi guru terhadap pedagogi Islam dan minimnya panduan integratif dalam
pembelajaran tematik. Artikel ini merekomendasikan penguatan kapasitas guru melalui pelatihan
pedagogi berbasis nilai Islam, pengembangan modul pembelajaran tematik berbasis karakter, serta
pengarusutamaan nilai-nilai Islam dalam kebijakan kurikulum nasional. Dengan demikian, sistem
pendidikan nasional dapat menghasilkan peserta didik yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi
juga kuat secara spiritual dan berakhlak mulia.

Kata Kunci: Fitrah, Pendidikan Islam, Kurikulum Merdeka, Karakter, Pendidikan Anak

ABSTRACT

Child education in Islam is an integral process that harmoniously encompasses spiritual, intellectual, moral, and
social development. This article explores the relevance of Islamic educational concepts — as reflected in the thoughts
of classical scholars such as Al-Ghazali, Ibn Sina, and Ibn Khaldiin, as well as modern contributions like those of
Abdullah Nashih Ulwan —in relation to the implementation of the Merdeka Curriculum in Indonesia. Using a
qualitative-descriptive approach through literature analysis, the study reveals conceptual alignment between
Islamic educational principles —such as moral habituation, exemplary behavior, the concept of fitrah, and
developmental stages — and the core values of the Merdeka Curriculum, which promotes differentiated learning,
character development, and student-centered approaches. However, challenges persist at the implementation level,
particularly concerning teachers’ literacy in Islamic pedagogy and the absence of integrated instructional
guidelines. The article recommends strengthening teachers’ competencies through training on value-based
pedagogy, developing thematic modules grounded in Islamic principles, and mainstreaming Islamic values into
national curriculum policies. In doing so, the national education system can cultivate learners who are not only
intellectually capable but also spiritually grounded and morally upright.

Keywords: Islamic Education, Fitrah, Merdeka Curriculum, Character Education, Child Development

2039


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:rosmidar@dharmawangsa.ac.id
mailto:mfirman.maulana@fai.uisu.ac.id
mailto:sitialawiahbiastri@dharmawangsa.ac.id

PENDAHULUAN

Pendidikan anak merupakan persoalan fundamental dalam setiap peradaban,
termasuk dalam Islam. Rasulullah SAW bersabda, “Setiap anak dilahirkan dalam keadaan
fitrah...” (HR. Bukhari dan Muslim), yang menegaskan bahwa anak memiliki potensi
dasar yang harus dijaga dan dikembangkan. Dalam Islam, pendidikan anak tidak
hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi juga mencakup pembentukan akhlak,
spiritualitas, dan kecintaan terhadap ilmu pengetahuan (Al-Attas, 1980). Di sisi lain,
Kurikulum Merdeka yang diluncurkan oleh Kementerian Pendidikan, Kebudayaan,
Riset, dan Teknologi Republik Indonesia sejak 2022, menekankan pada pembelajaran
yang berpihak pada anak, diferensiasi pembelajaran, dan penguatan karakter profil
pelajar Pancasila (Kemendikbudristek, 2022).

Melihat hal ini, menjadi relevan untuk mengkaji apakah prinsip-prinsip dalam
Kurikulum Merdeka dapat berkelindan dengan konsep pendidikan anak dalam Islam.
Mengingat bahwa mayoritas penduduk Indonesia adalah Muslim, penting untuk
memastikan bahwa sistem pendidikan nasional selaras dengan nilai-nilai keislaman,
khususnya dalam mendidik anak sejak usia dini. Di sisi lain, pendekatan Kurikulum
Merdeka yang menekankan kemerdekaan belajar, penguatan karakter, dan
pengembangan potensi individu, sesungguhnya memiliki akar yang kuat dalam
ajaran Islam yang menghargai kebebasan berpikir, bertanggung jawab, dan berbudi
pekerti luhur (Al-Ghazali, 2002).

Dengan demikian, pembahasan tentang relevansi antara pendidikan anak
dalam Islam dengan Kurikulum Merdeka menjadi penting untuk memperkaya
wacana integrasi antara nilai-nilai agama dan kebijakan pendidikan kontemporer. Hal
ini juga diharapkan mampu menjadi rujukan dalam merancang pendekatan
pembelajaran di sekolah-sekolah Islam maupun umum, agar lebih kontekstual dan
bernilai transformatif.

Kurikulum Merdeka merupakan terobosan baru dalam sistem pendidikan
Indonesia yang menekankan pada prinsip pembelajaran yang berpihak pada peserta
didik. Kurikulum ini memberikan ruang bagi guru dan sekolah untuk
mengembangkan pembelajaran yang kontekstual, sesuai dengan kebutuhan murid
dan potensi lokal masing-masing. Salah satu ciri utama Kurikulum Merdeka adalah
diferensiasi pembelajaran, yakni memberikan pendekatan belajar yang disesuaikan
dengan kemampuan, minat, dan gaya belajar siswa (Kemendikbudristek, 2022).
Kurikulum ini juga menekankan penguatan karakter melalui pengembangan profil
pelajar Pancasila, yang di dalamnya mencakup nilai-nilai beriman, bertakwa kepada
Tuhan Yang Maha Esa, dan berakhlak mulia —nilai-nilai yang sangat dekat dengan
prinsip dasar dalam pendidikan Islam.

Dalam perspektif Islam, pendidikan anak memiliki dimensi yang sangat luas
dan mendalam. Pendidikan tidak hanya dilihat sebagai transfer ilmu pengetahuan,
melainkan sebagai proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), penanaman nilai, dan
pembinaan karakter yang paripurna. Ibnu Sina, seorang filsuf dan ilmuwan Muslim
terkenal, menekankan bahwa pendidikan harus mempertimbangkan fase
perkembangan anak, serta memperhatikan potensi jasmani dan rohani secara
seimbang (Nasution, 1987). Sedangkan menurut Al-Ghazali, 2002), pendidikan anak
harus diarahkan pada pembentukan akhlak karimah (akhlak mulia), yang menjadi
tujuan utama dari ilmu pengetahuan dalam Islam

Sejalan dengan itu, Syed Muhammad Naquib Al-Attas dalam The Concept of
Education in Islam menjelaskan bahwa tujuan pendidikan Islam adalah untuk
"melahirkan manusia yang baik (insan shalih)", bukan sekadar manusia yang cerdas

2040



secara intelektual. Pendidikan dalam Islam tidak boleh terlepas dari dimensi tauhid,
yakni keyakinan dan kesadaran bahwa seluruh proses pembelajaran adalah bagian
dari penghambaan kepada Allah SWT (Al-Attas, 1980). Dalam konteks ini, Kurikulum
Merdeka yang memberi ruang bagi pengembangan spiritualitas dan karakter peserta
didik memiliki irisan kuat dengan gagasan pendidikan Islam.

Konsep fitrah juga menjadi pusat perhatian dalam pendidikan anak dalam
Islam. Islam memandang bahwa setiap anak memiliki fitrah untuk mengenal
Tuhannya, menyukai kebaikan, dan memiliki potensi bawaan yang suci. Orang tua
dan pendidik memiliki tanggung jawab besar dalam menjaga dan mengarahkan fitrah
tersebut agar tidak terdistorsi oleh lingkungan yang negatif. Pandangan ini sangat
relevan dengan prinsip student-centered learning dalam Kurikulum Merdeka, di
mana anak dianggap sebagai subjek aktif yang perlu difasilitasi tumbuh kembangnya
secara optimal, bukan sekadar objek yang menerima instruksi.

Dengan mencermati kesesuaian nilai-nilai tersebut, penting untuk dilakukan
kajian akademik yang mengkaji relevansi antara konsep pendidikan anak dalam Islam
dengan Kurikulum Merdeka. Kajian ini tidak hanya akan memperlihatkan bagaimana
prinsip-prinsip Islam dapat diintegrasikan dalam pendidikan nasional, tetapi juga
menjadi landasan filosofis untuk memperkuat identitas pendidikan Indonesia yang
religius, humanistik, dan adaptif terhadap perkembangan zaman. Hal ini juga menjadi
bentuk kontribusi nyata dari bidang Pendidikan Agama Islam dalam membangun
sistem pendidikan nasional yang berkualitas dan berakar pada nilai-nilai ketuhanan
dan kemanusiaan.

Literature Review

Pendidikan anak dalam Islam bersifat multidimensi, mencakup aspek spiritual,
moral, intelektual, fisik, dan sosial. Imam Al-Ghazali dalam Ihya" Ulumuddin
menekankan bahwa pembentukan akhlak melalui keteladanan dan pembiasaan sejak
dini merupakan fondasi pendidikan anak: orang tua hendaknya menjadi teladan yang
menginternalisasi nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari agar anak
menyerapnya secara alami. Sejalan dengan itu, Ibnu Sina dalam Kitab al-Shifa’
menekankan bahwa pembinaan akal dan logika harus dilakukan sedini mungkin,
memberikan rangsangan kognitif melalui diskusi dan pemecahan masalah, sehingga
kecerdasan anak berkembang optimal. Ibnu Khaldtn, di sisi lain, menguraikan aspek
perkembangan psikologis anak dalam Mugaddimah, menekankan pentingnya
penyesuaian metode belajar dengan tahap kejiwaan dan tingkat kematangan setiap
anak agar hasil pembelajaran lebih efektif.

Melangkah ke era kontemporer, Abdullah Nashih Ulwan dalam Tarbiyatul
Aulad fi al-Islam merumuskan pendidikan anak melalui tujuh domain utama — yakni
intelektual, psikis, moral, akhlak, fisik, sosial, dan seksual — yang harus diupayakan
secara berkesinambungan melalui metode konkret seperti keteladanan (uswah
hasanah), pembiasaan bertahap (tadrij), nasihat langsung, pengawasan spiritual
(muragabah), serta penerapan hukuman edukatif secara proporsional (Ulwan, 1978).
Berbagai studi kontemporer menegaskan bahwa pendekatan Ulwan ini bukan sekadar
teori, melainkan aplikatif dan sangat relevan dalam pembentukan karakter anak di era
digital. Hambal (2019) serta Azizah dan Nursikin (2022), misalnya, menunjukkan
bahwa dimensi moral-spiritual dan sosial dalam model Ulwan dapat diinternalisasi
secara konkret dalam sistem pendidikan keluarga dan sekolah.

Lebih jauh, kajian oleh Khadijah dan Muzdalifah (2022) tentang pendidikan
seksual menurut Ulwan menunjukkan bahwa beliau tidak menghindari isu yang

2041



dianggap tabu, tetapi justru memberikan panduan sistematis yang menekankan
pentingnya pendidikan seksual sejak dini, termasuk pemahaman tentang batasan
hubungan dan kesadaran gender. Anwar, Rusydi, dan Yahya (2019) juga menekankan
bahwa aspek pendidikan sosial dalam pemikiran Ulwan dirumuskan melalui empat
metode utama: pembentukan nilai psikologis, penghormatan terhadap hak orang lain,
penguatan etika sosial, dan pembinaan kesadaran partisipatif. Semua ini diarahkan
untuk mempersiapkan anak agar mampu menjadi insan kamil yang berkontribusi aktif
dalam masyarakat.

Sementara itu, studi oleh Amaliati (2021) menyoroti relevansi gagasan Ulwan
dalam menghadapi tantangan era digital dan budaya “kids zaman now” yang rentan
terhadap adiksi gawai dan degradasi moral. Ketujuh aspek pendidikan anak menurut
Ulwan dinilai sangat strategis sebagai bagian dari langkah preventif terhadap
penyimpangan perilaku anak-anak modern.

Integrasi antara gagasan pendidikan klasik Islam dan pemikiran Abdullah
Nashih Ulwan (1978) sangat selaras dengan visi dan semangat Kurikulum Merdeka.
Kurikulum ini membuka ruang bagi pembelajaran yang tematik, kontekstual, dan
berbasis proyek, serta memberikan keleluasaan bagi satuan pendidikan dan guru
untuk menyisipkan nilai-nilai agama melalui Kerangka Operasional Satuan
Pendidikan (KOSP) (Kemendikbudristek, 2022).

Meskipun Pendidikan Agama Islam secara struktural merupakan mata
pelajaran tersendiri, guru tetap dapat menginternalisasikan nilai-nilai Islam ke dalam
seluruh proses pembelajaran, baik melalui keteladanan, pembiasaan, maupun
intervensi sosial afektif. Sebagai contoh, proyek literasi religius dapat mencakup
diskusi akhlak Nabi Muhammad saw., sedangkan kegiatan sosial seperti aksi
kebersihan atau bakti sosial dapat diorientasikan sebagai sarana pembentukan
karakter kolektif siswa.

Namun demikian, implementasi gagasan ini masih dihadapkan pada sejumlah
tantangan. Pertama, kesiapan guru dari segi wawasan keislaman dan metodologi
kontekstual masih belum merata. Kedua, dokumen pelaksanaan seperti KOSP dan
modul ajar belum banyak yang secara eksplisit menjabarkan model integratif berbasis
nilai Islam. Ketiga, bahan ajar atau perangkat pembelajaran yang menerjemahkan
pemikiran Ulwan ke dalam Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) berbasis
Kurikulum Merdeka masih sangat terbatas (Atho’illah et al., 2024).

Penelitian Atho’illah dkk. menunjukkan bahwa pelatihan guru dan
pengembangan modul pembelajaran yang diinspirasi dari gagasan Ulwan—
khususnya dalam aspek pembiasaan nilai, pengawasan spiritual, dan keteladanan
moral —dapat memperkuat integrasi antara nilai-nilai Islam dan strategi pembelajaran
Kurikulum Merdeka secara efektif.

Dengan demikian, artikel ini menarik garis konkrit antara kerangka filosofis
klasik dalam Islam dan praktik kontemporer Kurikulum Merdeka. Ini bukan sekadar
wacana teoritis, tetapi menjadi landasan untuk merancang model pendidikan berbasis
karakter Islami yang berakar pada prinsip keteladanan, pembiasaan, keseimbangan
dimensi spiritual-intelektual-sosial, serta adaptif terhadap tantangan zaman.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi
pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus utama penelitian adalah
untuk menggali konsep-konsep normatif dan filosofis mengenai pendidikan anak
menurut Islam, serta menganalisis keterkaitannya dengan nilai-nilai yang terdapat

2042



dalam Kurikulum Merdeka. Pendekatan kualitatif bersifat interpretatif, sehingga
memungkinkan peneliti memahami makna-makna yang terkandung dalam teks dan
kebijakan secara mendalam.

Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua, yaitu; pertama, data
primer, berupa literatur utama yang memuat pandangan tokoh-tokoh pendidikan
Islam seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Attas, serta dokumen resmi terkait
Kurikulum Merdeka yang diterbitkan oleh Kementerian Pendidikan, Kebudayaan,
Riset, dan Teknologi (Kemendikbudristek). Kedua, data sekunder, berupa buku,
artikel jurnal ilmiah, skripsi, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan topik
pendidikan anak dalam perspektif Islam dan kebijakan pendidikan di Indonesia.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu menelaah,
membaca, dan mencatat isi dari berbagai sumber pustaka yang relevan. Proses ini
melibatkan seleksi literatur yang kredibel dan memiliki relevansi langsung dengan
tema penelitian. Peneliti menggunakan metode pembacaan intensif terhadap ayat-
ayat Al-Qur’an, hadis, karya ilmiah para tokoh Islam, dan dokumen Kurikulum
Merdeka.

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara kualitatif-deskriptif,
dengan langkah-langkah sebagai berikut:

a. Reduksi data: memilih dan merangkum informasi penting dari literatur yang
telah dikumpulkan.

b. Kategorisasi tema: mengelompokkan data ke dalam dua fokus utama, yaitu (1)
konsep pendidikan anak menurut Islam, dan (2) prinsip-prinsip dalam
Kurikulum Merdeka.

c. Interpretasi dan analisis kritis: membandingkan kedua tema tersebut untuk
menemukan titik temu, kesesuaian, maupun perbedaan. Analisis ini bertujuan
untuk mengungkap sejauh mana relevansi konsep pendidikan Islam dengan
nilai-nilai yang diusung oleh Kurikulum Merdeka.

Sementara untuk memastikan validitas dan keabsahan data, peneliti
menggunakan metode triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan berbagai
sumber literatur yang berasal dari waktu, penulis, dan latar belakang yang berbeda,
namun membahas tema yang serupa. Dengan cara ini, keandalan data dan kekuatan
argumentasi dalam kajian dapat ditingkatkan.

Dengan metodologi ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi
akademik yang kuat dalam menjembatani antara nilai-nilai pendidikan Islam yang
bersifat transendental dan prinsip-prinsip pendidikan nasional yang bersifat
kontekstual serta adaptif terhadap tantangan zaman.

Pembahasan

Kesesuaian antara konsep pendidikan anak dalam Islam dan prinsip
Kurikulum Merdeka bukanlah kebetulan semata, melainkan mencerminkan adanya
nilai-nilai universal yang sama-sama menempatkan anak sebagai subjek aktif dalam
proses pendidikan. Islam telah lama menekankan pentingnya memanusiakan anak
sejak dini, sebagaimana tergambar dalam konsep fitrah, yang dalam pendekatan
modern sejajar dengan gagasan pembelajaran yang berpihak pada murid (student-
centered learning). Kurikulum Merdeka mencoba menangkap semangat ini, walau
dalam kerangka sekuler, melalui asas fleksibilitas, diferensiasi, dan keberpihakan
terhadap kebutuhan serta minat anak.

2043



Gagasan para tokoh klasik Islam seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Ibnu
Khaldan sesungguhnya jauh melampaui zamannya. Gagasan pembiasaan akhlak dan
keteladanan oleh Al-Ghazali kini menjadi pilar pembelajaran berbasis nilai. Ibnu Sina
menekankan stimulasi akal dan pengasahan logika yang hari ini terwujud dalam
metode berbasis proyek dan problem-solving. Ibnu Khaldtn, dengan pemahamannya
terhadap tahapan perkembangan anak, memberi landasan pada pendekatan
diferensiasi dalam Kurikulum Merdeka yang menyesuaikan pembelajaran dengan
kesiapan siswa. Akan tetapi, kritik perlu diajukan di sini: meskipun prinsip-prinsip
pendidikan Islam dapat menyatu secara konsep, implementasinya dalam kurikulum
nasional masih bersifat kosmetik. Nilai agama sering kali tidak diinternalisasi secara
menyeluruh, melainkan hanya tertuang dalam mata pelajaran formal PAI tanpa
menyentuh praktik hidup siswa sehari-hari.

Abdullah Nashih Ulwan menawarkan satu sintesis yang kuat antara nilai Islam
dan pendekatan pedagogik praktis. Karyanya menegaskan bahwa pendidikan anak
adalah tanggung jawab multidimensi dan intergenerasional, yang tidak bisa
dibebankan pada sekolah semata. Dalam hal ini, Kurikulum Merdeka menyediakan
peluang melalui konsep ekosistem pendidikan, di mana sekolah, orang tua, dan
masyarakat menjadi aktor kolaboratif. Namun demikian, tantangannya adalah
bagaimana gagasan-gagasan Ulwan—seperti integrasi nilai spiritual, sosial, dan
psikis—dapat ditransformasikan ke dalam unit-unit pembelajaran yang konkret,
terukur, dan sesuai standar asesmen nasional.

Salah satu titik kritis adalah pada dimensi metodologis. Ulwan sangat
menekankan metode pembiasaan dan pengawasan moral (muraqabah), sedangkan
Kurikulum Merdeka lebih menekankan eksplorasi, pemecahan masalah, dan
pembelajaran mandiri. Di sinilah bisa muncul ketegangan antara pendekatan
transendental-spiritual dengan pendekatan pedagogi progresif. Tidak semua nilai
moral dapat disampaikan secara eksploratif; ada nilai-nilai yang butuh penguatan
secara disipliner dan berulang. Oleh karena itu, artikel ini mengusulkan agar konsep
Ulwan dijadikan dasar dalam mengembangkan modul nilai yang tidak hanya
kontekstual, tetapi juga normatif, seperti modul pembiasaan ibadah, etika sosial, dan
tanggung jawab moral melalui pembelajaran lintas mata pelajaran.

Lebih jauh, Kurikulum Merdeka membuka peluang besar untuk
rekontekstualisasi gagasan Ulwan melalui Profil Pelajar Pancasila. Enam dimensi profil
tersebut —beriman, mandiri, gotong-royong, berkebinekaan global, bernalar kritis,
dan kreatif —dapat dijadikan jembatan untuk mengaitkan nilai-nilai keislaman
dengan kebijakan nasional. Dimensi “beriman dan bertakwa kepada Tuhan YME”
adalah pintu masuk utama untuk menyematkan nilai-nilai spiritual dalam setiap
aspek pembelajaran. Namun demikian, tantangan konkret di lapangan, seperti
minimnya literasi guru terhadap pemikiran Ulwan dan absennya panduan tematik
terstandar, membuat potensi ini belum terwujud maksimal.

Oleh karena itu, gagasan integrasi ini perlu dibarengi dengan kerja kurikuler
yang lebih konkret, seperti: pelatihan guru tentang pedagogi Islam modern,
penyusunan modul berbasis tokoh-tokoh Islam klasik dan kontemporer, serta
penguatan sinergi antara sekolah dan keluarga. Tanpa itu, Kurikulum Merdeka akan
kehilangan rohnya sebagai kurikulum yang benar-benar “merdeka” —yakni
membebaskan manusia dari kebodohan moral, bukan sekadar akademik.

Meski secara teoritis Kurikulum Merdeka tampak akomodatif terhadap
pendekatan spiritual-religius, namun implementasinya menunjukkan sejumlah
catatan penting. Pertama, dominasi pendekatan sekuler dalam penyusunan

2044



kurikulum nasional membuat nilai-nilai agama seringkali bersifat periferal. Dalam
konteks ini, pemikiran Abdullah Nashih Ulwan menghadirkan kritik tajam sekaligus
tawaran konkret. la menegaskan bahwa pendidikan agama bukan sekadar muatan
kurikuler, tetapi jantung dari seluruh proses pendidikan. Ketika nilai-nilai akhlak dan
spiritual didekontekstualisasi ke dalam silabus yang steril dari pengalaman hidup
anak, maka pendidikan kehilangan fungsinya sebagai tahdzib al-nafs (penyucian jiwa).

Lebih jauh, Ulwan tidak memisahkan antara penguatan spiritual dan
penguatan akal. Baginya, membina intelektualitas tanpa fondasi iman hanya akan
melahirkan generasi yang cerdas tetapi kering nilai. Ini menjadi peringatan penting
bagi dunia pendidikan Indonesia yang cenderung mengagungkan capaian kognitif —
seperti kemampuan literasi dan numerasi—tetapi belum proporsional dalam
membina dimensi afektif dan spiritual. Di sinilah terlihat celah antara semangat
Kurikulum Merdeka yang ingin mencetak “pelajar yang beriman dan bertakwa”
dengan realitas pembelajaran yang masih minim perjumpaan eksistensial antara
peserta didik dan nilai agama.

Dari sudut pandang pedagogik Islam, pendidikan tidak boleh terjebak pada
sekadar “pengalihan pengetahuan” (transfer of knowledge), melainkan harus
menyentuh “transformasi kepribadian” (tasykil al-syakhsiyyah). Pemikiran Al-
Ghazali juga menegaskan bahwa ilmu yang tidak mengubah akhlak adalah ilmu yang
tidak bermanfaat. Di sinilah kita menemukan kedalaman nilai dalam konsep tarbiyah
yang bukan sekadar instruksional, tetapi transformatif. Kurikulum Merdeka, meski
telah menggeser paradigma pembelajaran menjadi lebih fleksibel dan berpusat pada
murid, belum sepenuhnya menyentuh dimensi transformasional tersebut. Evaluasi
pembelajaran misalnya, masih sangat menekankan aspek kognitif dan keterampilan
teknis, belum pada keberhasilan membentuk karakter yang kokoh secara moral dan
spiritual.

Pada titik ini, penulis berpendapat bahwa gagasan Ulwan dan para tokoh klasik
bukan sekadar dapat diintegrasikan dalam Kurikulum Merdeka, tetapi justru harus
menjadi fondasi filsafat pendidikannya. Konsep seperti pembiasaan (ta’awwud),
pengawasan spiritual (muragabah), dan pemaknaan ibadah dalam kehidupan sehari-
hari dapat dikembangkan menjadi kerangka operasional pendidikan karakter berbasis
Islam. Misalnya, program Proyek Penguatan Profil Pelajar Pancasila (P5) dapat disusun
tidak hanya dalam bentuk aksi sosial, tetapi juga melalui refleksi ibadah, pembinaan
spiritual harian, atau penguatan etika dalam kehidupan digital.

Kritik terhadap Kurikulum Merdeka juga tidak bisa dilepaskan dari konteks
sosial-politik yang melingkupinya. Di satu sisi, kurikulum ini mencoba menjawab
kegagalan pendekatan seragam (one size fits all) yang terjadi di era sebelumnya.
Namun di sisi lain, fleksibilitas yang ditawarkan seringkali hanya dinikmati oleh
sekolah-sekolah dengan sumber daya kuat, sementara sekolah di daerah marginal
kesulitan menjalankan kebijakan tersebut secara maksimal. Dalam konteks ini, tokoh
seperti Ulwan mengingatkan bahwa pendidikan bukan hanya persoalan kurikulum,
tetapi tanggung jawab umat secara kolektif —terutama orang tua sebagai pendidik
utama. Maka transformasi kurikulum harus dibarengi dengan penguatan kultur
pendidikan di rumah dan masyarakat.

Akhirnya, pembahasan ini menyimpulkan bahwa gagasan-gagasan tokoh
pendidikan Islam klasik seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, Ibnu Khaldin, serta kontribusi
sistematis Ulwan terhadap pendidikan anak memiliki relevansi luar biasa dalam
menjawab tantangan Kurikulum Merdeka hari ini. Hanya dengan menyatukan visi
pendidikan transendental dan teknokratis, kurikulum nasional dapat benar-benar

2045



mencetak manusia merdeka—bukan hanya dalam berpikir, tetapi juga dalam
menjalani hidup yang bermakna dan bermoral.

KESIMPULAN

Pendidikan anak dalam perspektif Islam merupakan proses integral yang
mencakup pengembangan seluruh dimensi kemanusiaan—spiritual, intelektual,
moral, sosial, dan emosional. Konsep ini telah dirumuskan secara komprehensif oleh
para pemikir klasik seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Ibnu Khaldin, yang melihat
pendidikan sebagai proses pembentukan pribadi melalui keteladanan, tahapan
perkembangan, dan stimulasi akal. Abdullah Nashih Ulwan kemudian merumuskan
pendekatan yang lebih sistematis dan aplikatif dalam Tarbiyatul Aulad fi al-Islam, yang
tidak hanya menawarkan teori, tetapi juga strategi praktis pembinaan anak secara
bertahap, berkesinambungan, dan terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari.

Kurikulum Merdeka yang digagas pemerintah Indonesia hadir dengan
semangat pembaruan sistem pendidikan nasional, menawarkan fleksibilitas,
pembelajaran berdiferensiasi, serta penekanan pada karakter melalui Profil Pelajar
Pancasila. Secara konseptual, Kurikulum Merdeka membuka ruang bagi integrasi
nilai-nilai Islam dalam pembelajaran. Namun, kenyataan di lapangan menunjukkan
bahwa penguatan nilai spiritual dan moral masih terfragmentasi, cenderung terbatas
pada mata pelajaran formal Pendidikan Agama Islam (PAI), dan belum menyentuh
praksis pembelajaran tematik secara holistik.

Dari hasil analisis ini, terlihat bahwa terdapat titik temu yang potensial antara
nilai-nilai pendidikan Islam dan prinsip Kurikulum Merdeka. Konsep pembiasaan,
pengawasan spiritual, keteladanan, dan penguatan dimensi afektif yang diajarkan
Ulwan dapat dijadikan fondasi pengembangan modul karakter dalam proyek P5 dan
pembelajaran lintas mata pelajaran. Namun demikian, dibutuhkan langkah konkret
untuk menjembatani visi ideal dengan realitas kebijakan dan praktik. Hal ini termasuk
penguatan literasi guru terhadap pedagogi Islam, penyusunan pedoman integrasi
nilai spiritual dalam desain pembelajaran, serta kolaborasi antarpemangku
kepentingan —sekolah, keluarga, masyarakat, dan negara.

Dengan demikian, artikel ini merekomendasikan agar pengembangan
kurikulum dan kebijakan pendidikan tidak hanya berorientasi pada pencapaian
kognitif dan teknis, tetapi juga harus berakar pada nilai-nilai luhur, spiritual, dan etik
yang telah diwariskan oleh para pemikir besar Islam. Hanya dengan cara ini,
pendidikan dapat membentuk manusia seutuhnya: insan yang berilmu, berakhlak, dan
bermakna dalam hidupnya. Kurikulum yang “merdeka” seharusnya juga membebaskan
manusia dari kekosongan moral dan menjadikannya pelaku aktif dalam perbaikan
diri, masyarakat, dan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: International
Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC).

Al-Ghazali. (2005). Ihya” ‘“Ulum al-Din (Edisi terj.). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Amaliati, S. (2021). Relevansi pendidikan anak menurut Abdullah Nashih Ulwan
dalam menghadapi era kids zaman now. Aulada: Jurnal Pendidikan Islam Anak
Usia Dini, 4(2), 131-144. https:/ /e-
journal.uac.ac.id/index.php/aulada/article/view /627

2046



Anwar, M., Rusydi, M., & Yahya, M. (2019). Pendidikan sosial menurut Abdullah
Nashih Ulwan. Al-Uswah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian, 2(1), 87-100.
https:/ /ejournal.uin-suska.ac.id /index.php/ AL-USWAH/ article/ view /7157

Atho’illah, M., et al. (2024). Integrasi nilai religius dalam Kurikulum Merdeka: Studi
kasus sekolah Islam terpadu. Jurnal Ilmiah Manajemen dan Pendidikan, 9(1), 55-
68. https:/ / ojs.smkmerahputih.com/index.php/jimu/article/view /733

Azizah, S. N., & Nursikin, N. (2022). Pendidikan anak dalam keluarga perspektif
Abdullah Nashih Ulwan. Jurnal IAT: Islam Anak dan Tumbuh Kembang, 3(1), 88-
99. https:/ / ejournal.unisai.ac.id/index.php/jiat/article/ view /374

Hidayat, A., & Hair, M. (2024). Tarbiyah Islamiyah sebagai fondasi pendidikan
karakter dalam era kurikulum merdeka. Ahsana: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1),
21-34. https:/ /journal.uim.ac.id/index.php/ahsana/ article/view /2575

Ibnu Khaldan. (2011). Mugaddimah (terj. Rosenthal, F.). Princeton: Princeton University
Press.

Ibnu Sina. (n.d.). Kitab al-Shifa’. (Teks klasik). [Tersedia dalam edisi digital dan
manuskrip Arab].

Kemendikbudristek. (2022). Panduan Implementasi Kurikulum Merdeka. Jakarta:
Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik
Indonesia.

Khadijah, S., & Muzdalifah, M. (2022). Pendidikan seksual anak menurut Abdullah
Nashih Ulwan. JUDIKA: Jurnal Pendidikan dan Ilmu Keislaman, 11(1), 71-83.
https:/ /journal.unsika.ac.id /judika/article/ view /5228

Munawir, M., & Arofah, S. (2024). Optimalisasi nilai Islam dalam proyek P5
Kurikulum Merdeka. Islamic Review: Jurnal Studi Keislaman, 11(2), 95-110.
https:/ /journal.ipmafa.ac.id/index.php/islamicreview /article/ view /289

Nasution, H. (1987). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Bandung: Mizan.

Ulwan, A. N. (1978). Tarbiyatul Aulad fi al-I'slam. Beirut: Dar al-Salam.

2047



