
2905 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 
Implementasi Nilai-Nilai Agama dalam Lembaga Pendidikan Untuk 

Meningkatkan Tanggung Jawab dan Akhlak Peserta Didik 
 
 

Fathoni Khairil Mursyid1, Miftah Ilham Mazid2, Nur Al Fiah3, Putri Nurul Aulia4,  
Wardatun Ulfa5, Selamat Pohan6 

 
1,2,3,4,5,6Fakultas Agama Islam, Universitas Muhammadiyah Sumatera Utara, Indonesia 

 
Email: 1fathonikhairilm@gmail.com, 2miftah898767@gmail.com, 

3putrinurulaulia86@gmail.com, 4wardatunulfaa@gmail.com, 5alvhia72@gmail.com, 
6selametpohan@gmail.com   

 
ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep agama, motivasi manusia dalam beragama, 
serta kebutuhan manusia terhadap agama dalam kehidupan modern. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research) yang 
bersumber dari buku, jurnal ilmiah, dan literatur relevan. Data dikumpulkan melalui teknik 
dokumentasi, membaca, dan pencatatan terhadap sumber-sumber primer dan sekunder, 
kemudian dianalisis dengan teknik reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan 
secara deskriptif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa agama memiliki peran fundamental 
sebagai sistem nilai yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam 
semesta. Motivasi beragama timbul dari dorongan spiritual, psikologis, sosial, dan moral yang 
bersumber dari fitrah manusia untuk mencari makna dan kedekatan dengan Tuhan. Agama juga 
memenuhi kebutuhan dasar manusia, baik dalam aspek spiritual, moral, maupun sosial, yang 
menjadikan hidup lebih terarah dan bermakna. Dalam konteks pendidikan, nilai-nilai agama 
penting diterapkan untuk membentuk tanggung jawab dan akhlak peserta didik. Penelitian ini 
menegaskan bahwa agama bukan sekadar sistem kepercayaan, tetapi kebutuhan esensial 
manusia modern dalam menghadapi krisis moral dan spiritual. 
Kata Kunci: Agama, Motivasi Beragama, Kebutuhan Spiritual, Kehidupan Modern, Nilai-Nilai 
Pendidikan 
 

ABSTRACT 
This study aims to analyze the concept of religion, human motivation for religion, and the human need for 
religion in modern life. This study uses a qualitative approach with library research methods sourced from 
books, scientific journals, and relevant literature. Data were collected through documentation, reading, and 
recording of primary and secondary sources. Data were then analyzed using data reduction, data 
presentation, and descriptive conclusions. The results indicate that religion plays a fundamental role as a 
value system that regulates human relationships with God, others, and the universe. Religious motivation 
arises from spiritual, psychological, social, and moral drives rooted in the human innate desire to seek 
meaning and closeness to God. Religion also fulfills basic human needs, both spiritually, morally, and 
socially, making life more focused and meaningful. In the context of education, religious values are 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:fathonikhairilm@gmail.com
mailto:Miftah898767@gmail.com
mailto:Putrinurulaulia86@gmail.com
mailto:wardatunulfaa@gmail.com
mailto:Alvhia72@gmail.com
mailto:selametpohan@gmail.com


2906 

important to implement to shape students' responsibility and morality. This study confirms that religion 
is not simply a belief system, but an essential need for modern humans in facing moral and spiritual crises. 
Keywords: Religion, Religious Motivation, Spiritual Needs, Modern Life, Educational Values 
 
 
 

PENDAHULUAN 
Agama merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan manusia. Sejak 

awal peradaban, manusia telah menunjukkan kecenderungan untuk mempercayai 
adanya kekuatan yang lebih tinggi di luar dirinya (Monto Bauto, 2014). Kebutuhan 
terhadap agama bukan sekadar warisan budaya, tetapi merupakan kebutuhan fitrah 
manusia mencari  makna, arah hidup, dan ketenangan batin. Dalam kehidupan modern 
yang sekarang dengan kemajuan teknologi dan materialisme, kebutuhan manusia 
terhadap agama semakin nyata sebagai penyeimbang antara kehidupan duniawi dan 
spiritual. Dengan demikian, agama tidak sekadar menjadi sistem kepercayaan, tetapi 
juga menjadi panduan hidup yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama 
manusia, dan alam semesta. Dalam konteks kehidupan modern, manusia sering 
dihadapkan pada berbagai persoalan yang kompleks, seperti krisis moral, degradasi 
spiritual, dan lemahnya nilai-nilai kemanusiaan. Perkembangan teknologi dan 
globalisasi memang membawa kemudahan dalam berbagai aspek kehidupan, namun di 
sisi lain, juga menimbulkan kekosongan batin dan hilangnya arah hidup bagi sebagian 
orang. Di sinilah pentingnya peran agama sebagai sumber nilai dan pedoman yang 
menuntun manusia agar tetap berada pada jalan yang benar (Cantri Maesak et al., 2024). 

Agama mengajarkan manusia untuk hidup dengan penuh kasih sayang, 
kejujuran, tanggung jawab, serta menjaga keseimbangan antara kebutuhan jasmani dan 
rohani. Melalui ajaran agama, manusia dapat memahami hakikat keberadaannya, tujuan 
hidupnya, serta kewajiban terhadap Sang Pencipta dan sesama makhluk (Zulkifli et al., 
2024). Dalam Islam, misalnya, agama (ad-dīn) dipahami sebagai sistem hidup yang 
sempurna, mencakup seluruh aspek kehidupan baik spiritual, sosial, ekonomi, maupun 
politik. Selain itu, agama juga memberikan motivasi bagi manusia untuk berbuat 
kebaikan dan menghindari perbuatan buruk. Ia menjadi sumber kekuatan ketika 
manusia menghadapi cobaan hidup, serta memberikan ketenangan batin melalui 
keyakinan bahwa segala sesuatu berada dalam kehendak Allah SWT. Oleh karena itu, 
kebutuhan manusia terhadap agama bukan sekadar aspek emosional atau tradisi, tetapi 
merupakan bagian dari fitrah manusia yang melekat sejak lahir. 

Agama berperan penting dalam membimbing manusia agar mampu menjalani 
kehidupan dengan nilai-nilai moral, etika, dan kasih sayang. Ia memberikan pedoman 
untuk mencapai kebahagiaan sejati, baik di dunia maupun di akhirat. Oleh karena itu, 
memahami konsep agama, motivasi manusia dalam beragama, serta manfaat agama bagi 
manusia menjadi hal yang sangat penting dalam rangka memperkuat keimanan dan 
ketakwaan (IAI Al-Khairat Pamekasan, 2019). Penulis akan membahas secara lebih 
mendalam mengenai konsep agama, motivasi manusia dalam beragama, kebutuhan 
manusia terhadap agama, serta manfaat agama bagi kehidupan manusia. Pembahasan 
ini diharapkan dapat memperkuat pemahaman bahwa agama memiliki posisi yang 
sangat penting dalam membentuk kepribadian, moral, dan arah hidup manusia. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena pembahasan dilakukan 



2907 

melalui analisis terhadap berbagai literatur terkait konsep agama, motivasi beragama, 
serta kebutuhan manusia terhadap agama dalam kehidupan modern (Bauto,2014).  
Penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data, yaitu. Sumber Primer, berupa, buku-
buku pokok yang membahas ilmu agama dan filsafat agama, Artikel jurnal ilmiah 
(Zulkifli et al, 2024). Pengumpulan data dilakukan dengan Teknik Studi dokumentasi, yaitu 
mengumpulkan data dan informasi dari dokumen tertulis berupa buku, jurnal, e-book, 
dan artikel ilmiah Teknik membaca dan mencatat (reading and note-taking) terhadap 
konsep-konsep penting yang relevan dalam literatur.  

Analisis data dilakukan menggunakan Teknik yaitu reduksi data 
Menyortir berbagai literatur dan mengelompokkan informasi penting terkait konsep 
agama motivasi manusia beragama kebutuhan manusia terhadap agama manfaat agama 
bagi manusia dan penyajian data Menyusun data secara deskriptif agar mudah dipahami 
pembaca. penarikan kesimpulan Menyimpulkan peran agama dalam kehidupan modern 
secara objektif berdasarkan temuan literatur (Bachri, 2020). 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Secara etimologis, kata “agama” berasal dari bahasa Sanskerta yang berarti “tidak 
kacau” atau “teratur”. Dalam bahasa Arab, agama dikenal dengan istilah ad-dīn yang 
berarti sistem kehidupan atau aturan yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, 
sesama manusia, dan alam semesta (Muktafi, 2016). Menurut pandangan Islam, agama 
adalah wahyu Allah yang diturunkan kepada para nabi untuk menjadi pedoman hidup 
manusia. Agama tidak hanya mengatur aspek ibadah, tetapi juga mencakup moral, 
sosial, ekonomi, dan politik. Dengan demikian, agama merupakan sistem nilai yang 
menyeluruh untuk membentuk pribadi yang beriman dan bertakwa. 

 
Substansi yang Disembah 

Substansi ini menjadi pembeda utama dalam pengelompokan atau kategorisasi 
agama, karena ia berkaitan langsung dengan bagaimana suatu agama memandang 
realitas tertinggi dan bagaimana manusia harus berelasi dengannya. Misalnya, ada 
agama yang mengajarkan monoteisme (penyembahan kepada satu Tuhan), politeisme 
(penyembahan kepada banyak dewa), bahkan ada juga yang bersifat non-teistik, seperti 
dalam beberapa aliran Buddhisme yang tidak mengenal Tuhan personal, tetapi lebih 
menekankan pencapaian kesadaran atau pencerahan. 

Dalam konteks Islam, substansi yang disembah adalah Allah SWT, Tuhan Yang 
Maha Esa, tidak beranak dan tidak diperanakkan, serta tidak ada sesuatu pun yang 
menyerupai-Nya. Konsep ini dikenal sebagai tauhid, yakni keyakinan dan pengakuan 
terhadap keesaan Allah dalam zat, sifat, dan perbuatan-Nya. Islam menegaskan bahwa 
hanya Allah yang berhak disembah, dan segala bentuk penyembahan kepada selain-Nya 
dianggap sebagai syirik atau perbuatan menyekutukan Tuhan. Sebagaiman dalam Al- 
Qur’an surah Al-Ikhlas : “ katakanlah Allah itu satu. Allah tempat meminta segala sesuatu. 
Tidak beranak dan tidak diperanakkan. Dan tidak ada yang setara dengan dia”. (QS. Al-Ikhlas 1 
4). Dalam ajaran Islam kita dapat pahami bahwa penyembahan hanya kepada Allah 
karna hanya dialah yang satu yang maha memiliki kekuatan.  Karena itu, dalam 
kerangka berpikir Islam, pembeda antara agama yang benar dan yang menyimpang 
bukan hanya dilihat dari keberadaan unsur spiritual atau ibadahnya, melainkan dari 
kepada siapa ibadah itu ditujukan. Ada agama yang dianggap mentauhidkan Allah, dan 
ada pula yang memusyrikkan Allah dengan menyekutukan-Nya melalui penyembahan 
terhadap makhluk, simbol, atau kekuatan lain selain Dia. 



2908 

Dengan memahami substansi yang disembah, kita dapat menelusuri inti dari 
setiap agama, sekaligus memahami bagaimana pandangan agama tertentu termasuk 
Islam menilai atau merespons keberadaan agama-agama lain dalam perspektif teologis. 

 
Kitab Suci 

Kitab suci memegang peranan sentral dalam pembentukan identitas, praktik, dan 
tata nilai sebuah agama. Selain berfungsi sebagai kumpulan ajaran normatif, kitab-kitab 
tersebut sering kali menjadi referensi hukum, etika, ritus, serta sumber legitimasi 
spiritual bagi komunitas beragama. Karena itu, keberadaan kitab suci kerap dijadikan 
salah satu ciri pembeda antara agama yang tersusun secara institusional dan sekumpulan 
kepercayaan/ritual yang lebih longgar. Secara tradisional, kitab suci di dunia dapat 
diklasifikasikan berdasarkan asal-usul dan sifat pewahyuannya. Dua kategori utama 
yang umum dipakai adalah agama Samawiyang dikatakan menerima wahyu ilahi 
langsung dan agama Tabi’i yang berkembang lebih melalui tradisi, wahyu personal, 
ajaran filsafat, atau himpunan teks sakral yang dihasilkan oleh komunitas spiritual. 

Pada kelompok agama Samawi, kitab dianggap sebagai muatan wahyu yang 
disampaikan kepada nabi atau utusan. Contohnya, tradisi Yahudi menempatkan Taurat 
(Torah) sebagai fondasi hukum dan narasi historis; tradisi Kristen memaknai Injil dan 
himpunan kitab Perjanjian Lama–Baru sebagai pusat berita keselamatan; sedangkan 
umat Islam menjadikan Al‑Qur’an sebagai kitab petunjuk yang menyentuh aspek 
teologi, moral, ibadah, dan hukum. Dalam ketiga tradisi tersebut, teks suci bukan hanya 
bahan bacaan religius, tetapi juga dijadikan rujukan dalam pembentukan norma sosial 
dan institusi keagamaan. Bagi umat Islam, al-Qur`an adalah kitab suci dan sumber ajaran 
yang paling utama. al-Qur`an yang berupa perkataan Allah dalam bentuk tulisan, 
diturunkan kepada Nabi yang terakhir Muhammad SAW.  

Allah menurunkan al-Qur`an sebagai bentuk wahyu kepada Nabi 
MuhammadSAW yang tidak seorangpun selainnya dapat mengetahui dan merasakan 
kapan dan bagaimana proses penerimaannya (Ahmad et al., 2016).  Di sisi lain, 
agama‑agama yang diklasifikasikan sebagai Tabi’i (atau tradisi non‑wahyu dalam 
pengertian samawi) memiliki pola pembentukan kitab yang berbeda. Misalnya, Weda 
dalam Hindu muncul sebagai kumpulan mantram, ritual, dan refleksi filosofis yang 
disusun dan diwariskan secara lisan sebelum dibukukan; istilah sruti menekankan aspek 
“yang didengar” (tradisi lisan yang dianggap ilahi atau suci oleh para resi).  

Tripitaka pada Buddhisme merekam ajaran Sang Buddha dan aturan komunitas 
monastik dalam format yang sistematis, sementara teks‑teks seperti Tao Te Ching dalam 
Taoisme atau Analek (Lunyu) dalam Konfusianisme lebih menonjolkan dimensi filsafat 
dan etika sosial ketimbang klaim wahyu eksplisit. Perbedaan asal dan otoritas kitab juga 
memengaruhi bagaimana teks tersebut dipakai dalam praktik keagamaan. Kitab yang 
dianggap wahyu ilahi sering diperlakukan dengan ritual pembacaan khusus, tafsirkan 
teks (ekségesis) jadi tradisi ilmiah tersendiri, dan muncul lembaga‑lembaga yang 
menafsirkan hukum yang terkandung. Sedangkan tradisi berbasis kebudayaan atau 
filsafat lebih menekankan komentar, interpretasi filosofis, serta adaptasi praksis sesuai 
konteks sosial dan historis. 

Penting juga diingat bahwa fungsi kitab suci tidak statis: ia terus diterjemahkan, 
ditafsirkan ulang, dan disandingan dengan pengalaman sejarah baru—mulai dari 
perdebatan teologis internal, reformasi sosial, hingga dialog antar‑agama. Oleh karena 
itu, mempelajari kitab suci berarti memeriksa tidak hanya isi teksnya, tetapi juga sejarah 
transmisi, praktik penafsiran, dan peranan sosial‑kulturalnya dalam membentuk 



2909 

identitas komunitas. Sebagai penutup, meskipun tidak semua sistem kepercayaan 
memiliki “kitab suci” dalam bentuk buku tunggal, hampir semua tradisi religius 
mengembangkan teks‑teks otoritatif atau himpunan aturan yang berfungsi sebagai 
pedoman. Memahami perbedaan asal, fungsi, dan dinamika penafsiran kitab‑kitab 
tersebut adalah kunci untuk mengkaji konsep agama secara komprehensif—baik dari 
perspektif sejarah, sosiologi, maupun teologi.diterimanya. 

 
Pembawa Ajaran 

Setiap agama memiliki sosok penting yang berperan sebagai pembawa ajaran atau 
tokoh sentral yang menyampaikan nilai-nilai keagamaan kepada umatnya. Dalam tradisi 
agama Samawi, pembawa ajaran ini disebut nabi atau rasul, yaitu individu yang dipilih 
dan diberi wahyu langsung oleh Tuhan untuk menyampaikan ajaran-Nya kepada 
manusia. Para nabi dan rasul bukan hanya sekadar komunikator ilahi, tetapi juga 
menjadi teladan moral dan pemimpin spiritual bagi umatny Kenabian merupakan 
konsep sentral dalam banyak agama-agama yang tersebar di seluruh dunia. Konsep ini 
merujuk pada wahyu ilahi yang diterima oleh individu tertentu, yang disebut sebagai 
nabi atau rasul, untuk menyampaikan pesan-pesan Tuhan kepada umat manusia (Hafiz 
et al., 2024).  

Contohnya dalam agama Islam, Nabi Muhammad SAW dipercaya sebagai nabi 
terakhir yang menerima wahyu Al-Qur’an melalui Malaikat Jibril. Beliau tidak hanya 
menyampaikan firman Allah, tetapi juga mencontohkan cara hidup Islami melalui 
sunnah (perilaku dan ucapan beliau) yang kemudian menjadi bagian penting dalam 
ajaran Islam. Dalam agama Yahudi, Nabi Musa (Moses) adalah tokoh utama yang 
menerima wahyu Taurat di Gunung Sinai, dan memimpin bangsa Israel keluar dari 
Mesir. Sedangkan dalam agama Kristen, Yesus Kristus (Isa Al-Masih) diyakini sebagai 
pembawa Injil, meskipun dalam perspektif Kristen ia tidak hanya dianggap nabi, tetapi 
juga sebagai Putra Tuhan dan Juru Selamat umat manusia. 

Di luar agama Samawi, dalam agama-agama Tabi’i atau non-Samawi, sosok 
pembawa ajaran biasanya tidak disebut nabi atau rasul, melainkan tokoh suci, guru 
agung, resi, atau filsuf spiritual. Mereka bukan dianggap menerima wahyu langsung dari 
Tuhan seperti dalam agama Samawi, tetapi memperoleh pencerahan atau kebijaksanaan 
melalui pengalaman batin, meditasi, atau pemahaman mendalam terhadap realitas 
spiritual. Sebagai contoh, dalam agama Hindu, ajaran-ajaran suci disampaikan oleh para 
resi atau rishi, yaitu orang-orang suci yang menerima ilham ilahi dalam bentuk Sruti 
(yang didengar) dan menyampaikannya secara lisan kepada generasi berikutnya. Para 
resi ini bukan nabi dalam arti wahyu personal, namun dihormati sebagai perantara 
antara dunia ilahi dan manusia. Dalam agama Buddha, tokoh sentralnya adalah 
Siddhartha Gautama atau Buddha Gautama, seorang pangeran yang mencapai 
pencerahan setelah melalui proses meditasi dan pencarian spiritual yang mendalam. Ia 
tidak menerima wahyu dari Tuhan, namun menemukan kebenaran universal melalui 
pengalaman langsung yang kemudian diajarkan kepada umat manusia melalui Dharma. 

Sementara itu, dalam ajaran Konghucu (Konfusianisme), Kong Zi (Confucius) 
adalah tokoh utama yang menyusun dan menyampaikan ajaran moral, etika, dan sosial 
yang menjadi dasar bagi tatanan kehidupan masyarakat Tiongkok dan sekitarnya. Ia 
dikenal sebagai guru besar yang menekankan pentingnya kebajikan, kesopanan, dan tata 
krama, namun tidak mengklaim menerima wahyu ilahi. Dalam Taoisme, Laozi dianggap 
sebagai pembawa ajaran Tao melalui karyanya Tao Te Ching, yang menjelaskan prinsip 
“jalan alam” (Tao) sebagai cara hidup selaras dengan alam semesta.  



2910 

Sedangkan dalam kepercayaan Shinto di Jepang, tidak dikenal satu tokoh sentral, 
namun ajaran Shinto berasal dari mitologi dan tradisi nenek moyang yang diturunkan 
dari generasi ke generasi. Dengan demikian, peran pembawa ajaran dalam berbagai 
agama sangat penting karena mereka menjadi jembatan antara ajaran spiritual dan 
kehidupan nyata. Walaupun berbeda sebutan dan cara, mereka sama-sama memiliki 
fungsi sebagai penyampai nilai-nilai luhur, pedoman hidup, serta inspirasi bagi umat 
dalam menjalankan keyakinannya. Pemahaman terhadap sosok pembawa ajaran ini 
penting dalam mengkaji konsep agama secara utuh, karena melalui merekalah ajaran-
ajaran suci diwariskan dan dipraktikkan sepanjang zaman. 

 
Pokok-Pokok Ajaran 

Setiap agama, baik yang bersumber dari wahyu ilahi (agama Samawi) maupun 
yang lahir dari hasil perenungan filosofis, tradisi leluhur, atau pengalaman spiritual 
kolektif (agama Tabi’i atau Ardi), memiliki seperangkat prinsip dasar yang membentuk 
kerangka keyakinan dan arah praktik keagamaannya. Prinsip-prinsip ini dikenal sebagai 
pokok-pokok ajaran, yaitu inti ajaran yang bersifat fundamental dan menjadi fondasi 
teologis, moral, serta spiritual bagi para pemeluknya (Sodikin, 2023). 

Pokok-pokok ajaran tersebut tidak hanya memuat konsep ketuhanan, tetapi juga 
mencakup pandangan tentang manusia, alam semesta, tujuan hidup, hubungan 
antarmanusia, serta tata cara ibadah dan etika sosial. Dalam tradisi keagamaan, pokok 
ajaran ini sering dikategorikan sebagai dogma, yakni ajaran-ajaran esensial yang tidak 
dapat dinegosiasikan dan harus diterima secara penuh oleh setiap penganut agama, 
meskipun tidak selalu dapat dijelaskan atau dinalar secara rasional. Dogma bersifat 
mengikat dan menjadi syarat utama keabsahan iman seseorang dalam suatu agama. 

Misalnya, dalam agama Islam terdapat enam rukun iman yang menjadi fondasi 
kepercayaan, seperti iman kepada Allah, malaikat, kitab-kitab-Nya, para rasul, hari 
kiamat, dan takdir. Dalam Kekristenan, dikenal pengakuan iman terhadap Tritunggal 
Mahakudus, keselamatan melalui Yesus Kristus, serta kehidupan kekal. Dalam tradisi 
Hindu, pokok ajarannya mencakup kepercayaan pada Brahman (realitas tertinggi), 
hukum karma, reinkarnasi, dan pembebasan (moksha). Sedangkan dalam agama 
Buddha, terdapat Empat Kebenaran Mulia dan Jalan Tengah Berunsur Delapan (Jalur 
Berunsur Delapan) sebagai inti ajaran spiritual menuju pencerahan. 

Meskipun terdapat perbedaan konseptual dan teologis antaragama, seluruh 
pokok ajaran tersebut pada dasarnya bertujuan untuk membimbing manusia menuju 
kehidupan yang lebih baik, baik secara individu maupun kolektif, serta mendekatkan 
diri kepada kebenaran tertinggi sesuai dengan pandangan masing-masing agama. Oleh 
karena itu, pemahaman terhadap pokok-pokok ajaran bukan hanya penting dalam 
konteks keimanan pribadi, tetapi juga menjadi kunci dalam membangun sikap saling 
menghargai antarumat beragama. 

 
Motivasi Manusia Beragama 

Motivasi manusia dalam beragama dapat dilihat dari beberapa sudut pandang 
antara lain Motivasi Spiritual manusia memiliki naluri untuk mencari makna hidup dan 
kedekatan dengan Sang Pencipta. Motivasi Psikologis agama memberikan rasa aman, 
tenang, dan harapan ketika manusia menghadapi kesulitan. Motivasi Sosial agama 
menjadi sarana untuk membangun solidaritas, toleransi, dan keadilan dalam 
masyarakat. Motivasi Moral agama menjadi pedoman dalam membedakan yang baik 
dan buruk, benar dan salah. 



2911 

Sebagaimana firman Allah SWT dalam QS. Ar-Rum (30:30): 

ِۚ ذَ   ِ ٱلهتِي فطََرَ ٱلنهاسَ عَليَۡهَاۚ لََ تبَۡدِيلَ لِخَلۡقِ ٱللَّه ينِ حَنيِفٗاۚ فطِۡرَتَ ٱللَّه كِنه أكَۡثرََ ٱلنهاسِ لََ  فأَقَمِۡ وَجۡهَكَ لِلد ِ ينُ ٱلۡقيَ مُِ وَلَ  لِكَ ٱلد ِ

 يعَۡلمَُونَ   
“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah; (tetaplah atas) fitrah 
Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu.”  
 
Ayat ini menunjukkan bahwa beragama adalah fitrah manusia yang dibawa sejak 

lahir. Allah telah menciptakan manusia sebagai makhluk yang memiliki kesempurnaan 
secara paripurna dibanding dengan makhluk ciptaan Allah yang lainnya. Sebagai 
konsekuensi dari kesempurnaan penciptaannya, manusia juga dilahirkan dalam 
keadaan fitrah dan memiliki insting dalam beragama, namun dikemudian orang tersebut 
majusi, nasrani, ataupun islam, hal ini juga sesuai dengan hadist yang Nabi sampaikan. 
Karena telah dibuktikan bahwa manusia memang dalam dunia ini ini dan dikehidupan 
sehari - hari memang membutuhkan agama dan membutuhkan tempat untuk bersandar, 
dalam hal ini ialah Tuhan (Khoiri, 2021). 

Motivasi berasal dari bahasa Inggris motivation yang kata kerjanya adalah 
motivate yang berarti "to provide with motives, as the character in a story or play yang 
artinya sebagai karakter dalam cerita atau permainan". Motivasi adalah dorongan yang 
menyebabkan seseorang melakukan perbuatan (Asna et al., 2025). 

Kebutuhan untuk beragama adalah kebutuhan spritual dan berlandaskan pada 
fitrah manusia. Allah berfirman:  

"Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada Agama (Allah); (tetapkanlah atas 
fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada perubahan pada fitrah 
Allah (itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui (Q.S Ar Rum: 30) 

Agama bisa dikatakan sebagai faktor genetik spiritual dalam diri manusia. Agama 
yang membuat seseorang cenderung untuk selalu melakukan kebaikan dan menjauhi 
semua keburukan. Dorongan beragama merupakan dorongan jiwa yang alami dalam 
karakter penciptaan manusia. Karena dalam kedalaman jiwanya manusia merasakan 
dorongan yang mendorongnya untuk berfikir dan mengetahui penciptanya dan pencipta 
alam semesta ini, memikirkan cara beribadah kepada-Nya, meminta pertolongan-Nya 
ketika berada dalam kesulitan atau tertimpa musibah dan ia akan merasakan rasa aman 
dan ketenangan dalam perlindungan dan pemeliharaan-Nya.  

Dari pendapat tersebut maka dapat disimpulkan bahwa motivasi beragama 
merupakan kekuatan yang menggerakkan seseorang untuk merespon pranata ke-
tuhanan sehingga orang tersebut mampu mengungkapkan dalam bentuk pemikiran dan 
perbuatan. Agama sering dihubungkan dengan masalah yang menjadi perhatian utama 
kehidupan, seperti pencarian makna hidup, penderitaan, kematian dan hal-hal serupa 
yang dianggap berkaitan dengan eksistensi hidup manusia. Agama merupakan urusan 
yang sangat pribadi dan personal karena berhubungan dengan kepercayaan dan 
keyakinan antara manusia dan pencipta-Nya. Motivasi beragama merupakan salah satu 
bagian yang tidak terlupakan dalam pembangunan psikologis manusia, di mana dengan 
beragama seseorang merasakan spirit sebagai bagian dari kebutuhannya terhadap 
agama. Motivasi beragama tidak muncul tiba-tiba, tetapi banyak dipengaruhi kesadaran 
akan pentingnya dimensi lain dalam kerohanian.  

Upaya penghindaran diri dari bahaya, perasaan dosa dan bersalah, biasanya 
seiring dengan hadirnya dimensi spiritualitas agama yang dipercaya sebagai salah satu 
solusi yang dapat mengatasi persoalan-persoalan yang menghinggapi diri. Motivasi 
memiliki empat peran dalam kehidupan.  Pertama, berfungsi sebagai pendorong 



2912 

manusia dalam berbuat sesuatu, sehingga menjadi unsur penting dari tingkah laku dan 
tindakan manusia. Kedua, motivasi berfungsi untuk menentukan arah dan tujuan.  

Ketiga, motivasi berfungsi sebagai penyeleksi atas perbuatan yang akan 
dilakukan oleh manusia baik atau buruk, sehingga tindakannya selektif. Dan, keempat, 
motivasi berfungsi sebagai penguji sikap manusia dalam beramal, benar atau salah, 
sehingga bisa dilihat kebenaran atau kesalahan yang bersifat emosional dan subyektif 
seperti “kehadiran Tuhan.” Itulah sebabnya mengapa orang akhirnya memiliki 
kecenderungan terhadap agama yang kemudian melahirkan tingkah laku keagamaan. 
Tingginya dorongan atau motivasi beragama dapat terlihat dalam beberapa bentuk, di 
antaranya Motivasi beragama yang timbul dari keinginan untuk meraih surga dan 
menghindari azab neraka. Jenis motivasi ini mampu mendorong individu mencapai 
ketenangan jiwa serta membantu mereka terbebas dari gangguan atau masalah 
psikologis. Motivasi beragama yang didorong oleh keinginan untuk mendekatkan diri 
kepada Allah memiliki kualitas yang lebih tinggi dibandingkan dengan motivasi 
sebelumnya.  

Pada tingkat ini, dorongan seseorang untuk menjalani agama berakar pada 
keinginan tulus untuk mengabdikan diri kepada Allah sepenuhnya. Tujuannya adalah 
untuk mencapai nilai-nilai ibadah dan mendekatkan diri kepada Allah, bukan semata-
mata karena harapan akan surga atau ketakutan terhadap neraka. Motivasi beragama 
yang muncul dari keinginan untuk meraih keridhaan dan cinta Allah dalam hidupnya 
Motivasi ini dilandasi oleh rasa ikhlas kepadaAllah, di mana ibadah dan pengamalan 
agama dilakukan semata-mata demi mendapatkan keridhaan dan kecintaan-Nya, tanpa 
dipengaruhi oleh kepentingan pribadi lainnya. Motivasi beragama yang dilandasi oleh 
keinginan untuk mencapai kesejahteraan dan kebahagiaan hidup. Dalam hal ini, 
individu melihat agama sebagai kebutuhan yang mendasar dan esensial dalam 
hidupnya, bukan sebagai kewajiban atau beban. Motivasi ini membuat seseorang 
merasakan\bahwa agama adalah bagian integral dari hidup yang mendukung 
tercapainya kedamaian dan kesejahteraan (Asna et al., 2025). 

 
Kebutuhan Manusia Terhadap Agama 

Kebutuhan manusia terhadap agama bersifat mendasar karena agama 
memberikan arah, tujuan, dan makna hidup. Ada tiga bentuk kebutuhan utama manusia 
terhadap agama anatar lain Kebutuhan Spiritual agama memenuhi kebutuhan manusia 
untuk berhubungan dengan Tuhan.  

Kebutuhan Moral agama menjadi sumber nilai dan etika yang membimbing 
perilaku manusia. Kebutuhan Sosial agama mengajarkan hidup rukun, tolong-
menolong, dan saling menghargai antar sesama. Tanpa agama, manusia cenderung 
kehilangan arah dan mudah terjerumus dalam kehampaan moral serta krisis nilai. 
Menurut Ath- Thanwi dalam buku Kasyaf Isthilahat Al- Funun disebutkan bahwa agama 
merupakanintisari Tuhan yang mengarahkan orangorang berakal dengan kemauan 
mereka sendiri untuk memperoleh kesejahteraan hidup di dunia dan di akhirat. Agama 
bisa digunakan untuk menyebut agama semua nabi dan khusus untuk Islam saja. Agama 
dihubungkan dengan Allah karena ia merupakan sumbernya, dihubungkan kepada para 
nabi karena mereka sebagai perantara kemunculannya, dihubungkan kepada umat 
karena mereka memeluk dan mematuhinya. (Henny Anggraeni, 2024) 

Manusia membutuhkan agama karena agama merupakan pedoman hidup yang 
memberikan arah dan makna bagi setiap langkah kehidupan. Menurut Harun Nasution, 
agama adalah suatu sistem yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama 



2913 

manusia, dan lingkungannya, sehingga dengan agama manusia memperoleh 
keseimbangan hidup yang utuh. Sementara itu, menurut Jalaluddin dalam Psikologi 
Agama, agama berfungsi memberikan rasa tenteram, motivasi, dan kontrol moral bagi 
manusia dalam menjalani kehidupannya. Bahkan Emile Durkheim, seorang sosiolog 
Barat, menegaskan bahwa agama memiliki peran penting dalam mempersatukan 
masyarakat serta memberikan kekuatan kolektif yang mampu mengendalikan perilaku 
individu. Dengan demikian, agama tidak hanya penting bagi kehidupan spiritual, tetapi 
juga menjadi dasar moral, sosial, dan budaya yang mengikat manusia dalam kehidupan 
bermasyarakat.  

Tanpa agama, manusia akan kehilangan arah, sulit membedakan antara 
kebenaran dan kesesatan, serta rentan terjebak dalam kekosongan makna hidup, karena 
itulah agama menjadi kebutuhan fundamental yang tidak dapat dipisahkan dari 
eksistensi manusia. Kebutuhan manusia terhadap agama merupakan salah satu 
kebutuhan mendasar yang melekat dalam diri setiap individu. Sejak awal kehidupan, 
manusia selalu mencari makna dan tujuan dari keberadaannya. Dalam proses pencarian 
itu, agama hadir sebagai pedoman yang memberikan arah, nilai, dan makna hidup. 

Agama bukan sekadar sistem kepercayaan, melainkan juga kebutuhan spiritual 
yang membantu manusia menemukan ketenangan batin, mengatur hubungan dengan 
sesama, serta menuntun kepada kehidupan yang bermoral dan bermakna. Meskipun 
manusia modern hidup di tengah kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, kebutuhan 
terhadap agama tidak pernah hilang. Justru, di tengah hiruk pikuk kehidupan dan 
tantangan moral zaman sekarang, agama menjadi tempat kembali bagi manusia untuk 
menemukan keseimbangan antara aspek material dan spiritual. Tanpa agama, manusia 
mudah kehilangan orientasi hidup dan nilai-nilai kemanusiaan yang hakiki. 

 
PEMBAHASAN 
Implementasi Nilai-Nilai Agama Dalam Lembaga Pendidikan Untuk Meningkatkan 
Tanggung Jawab Dan Akhlak Peserta Didik 

Ketika manusia berada dalam keadaan terdesak, kehilangan kendali, atau 
menghadapi situasi yang mengancam jiwa, seperti bencana, sakit kritis, atau 
ketidakberdayaan total, pada saat itulah kesadaran ketuhanan muncul secara spontan 
tanpa rekayasa. Fenomena psikologis ini menunjukkan bahwa fitrah kepada Tuhan tidak 
dapat terhapus sepenuhnya dari lubuk hati manusia, meskipun secara kognitif atau 
ideologis ia berusaha menolaknya. Begitu ancaman hilang, beberapa orang mungkin 
kembali menyangkal keberadaan Tuhan, tetapi pengalaman spiritual spontan yang 
muncul pada masa genting tersebut menjadi bukti kuat bahwa kebutuhan beragama 
adalah bagian esensial dari eksistensi manusia. Dengan demikian, kelemahan dan 
keterbatasan manusia justru mempertegas urgensi agama sebagai pedoman yang 
mengarahkan akal, menenangkan jiwa, serta membimbing manusia agar tetap berada 
pada jalan yang benar dalam menghadapi dinamika kehidupan. 

Al-Quran pun menggambarkan realitas psikologis ini dalam Surah Yunus ayat 
12, bahwa ketika manusia ditimpa bahaya, mereka segera memohon kepada Allah 
dengan sungguh-sungguh; namun ketika bahaya itu dihilangkan, sebagian kembali 
melupakan-Nya seakan-akan tidak pernah memohon pertolongan sebelumnya. 
Fenomena ini menunjukkan bahwa kebutuhan manusia terhadap Tuhan adalah fitrah 
yang terpendam, yang akan muncul secara spontan ketika manusia tidak lagi mampu 
bersandar pada kekuatan lain selain kekuatan ilahi.  

 



2914 

Dengan demikian, agama hadir sebagai tuntunan bagi manusia untuk senantiasa 
menyadari keterbatasannya, memurnikan ketergantungan kepada Tuhan, sekaligus 
menata kehidupan agar tidak hanya mendekat kepada-Nya di saat sulit, tetapi juga 
dalam kondisi lapang. Selain itu, kelemahan manusia yang bersifat psiko-spiritual, 
seperti kecemasan, ketakutan, kesedihan, dan rasa hampa, juga menjadi latar belakang 
perlunya agama dalam hidup. Agama membantu menenangkan jiwa melalui penguatan 
keyakinan, ritual ibadah, dan nilai-nilai moral yang meneguhkan hati. Tanpa bimbingan 
agama, kekosongan spiritual dapat menyebabkan manusia terjerumus pada perilaku 
menyimpang, pelarian negatif, atau krisis identitas. Oleh karena itu, agama berfungsi 
sebagai obat batin yang menyeimbangkan akal, emosi, dan perilaku, sehingga manusia 
dapat menjalani hidup dengan lebih bermakna, bermartabat, serta terarah menuju tujuan 
akhir yang hakiki, yakni kebahagiaan dunia dan keselamatan akhirat. 

Al-Qur’an pun menjelaskan fenomena tersebut dalam Surah Luqman ayat 32, 
ketika manusia berada dalam badai lautan dan hampir binasa, mereka berdoa kepada 
Allah dengan penuh keikhlasan. Namun setelah diselamatkan, sebagian dari mereka 
kembali mempersekutukan-Nya. Ayat ini memberi gambaran bahwa fitrah 
keberagamaan tetap tertanam dalam hati manusia, dan sering kali tampak paling jelas 
ketika manusia berada dalam keadaan lemah dan tidak berdaya. Oleh karena itu, 
kebutuhan manusia terhadap agama bukan hanya sekadar faktor budaya atau konstruksi 
sosial, tetapi merupakan refleksi dari kerinduan jiwa yang terdalam untuk kembali 
kepada Sang Pencipta. Agama menjadi jalan untuk menaklukkan hawa nafsu, 
menghindari tindakan destruktif, serta membimbing individu menuju kehidupan yang 
bermoral dan penuh nilai. Tanpa pedoman agama, manusia akan cenderung bertindak 
berdasarkan hawa nafsu, ego, dan dorongan-dorongan hedonistik yang dapat merusak 
diri sendiri maupun masyarakat. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa manusia 
membutuhkan agama karena agama menuntun pada kebenaran, menjaga stabilitas 
moral, memberikan ketenangan batin, serta mengarahkan hidup kepada tujuan hakiki, 
yaitu kebahagiaan dunia dan keselamatan akhirat. 
 

KESIMPULAN 
Agama memiliki peran yang sangat fundamental dalam kehidupan manusia. 

Secara etimologis, agama adalah sistem nilai dan pedoman hidup yang mengatur 
hubungan manusia dengan Tuhan, sesama manusia, dan alam semesta. Substansi yang 
disembah menjadi pembeda utama antaragama, di mana Islam menegaskan keesaan 
Allah SWT sebagai inti ajarannya. Kitab suci berfungsi sebagai sumber wahyu dan 
pedoman moral yang mengarahkan perilaku manusia agar sesuai dengan kehendak 
Tuhan. Pembawa ajaran, seperti para nabi dan tokoh spiritual, menjadi perantara utama 
dalam penyampaian nilai-nilai ilahi kepada umat manusia, sementara pokok-pokok 
ajaran setiap agama memberikan fondasi teologis dan moral bagi pemeluknya. Selain itu, 
motivasi manusia dalam beragama timbul dari dorongan spiritual, psikologis, sosial, dan 
moral yang menjadi fitrah dasar manusia sejak diciptakan. Kebutuhan terhadap agama 
merupakan kebutuhan mendasar yang tidak bisa dihapuskan oleh kemajuan zaman. 
Agama memberikan ketenangan batin, arah hidup, dan pedoman moral bagi manusia 
dalam menjalani kehidupan di dunia. Tanpa agama, manusia akan kehilangan makna, 
tujuan, serta pedoman hidup yang benar. Oleh karena itu, agama tidak hanya menjadi 
simbol keimanan, tetapi juga fondasi dalam membangun kehidupan yang bermartabat, 
damai, dan seimbang antara dunia dan akhirat. 
 



2915 

DAFTAR PUSTAKA  
Ahmad, M., Yosef, M., Mohd, N., & Ibhraim, R. (2016). Antara Akal dan Wahyu dari 

Perspektif Islam. Jurnal Ulunnuha, 5, 71–79. 
https://pdfs.semanticscholar.org/0c46/e4635e5831bfc3790468384e8cd5aa600a79.
pdf 

Asna, A., Rahmadhani, A., Ginting, B., Maulidina, T., Kinanti, A. D., & Pohan, I. Y. (2025). 
Pengalaman, Motivasi, dan Fungsi Agama dalam Kehidupan. Inovasi Pendidikan 
Nusantara, 6(1). https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

Caniago, S. S., Pasaribu, M., & Pohan, S. (2025). The Role of Teachers in Schools in 
Fostering Social Relationships of Students. Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi 
Kependidikan dan Keislaman, 14(2), 479-492. 

Daksanugraha, S., Rayhan Eryanto, M., Haris Gymnastiar, I., Kusuma, S. C., Rizqi, M., & 
Rafiansyah, D. (2025). The Function Of Religion in Human Life Fungsi Agama 
dalam Kehidupan Umat Manusia. Jursih, 3(1), 349–355. 
https://doi.org/10.3342/jursih.v3i1.194 

Hafiz, A., Romdaniah, L., Ahmad Nizar, R., & Mauliza, S. (2024). Konsep Kenabian dan 
Ajaran Moral dalam Agama-Agama. Rayah Al-Islam, 8(1), 66–79. 
https://doi.org/10.37274/rais.v8i1.912 

IAI Al-Khairat Pamekasan, F. (2019). Peran Agama dalam Pembentukan Karakter Pada 
Lembaga Pendidikan. FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan Dan Manajemen Islam, 9(1). 

Jambak, S., Rudhani, G. H., Manurung, A. S., & Saragih, Y. (2025). The Transformation of 
the Colonial Press System into the Modern Era: A Qualitative Approach to the Role 
of the Media in Social Change. Komunika, 21(02), 13-19. 

Khoiri, A. (2021). Kutemukan Kebenaran: Psikologi Spiritual dan Motivasi Beragama 
Mualaf Dewasa. Jurnal Ilmiah Psikomuda Connectedness, 1(2). https://e 
journal.unimudasorong.ac.id/index.php/jipmc/article/view/1247 

Liswi, H. (2018). Kebutuhan Manusia Terhadap Agama. Jurnal Pencerahan, 12(2). 
Monto Bauto, L. (2014). Perspektif Agama dan Kebudayaan dalam Kehidupan 

Masyarakat Indonesia (Suatu Tinjauan Sosiologi Agama). Jurnal Pendidikan Ilmu 
Sosial,23(2).https://www.academia.edu/download/61936438/JURNAL_BUDA
YA20200129-55581cm54fh.pdf 

Muktafi. (2016). Islam Moderat dan Problem Isu Keislaman Kontemporer di Masjid 
Nasional Al-Akbar Surabaya. Tosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 6(2). 

Manurung, P., & Syahril, A. (2023). Strategi komunikasi efektif dalam pembelajaran 
pendidikan agama Islam Pesantren Darul Arafah. KomunikA, 19(02), 42-47. 

Pohan, S. (2025, March). ANALYSIS OF THE DEVELOPMENT OF THE CONCEPT OF 
RELIGIOUS CHARACTER OF STUDENTS IN THE MODERN 
MUHAMMADIYAH ISLAMIC BOARDING SCHOOL. In Proceeding International 
Seminar of Islamic Studies (pp. 2041-2047). 

Sunardin. (2021). Manusia Membutuhkan Agama di Masyarakat. Misykat Al-Anwar : 
Jurnal Kajian Islam Dan Masyarakat. https://doi.org/10.24853/ma.4.1.1-28 

Zulkifli, Syafruddin, & Rehani. (2024). Dimensi Jasmani dan Rohani dalam Perspektif Al-
Qur’an: Membangun Konsep Manusia Qur’ani. Jurnal Kajian Dan Pengembangan 
Umat,7(2). 

 


