
2935 
 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir        ISSN: 2774-8391 

  

  

Metode Pendekatan Nabi Muhammad dalam Mengajak  
Umatnya di Mekkah dan di Madinah Menjadi Pengikutnya 

 
 

Wahdania1, Rahmawati2 

  
1,2 Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, Indonesia 

Email: 1 daniaa7723@gmail.com, 2 rahmawati.harisa@uin-alauddin.ac.id 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji metode pendekatan Nabi Muhammad SAW 
dalam mengajak umatnya menjadi pengikut Islam pada periode Mekkah dan Madinah. 
Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library 
research), dengan sumber data utama berupa Al-Qur’an, hadis, kitab sirah nabawiyah, 
serta literatur akademik kontemporer yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa dakwah Nabi di Mekkah berfokus pada penanaman akidah, pembinaan akhlak, 
dan kesabaran, dengan metode dakwah sirriyah (sembunyi-sembunyi), bil hikmah, 
serta penyampaian ajaran secara bertahap. Sementara itu, dakwah Nabi di Madinah 
menekankan pada pembentukan masyarakat Islam melalui dakwah terbuka, ukhuwah 
Islamiyah, penyusunan Piagam Madinah, dan penerapan hukum syariah. Perbedaan 
pendekatan ini menunjukkan bahwa dakwah Nabi Muhammad SAW bersifat 
kontekstual, adaptif, dan sesuai dengan kondisi sosial yang dihadapi. Penelitian ini 
menegaskan bahwa fleksibilitas dan kebijaksanaan dalam dakwah merupakan kunci 
keberhasilan Rasulullah SAW dalam membangun umat dan masyarakat Islam. 

Kata Kunci: Madinah, Metode Dakwah, Mekkah, Nabi Muhammad SAW, Pendekatan 
Dakwah, Sirah Nabawiyah. 

 

ABSTRACT 

This research aims to examine the methods and approaches of Prophet Muhammad (peace be 
upon him) in inviting people to embrace Islam during the Meccan and Medinan periods. The 
study applies a qualitative method with a library research approach, using primary sources such 
as the Qur’an, Hadith, and Sirah Nabawiyah, along with relevant contemporary academic 
literature. The findings reveal that the Prophet’s mission in Mecca focused on instilling faith 
(aqidah), cultivating noble character, and fostering patience, through methods such as sirriyah 
(secret preaching), bil hikmah (wisdom), and gradual dissemination of teachings. In contrast, the 
Prophet’s mission in Medina emphasized building an Islamic society through open preaching, 
strengthening brotherhood (ukhuwah Islamiyah) between Muhajirun and Ansar, formulating 
the Constitution of Medina, and implementing Islamic law. These differences demonstrate that 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:daniaa7723@gmail.com
mailto:rahmawati.harisa@uin-alauddin.ac.id


2936 
 

the Prophet’s da’wah was contextual, adaptive, and responsive to the prevailing social 
conditions. This study concludes that flexibility and wisdom in da’wah were key to the Prophet’s 
success in guiding individuals and establishing an organized Islamic society. 
 
Keywords: Medina, Da'wah Method, Mecca, Prophet Muhammad SAW, Da'wah Approach, 
Sirah Nabawiyah. 

 

 

PENDAHULUAN 

Sejarah peradaban manusia diwarnai oleh munculnya berbagai figur besar yang 

membawa perubahan sosial, politik, maupun spiritual. Namun di antara sekian banyak 

tokoh besar yang pernah hidup, Nabi Muhammad SAW menempati posisi yang sangat 

unik dan istimewa. Ia bukan hanya seorang pemimpin agama, melainkan juga seorang 

pendidik, negarawan, sekaligus pembaharu yang mampu mengubah wajah masyarakat 

Arab dari zaman jahiliyah menuju masyarakat yang berlandaskan tauhid, akhlak, dan 

keadilan sosial. Perubahan besar ini tentu tidak terjadi secara instan, melainkan melalui 

proses dakwah yang penuh tantangan, strategi, serta metode pendekatan yang penuh 

hikmah. Menelusuri metode pendekatan Nabi Muhammad SAW dalam mengajak 

umatnya, baik ketika berada di Mekkah maupun setelah hijrah ke Madinah, merupakan 

hal yang sangat penting untuk dipahami. Hal ini tidak hanya relevan bagi umat Islam 

sebagai refleksi sejarah keagamaan, tetapi juga menjadi inspirasi universal tentang 

bagaimana menyampaikan pesan moral, spiritual, dan sosial di tengah kondisi 

masyarakat yang kompleks. 

Konteks Arab pra-Islam memberikan gambaran nyata mengenai betapa sulitnya 

tugas Nabi Muhammad SAW dalam menjalankan dakwah. Jazirah Arab kala itu 

merupakan wilayah dengan kondisi sosial-politik yang sangat berbeda dibandingkan 

dengan peradaban besar seperti Persia dan Romawi. Secara politik, bangsa Arab tidak 

memiliki pemerintahan terpusat, melainkan terpecah dalam sistem kesukuan. 

Kesukuan ini melahirkan budaya ‘ashabiyah atau fanatisme kesukuan yang kuat, 

sehingga setiap keputusan, perjanjian, bahkan konflik, sangat ditentukan oleh ikatan 

kabilah. Kondisi semacam ini membuat masyarakat Arab sulit menerima otoritas baru 

di luar kesepakatan kabilah mereka. Selain itu, kondisi sosial-keagamaan mereka 

diwarnai dengan praktik penyembahan berhala, animisme, dan politeisme. Ka‘bah 

yang sejatinya rumah tauhid peninggalan Nabi Ibrahim AS telah dipenuhi oleh ratusan 



2937 
 

berhala, yang menjadi pusat ritual keagamaan sekaligus pusat ekonomi. Para pedagang 

Quraisy memperoleh keuntungan besar dari aktivitas ziarah dan perdagangan yang 

terkait dengan ritual penyembahan berhala tersebut. Maka, kehadiran dakwah Nabi 

Muhammad SAW yang mengajak pada tauhid murni secara langsung mengguncang 

sistem kepercayaan sekaligus tatanan sosial-ekonomi masyarakat Mekkah. 

Dari sisi moral, masyarakat Arab jahiliyah juga menghadapi problem serius. 

Praktik perjudian, mabuk-mabukan, perzinaan, bahkan penguburan bayi perempuan 

hidup-hidup merupakan tradisi yang lumrah ditemui. Norma sosial pada masa itu 

sangat bergantung pada kekuatan suku dan status ekonomi. Kaum miskin, budak, dan 

perempuan sering kali menjadi kelompok yang tertindas tanpa memiliki hak dan 

martabat yang jelas. Dalam situasi seperti inilah, risalah Nabi Muhammad SAW hadir 

membawa ajaran tentang keadilan, kesetaraan, dan kasih sayang. Dakwah Islam yang 

mengajarkan tauhid dan keadilan sosial jelas berhadapan dengan tradisi jahiliyah yang 

sudah mengakar. Oleh karena itu, metode pendekatan Nabi dalam mengajak umatnya 

pada periode Mekkah penuh dengan kesabaran, hikmah, serta strategi dakwah yang 

menekankan aspek keimanan dan akhlak. 

Periode dakwah di Mekkah berlangsung selama kurang lebih 13 tahun. Pada 

masa ini, fokus utama Nabi Muhammad SAW adalah membangun fondasi keimanan 

tauhid. Dakwah dilakukan secara bertahap, dimulai dengan dakwah secara sembunyi-

sembunyi kepada orang-orang terdekat. Metode pendekatan ini menunjukkan strategi 

Nabi yang sangat bijaksana: beliau memahami kondisi masyarakat Quraisy yang sangat 

sensitif terhadap ide baru yang berpotensi mengguncang tatanan sosial mereka. Oleh 

karena itu, pendekatan personal menjadi cara yang paling efektif di awal dakwah. Nabi 

mulai dengan mengajak keluarga dekat, sahabat karib, dan orang-orang yang memiliki 

hati bersih serta kesiapan menerima kebenaran. Hasilnya, sejumlah tokoh penting 

seperti Abu Bakar ash-Shiddiq, Ali bin Abi Thalib, Khadijah, dan Zaid bin Haritsah 

menjadi pengikut awal Islam yang kelak memainkan peran besar dalam sejarah 

dakwah. 

Setelah dakwah sembunyi-sembunyi berlangsung selama tiga tahun, Nabi 

kemudian menerima perintah Allah untuk berdakwah secara terbuka. Pada titik inilah 

tantangan semakin berat. Kaum Quraisy memandang seruan Nabi sebagai ancaman, 



2938 
 

baik secara ideologis maupun ekonomis. Mereka melakukan berbagai cara untuk 

menghentikan dakwah: mulai dari ejekan, intimidasi, siksaan, hingga upaya 

pembunuhan. Akan tetapi, metode Nabi dalam menghadapi tantangan ini tetap 

konsisten dengan prinsip kesabaran dan keteguhan. Beliau tidak membalas kekerasan 

dengan kekerasan, melainkan menekankan akhlak mulia dan keteguhan iman. Strategi 

ini tidak hanya menjaga keselamatan pengikut Islam yang masih kecil jumlahnya, 

tetapi juga memperlihatkan teladan moral yang menggetarkan hati banyak orang. 

Situasi dakwah di Mekkah kontras dengan dakwah di Madinah. Setelah hijrah, 

Nabi Muhammad SAW menghadapi masyarakat yang jauh lebih heterogen. Madinah 

dihuni oleh kaum Muslim Muhajirin dari Mekkah, kaum Anshar dari suku Aus dan 

Khazraj, serta komunitas Yahudi yang memiliki posisi sosial dan ekonomi penting. 

Kondisi ini menuntut Nabi untuk mengembangkan metode pendekatan yang berbeda. 

Jika di Mekkah fokusnya adalah penguatan iman dan kesabaran menghadapi 

penindasan, maka di Madinah Nabi berperan sebagai pemimpin politik sekaligus 

kepala negara. Salah satu langkah terpenting beliau adalah membangun Piagam 

Madinah, sebuah konstitusi yang mengatur hubungan antar-komunitas dengan prinsip 

toleransi, keadilan, dan saling menghormati. Melalui piagam ini, Nabi berhasil 

menciptakan tata kelola masyarakat yang harmonis meskipun berbeda latar belakang 

agama dan suku. 

Selain itu, metode dakwah Nabi di Madinah lebih menekankan pada aspek 

sosial, politik, dan hukum. Ajaran Islam mulai diimplementasikan dalam bentuk sistem 

sosial yang konkret: aturan muamalah, hukum keluarga, hukum perang, serta prinsip-

prinsip keadilan dalam kehidupan bermasyarakat. Dakwah di Madinah bukan hanya 

mengajarkan akidah, melainkan juga membangun struktur masyarakat Islam yang adil 

dan beradab. Nabi Muhammad SAW menggunakan pendekatan persuasif, dialogis, 

dan musyawarah dalam menyelesaikan konflik antar suku. Beliau juga menunjukkan 

sikap toleran terhadap komunitas Yahudi dan non-Muslim, selama mereka tidak 

melakukan pengkhianatan. Pendekatan inklusif semacam ini memperlihatkan 

kebijaksanaan Nabi dalam mengelola masyarakat plural. 

Kajian mengenai metode pendekatan Nabi Muhammad SAW di Mekkah dan 

Madinah menjadi sangat penting, tidak hanya dalam konteks sejarah, tetapi juga untuk 



2939 
 

menjawab tantangan zaman modern. Dunia saat ini dihadapkan pada krisis moral, 

perpecahan sosial, dan konflik identitas. Banyak masyarakat mengalami degradasi nilai 

akibat arus globalisasi dan modernisasi yang sering kali mengikis spiritualitas. Dalam 

konteks inilah, metode dakwah Nabi Muhammad SAW menjadi teladan. Kesabaran 

beliau di Mekkah mengajarkan arti perjuangan ideologis tanpa kekerasan, sementara 

kepemimpinan beliau di Madinah menunjukkan pentingnya membangun tatanan 

sosial-politik yang berlandaskan keadilan dan toleransi. 

Dengan demikian, penelitian tentang metode pendekatan Nabi Muhammad 

SAW dalam mengajak umatnya di Mekkah dan Madinah tidak sekadar memotret 

peristiwa historis, melainkan juga memberikan inspirasi aplikatif bagi kehidupan 

kontemporer. Pendekatan Nabi yang penuh hikmah, kelembutan, dan kebijaksanaan 

menjadi pelajaran universal tentang bagaimana sebuah ide besar bisa diterima oleh 

masyarakat, meski awalnya ditentang dengan keras. Hal ini relevan tidak hanya untuk 

bidang dakwah Islam, tetapi juga untuk pendidikan, kepemimpinan, serta komunikasi 

sosial pada umumnya. Oleh karena itu, penulis merasa penting untuk mengangkat 

kajian ini secara mendalam, dengan harapan dapat memberikan pemahaman 

komprehensif mengenai strategi dakwah Nabi dan relevansinya bagi umat manusia 

sepanjang masa. 

Kajian tentang metode pendekatan Nabi Muhammad SAW dalam mengajak 

umatnya di Mekkah dan Madinah bukan sekadar penelitian sejarah biasa, melainkan 

sebuah usaha untuk menggali nilai-nilai universal yang terkandung dalam perjalanan 

dakwah beliau. Urgensi penelitian ini dapat dilihat dari berbagai sudut pandang. 

Pertama, dari sisi teologis, perjalanan dakwah Nabi merupakan bagian integral dari 

sirah nabawiyah yang menjadi sumber keteladanan bagi umat Islam. Allah SWT dalam 

Al-Qur’an berfirman bahwa pada diri Rasulullah terdapat teladan yang baik bagi 

orang-orang yang beriman. Artinya, memahami bagaimana Nabi menghadapi 

tantangan, mengelola perbedaan, serta membangun tatanan sosial menjadi keharusan 

bagi setiap Muslim yang ingin meneladani risalah beliau. 

Kedua, dari sisi historis, perbedaan situasi dakwah di Mekkah dan Madinah 

memberikan gambaran jelas tentang fleksibilitas dan kebijaksanaan Nabi dalam 

menyampaikan pesan Islam. Di Mekkah, Nabi berhadapan dengan masyarakat yang 



2940 
 

keras kepala, berorientasi pada status sosial, dan sangat bergantung pada sistem 

ekonomi berbasis penyembahan berhala. Di Madinah, beliau menghadapi masyarakat 

yang lebih heterogen dan plural, terdiri atas berbagai suku dan komunitas agama. 

Kedua kondisi ini menuntut metode dakwah yang berbeda, sehingga penelitian ini 

penting untuk menyingkap strategi Nabi dalam mengelola dinamika sosial yang 

beragam. 

Ketiga, dari sisi praktis, penelitian ini relevan dengan konteks kehidupan umat 

Islam masa kini. Dunia modern sedang menghadapi tantangan berupa krisis moral, 

disorientasi nilai, serta konflik sosial yang semakin kompleks. Arus globalisasi, 

kemajuan teknologi, serta media sosial menghadirkan peluang sekaligus ancaman bagi 

kehidupan beragama. Dalam situasi seperti ini, metode dakwah Nabi yang penuh 

dengan hikmah, kelembutan, toleransi, dan keadilan menjadi inspirasi yang tidak 

lekang oleh waktu. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan rujukan bagi para 

pendidik, dai, pemimpin, dan masyarakat luas dalam menyusun strategi dakwah dan 

pendidikan yang kontekstual dengan kondisi generasi modern. 

Keempat, dari sisi akademis, kajian tentang metode dakwah Nabi masih sangat 

luas dan terbuka untuk diteliti. Banyak penelitian sebelumnya hanya menyoroti aspek 

tertentu, seperti strategi komunikasi Nabi, atau relevansi kepemimpinan beliau di 

Madinah. Namun penelitian yang secara spesifik membandingkan metode pendekatan 

Nabi di Mekkah dan Madinah masih relatif terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini 

hadir untuk memperkaya khazanah akademik dalam bidang sejarah Islam, pendidikan 

Islam, dan komunikasi dakwah. 

Untuk memahami metode pendekatan Nabi Muhammad SAW dalam mengajak 

umatnya, penting untuk meninjau beberapa literatur yang relevan. Kajian tentang sirah 

nabawiyah telah banyak dilakukan oleh para ulama klasik maupun modern. Misalnya, 

karya monumental Ibnu Ishaq yang kemudian disusun ulang oleh Ibnu Hisyam 

menjadi salah satu rujukan utama dalam memahami perjalanan hidup Nabi. Dalam 

kitab tersebut, dijelaskan secara detail bagaimana Nabi memulai dakwah di Mekkah 

secara sembunyi-sembunyi, menghadapi tekanan Quraisy, hingga hijrah ke Madinah 

dan membangun masyarakat baru. 



2941 
 

Selain itu, karya al-Tabari dalam Tarikh al-Rusul wa al-Muluk memberikan 

gambaran kronologis tentang peristiwa-peristiwa penting dalam sejarah Islam awal. 

Dari literatur ini dapat diketahui bahwa dakwah Nabi tidak pernah terlepas dari 

konteks sosial-politik yang melingkupinya. Nabi menggunakan pendekatan bertahap, 

sesuai dengan kondisi masyarakat pada masanya. 

Dalam kajian modern, banyak sarjana Muslim maupun non-Muslim yang 

mengkaji kepemimpinan Nabi Muhammad SAW. Karen Armstrong, dalam bukunya 

Muhammad: A Prophet for Our Time, menekankan bahwa Nabi adalah figur yang berhasil 

mengubah masyarakat melalui strategi persuasif dan teladan moral, bukan melalui 

kekerasan. Armstrong menyoroti bahwa keberhasilan Nabi terletak pada 

kemampuannya memahami kondisi sosial masyarakat Arab dan memberikan solusi 

yang relevan dengan kebutuhan mereka. 

Sementara itu, Fazlur Rahman dalam Islam menekankan bahwa dakwah Nabi 

Muhammad SAW di Mekkah bertujuan membangun fondasi spiritual dan moral, 

sedangkan di Madinah beliau menekankan pembentukan masyarakat dan hukum. 

Fazlur Rahman menilai bahwa transformasi dakwah Nabi dari Mekkah ke Madinah 

merupakan bukti bahwa Islam adalah agama yang mampu beradaptasi dengan kondisi 

sosial, tanpa kehilangan esensi ajarannya. 

Nabi Muhammad SAW adalah figur sentral dalam sejarah peradaban Islam 

sekaligus pemimpin yang berhasil mentransformasikan masyarakat Arab Jahiliyah 

menjadi masyarakat berperadaban tinggi. Keberhasilan tersebut tentu tidak datang 

secara instan, melainkan melalui proses dakwah yang panjang, penuh tantangan, serta 

sarat dengan hikmah. Perjalanan dakwah Nabi terbagi dalam dua fase besar: fase 

Mekkah dan fase Madinah. Kedua fase ini tidak hanya berbeda dari segi tempat, tetapi 

juga memiliki perbedaan mendasar dalam konteks sosial, politik, dan budaya. 

Perbedaan inilah yang menjadikan strategi dakwah Nabi begitu beragam dan penuh 

pelajaran. Oleh karena itu, memahami metode pendekatan Nabi dalam mengajak 

umatnya di Mekkah dan Madinah sangat penting, bukan hanya untuk menambah 

wawasan sejarah, tetapi juga untuk mengambil teladan bagi praktik dakwah dan 

pendidikan Islam di masa kini. 



2942 
 

Kondisi masyarakat Mekkah sebelum Islam dikenal dengan sebutan masa 

Jahiliyah. Istilah ini bukan hanya merujuk pada kebodohan dalam arti tidak 

berpengetahuan, melainkan juga mencakup kebobrokan moral, kesewenang-wenangan 

sosial, dan penyimpangan akidah. Masyarakat Mekkah saat itu sangat bergantung pada 

sistem kabilah, yang menjadikan loyalitas kesukuan lebih penting daripada keadilan 

dan kebenaran. Penyembahan berhala menjadi tradisi yang mengakar, dengan Ka’bah 

dijadikan pusat ritual yang sesungguhnya sudah menyimpang dari ajaran tauhid Nabi 

Ibrahim. Praktik riba, perbudakan, dan penindasan terhadap kaum lemah adalah 

fenomena sosial yang lumrah. Kondisi inilah yang menjadi tantangan awal Nabi 

Muhammad SAW dalam menyampaikan risalah Islam. 

Metode dakwah Nabi di Mekkah pada awalnya dilakukan secara sembunyi-

sembunyi. Beliau memulai dari keluarga terdekat dan sahabat-sahabat yang paling 

percaya kepadanya. Hal ini menunjukkan bahwa Nabi menggunakan pendekatan 

bertahap dan penuh kehati-hatian, karena kondisi masyarakat Mekkah yang sangat 

keras menolak perubahan. Setelah dakwah mulai berkembang, barulah Nabi 

menyampaikannya secara terbuka, meskipun konsekuensinya adalah menghadapi 

penindasan, boikot, dan ancaman dari kaum Quraisy. Periode ini mengajarkan betapa 

pentingnya kesabaran, keteguhan prinsip, dan kejelasan misi dalam menyampaikan 

ajaran agama. 

Berbeda dengan Mekkah, Madinah (sebelumnya dikenal sebagai Yatsrib) 

memiliki kondisi sosial yang lebih majemuk. Penduduknya terdiri dari dua kelompok 

besar: suku Aus dan Khazraj dari kalangan Arab, serta komunitas Yahudi yang 

memiliki pengaruh besar di bidang ekonomi dan budaya. Ketika Nabi hijrah ke 

Madinah, beliau berhadapan dengan masyarakat yang membutuhkan figur pemimpin 

yang mampu menyatukan mereka. Dalam konteks inilah, dakwah Nabi di Madinah 

tidak hanya berfokus pada pembinaan akidah, tetapi juga pada pembangunan 

masyarakat yang adil, harmonis, dan teratur. Masjid Nabawi didirikan sebagai pusat 

ibadah sekaligus pusat pendidikan dan musyawarah. Piagam Madinah disusun untuk 

mengatur hubungan antar kelompok, menjamin kebebasan beragama, serta meletakkan 

prinsip persatuan di atas perbedaan suku dan agama. 



2943 
 

Kedua fase dakwah ini menunjukkan perbedaan strategi yang jelas. Di Mekkah, 

Nabi lebih menekankan pada penguatan spiritual, kesabaran, dan keteguhan akidah. 

Sedangkan di Madinah, beliau menekankan pada pembangunan sistem sosial, hukum, 

dan politik yang berlandaskan nilai-nilai Islam. Namun meskipun berbeda, keduanya 

memiliki tujuan yang sama: membimbing manusia menuju tauhid dan akhlak mulia. 

Dengan demikian, metode Nabi sangat kontekstual, sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat pada masing-masing situasi. 

Relevansi metode dakwah Nabi dengan kondisi masyarakat modern sangat 

besar. Dunia saat ini menghadapi berbagai tantangan, mulai dari degradasi moral, 

materialisme, hingga konflik antaragama. Dalam situasi seperti ini, pendekatan dakwah 

Nabi dapat dijadikan inspirasi. Di satu sisi, umat Islam perlu meneladani kesabaran 

dan keteguhan Nabi dalam menghadapi tantangan. Di sisi lain, umat juga harus 

mencontoh kebijaksanaan beliau dalam membangun masyarakat yang harmonis dan 

inklusif. Piagam Madinah, misalnya, dapat dijadikan model dalam membangun 

masyarakat plural yang menjunjung tinggi keadilan dan toleransi. 

Selain itu, perkembangan teknologi digital menghadirkan tantangan sekaligus 

peluang baru bagi dakwah Islam. Generasi modern, khususnya Generasi Z, sangat 

akrab dengan media sosial dan internet. Kondisi ini dapat dianalogikan dengan 

perbedaan situasi Mekkah dan Madinah pada masa Nabi. Seperti halnya Nabi 

menyesuaikan metode dakwah dengan kondisi masyarakat, umat Islam masa kini juga 

perlu menyesuaikan strategi dakwah dengan karakter generasi digital. Nilai-nilai 

kebijaksanaan, kesabaran, dan inklusivitas yang dicontohkan Nabi harus diwujudkan 

dalam bentuk konten dakwah yang menarik, informatif, dan sesuai dengan kebutuhan 

zaman. 

Dalam memahami metode pendekatan Nabi Muhammad SAW ketika mengajak 

umatnya untuk beriman, penting untuk melihat konteks sosial, politik, budaya, dan 

keagamaan yang melingkupi masyarakat Mekkah dan Madinah. Masyarakat Mekkah, 

sebelum datangnya Islam, hidup dalam struktur sosial yang sangat dipengaruhi oleh 

kabilah-kabilah besar seperti Quraisy. Tradisi kesukuan menjadi basis kekuatan sosial, 

di mana loyalitas kepada suku lebih tinggi daripada loyalitas kepada prinsip moral 

universal. Dalam situasi ini, Nabi Muhammad SAW menghadapi tantangan besar 



2944 
 

karena dakwahnya menekankan kesetaraan, keadilan, dan penolakan terhadap praktik 

jahiliyah seperti penyembahan berhala, diskriminasi sosial, dan eksploitasi ekonomi. 

Oleh karena itu, metode dakwah yang digunakan beliau di Mekkah lebih menekankan 

pada pendekatan persuasif, sabar, dan berfokus pada penguatan akidah, agar terbentuk 

fondasi iman yang kokoh di hati para pengikut awal. 

Sebaliknya, di Madinah, situasi masyarakat sangat berbeda. Masyarakat 

Madinah terdiri dari berbagai kelompok: suku Aus dan Khazraj yang sering terlibat 

konflik, serta komunitas Yahudi yang memiliki tradisi keilmuan dan kedudukan sosial 

tersendiri. Ketika Nabi Muhammad SAW hijrah ke Madinah, beliau bukan hanya 

seorang Rasul yang mengajarkan agama, tetapi juga pemimpin politik, hakim, dan 

pengatur kehidupan sosial. Oleh sebab itu, metode dakwah beliau di Madinah tidak 

hanya sebatas penanaman akidah, tetapi juga pengaturan sosial dan politik melalui 

Piagam Madinah yang menegaskan prinsip hidup berdampingan secara damai. 

Pendekatan Nabi di Madinah memperlihatkan aspek kepemimpinan transformatif, di 

mana beliau membangun masyarakat yang adil, inklusif, dan berlandaskan pada nilai-

nilai Qur’ani. 

Selain itu, penting dicatat bahwa metode Nabi Muhammad SAW tidak hanya 

berbentuk ceramah atau khutbah, melainkan juga teladan nyata dalam perilaku sehari-

hari. Keteladanan (uswah hasanah) menjadi senjata utama dakwah beliau. Di Mekkah, 

beliau menunjukkan kesabaran menghadapi ejekan, hinaan, bahkan siksaan dari kaum 

Quraisy, sehingga umat yang beriman memperoleh gambaran nyata tentang keteguhan 

iman. Di Madinah, beliau mencontohkan kepemimpinan yang adil, toleran, dan penuh 

kasih sayang, sehingga berbagai kelompok masyarakat bersedia menerima otoritasnya. 

Dengan kata lain, metode dakwah Nabi tidak pernah bersifat memaksa, tetapi selalu 

menekankan kebebasan, kesadaran, dan keikhlasan dalam menerima kebenaran. 

Tambahan lain yang patut diperhatikan adalah adanya dimensi strategi jangka 

panjang dalam metode dakwah Nabi Muhammad SAW. Di Mekkah, fokus utama 

beliau adalah membangun landasan akidah tauhid yang kuat, sehingga para pengikut 

awal memiliki keyakinan yang tidak mudah digoyahkan oleh tekanan sosial maupun 

politik. Hal ini dapat dilihat dari penguatan spiritual melalui tilawah Al-Qur’an, kisah-

kisah nabi terdahulu, serta penekanan pada akhirat. Sedangkan di Madinah, strategi 



2945 
 

dakwah berkembang menjadi pembentukan peradaban Islam, yang diwujudkan 

melalui pembangunan masjid sebagai pusat spiritual sekaligus sosial, pengaturan 

hukum muamalah, serta penguatan ukhuwah Islamiyah di antara kaum Muhajirin dan 

Anshar. 

Urgensi penelitian ini semakin jelas ketika melihat minimnya kajian yang secara 

khusus membandingkan metode dakwah Nabi di Mekkah dan Madinah. Banyak 

penelitian hanya fokus pada salah satu fase, atau hanya membahas aspek tertentu 

seperti komunikasi Nabi atau kepemimpinannya di Madinah. Padahal, dengan 

membandingkan kedua fase dakwah tersebut, kita bisa mendapatkan pemahaman yang 

lebih utuh tentang fleksibilitas dan kebijaksanaan Nabi. Penelitian ini juga penting 

untuk memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan ilmu dakwah dan 

pendidikan Islam, sekaligus memberikan kontribusi praktis dalam merumuskan 

strategi dakwah yang relevan untuk masyarakat modern. 

Nabi Muhammad SAW diutus ke dunia bukan sekadar sebagai penyampai 

wahyu, melainkan juga sebagai pembawa rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil-

‘alamin). Misi kenabian beliau mencakup pembentukan kepribadian manusia, 

pembinaan masyarakat, hingga pembangunan peradaban yang berlandaskan nilai-nilai 

ilahiah. Oleh karena itu, metode yang digunakan Nabi dalam mengajak umatnya untuk 

menerima risalah Islam tidaklah tunggal, melainkan adaptif, kontekstual, dan sangat 

memperhatikan kondisi masyarakat. Pendekatan beliau di Mekkah dan Madinah 

adalah bukti nyata bagaimana strategi dakwah Islam selalu berlandaskan hikmah, 

kesabaran, dan kearifan. 

1. Konteks Masyarakat Mekkah 

Masyarakat Mekkah pada masa jahiliyah ditandai oleh dominasi politeisme. 

Kaum Quraisy, sebagai penjaga Ka’bah, memiliki kedudukan sosial dan ekonomi yang 

tinggi karena menguasai perdagangan internasional. Namun di balik itu, terdapat 

berbagai bentuk ketidakadilan sosial, seperti perbudakan, penindasan terhadap kaum 

lemah, diskriminasi gender, dan kesenjangan ekonomi. Nilai-nilai moral universal 

sering kali dikorbankan demi kepentingan kesukuan. Di tengah kondisi ini, Nabi 

Muhammad SAW hadir dengan risalah tauhid yang menolak praktik penyembahan 

berhala dan menegakkan prinsip kesetaraan di hadapan Allah SWT. 



2946 
 

Metode dakwah Nabi di Mekkah lebih menekankan pada aspek spiritual dan 

akidah. Ayat-ayat yang turun pada periode ini sebagian besar adalah ayat-ayat 

Makkiyah yang menekankan keimanan kepada Allah, hari akhir, dan kisah para nabi 

terdahulu sebagai penguat hati. Strategi Nabi lebih bersifat personal, yaitu mendekati 

individu-individu secara langsung melalui hubungan pribadi. Misalnya, dakwah 

kepada keluarga terdekat (Khadijah, Ali bin Abi Thalib, Abu Bakar), sahabat dekat, 

serta budak seperti Bilal bin Rabah. Metode ini menunjukkan bahwa di fase awal, Nabi 

lebih mengutamakan pembinaan inti (core group) sebelum menyampaikan dakwah 

secara terbuka. 

Namun, ketika dakwah mulai disampaikan secara terang-terangan, Nabi 

menghadapi perlawanan keras dari kaum Quraisy. Ejekan, boikot, hingga penyiksaan 

menjadi ujian berat bagi Nabi dan para pengikutnya. Dalam kondisi ini, pendekatan 

yang digunakan Nabi adalah kesabaran, konsistensi, dan keteladanan moral. Beliau 

tidak membalas kekerasan dengan kekerasan, tetapi menjawab dengan akhlak mulia, 

sehingga perlahan-lahan kepribadian beliau menjadi magnet yang menarik simpati 

sebagian masyarakat. 

2. Konteks Masyarakat Madinah 

Berbeda dengan Mekkah, masyarakat Madinah (Yatsrib) memiliki karakteristik 

yang lebih plural. Terdapat dua suku besar, Aus dan Khazraj, yang lama berkonflik, 

serta komunitas Yahudi yang memiliki pengaruh dalam bidang ekonomi dan 

pemikiran. Kondisi sosial yang penuh konflik ini menciptakan peluang bagi Nabi 

Muhammad SAW untuk menawarkan Islam sebagai solusi persatuan. Kehadiran beliau 

di Madinah bukan hanya sebagai Rasul, melainkan juga sebagai pemimpin politik, 

mediator konflik, dan pembangun tatanan sosial. 

Metode dakwah Nabi di Madinah bersifat kolektif, institusional, dan 

komprehensif. Pertama, beliau membangun masjid sebagai pusat ibadah sekaligus 

pusat pendidikan dan musyawarah. Masjid Nabawi menjadi simbol integrasi antara 

aspek spiritual dan sosial. Kedua, beliau memperkuat ukhuwah Islamiyah antara kaum 

Muhajirin (pendatang dari Mekkah) dan Anshar (penduduk Madinah). Konsep 

persaudaraan ini menjadi fondasi kuat bagi persatuan umat Islam. Ketiga, beliau 

menyusun Piagam Madinah, sebuah dokumen sosial-politik yang mengatur hubungan 

antar komunitas, termasuk Yahudi, untuk hidup damai di bawah kepemimpinan 



2947 
 

beliau. Piagam ini menunjukkan metode dakwah Nabi yang mengedepankan toleransi, 

keadilan, dan penghormatan terhadap perbedaan. 

Di Madinah pula ayat-ayat Al-Qur’an mulai turun terkait dengan hukum 

syariah, muamalah, jihad, serta pengaturan kehidupan sosial. Hal ini menunjukkan 

bahwa pendekatan dakwah Nabi di Madinah lebih menekankan pada pembentukan 

peradaban Islam yang utuh, tidak hanya dalam aspek ibadah, tetapi juga dalam aspek 

sosial, politik, dan ekonomi. 

3. Perbedaan Strategi Dakwah di Mekkah dan Madinah 

Perbedaan konteks sosial antara Mekkah dan Madinah menjadikan strategi 

dakwah Nabi berbeda pula. Di Mekkah, pendekatannya lebih individual, bertahap, dan 

fokus pada penanaman iman. Sedangkan di Madinah, pendekatannya bersifat 

komunal, sistematis, dan fokus pada pengaturan masyarakat. Hal ini menunjukkan 

fleksibilitas metode dakwah Nabi yang menyesuaikan dengan kebutuhan zaman dan 

situasi. 

Di Mekkah, tantangan utama adalah resistensi kaum Quraisy yang merasa 

terancam oleh ajaran tauhid. Oleh karena itu, Nabi lebih banyak menekankan nilai-nilai 

kesabaran, tawakal, dan keteguhan iman. Sementara di Madinah, tantangannya adalah 

bagaimana mengelola keberagaman dan membangun tatanan sosial yang adil. Maka, 

Nabi mengedepankan strategi politik, hukum, dan institusional untuk menciptakan 

masyarakat yang harmonis. 

4. Relevansi Metode Dakwah Nabi di Era Modern 

Kajian tentang metode dakwah Nabi Muhammad SAW di Mekkah dan Madinah 

tidak hanya penting untuk memahami sejarah Islam, tetapi juga sangat relevan untuk 

konteks modern. Saat ini, umat Islam hidup dalam dunia yang plural, global, dan 

dipenuhi tantangan ideologi serta teknologi. Pendekatan Nabi di Mekkah mengajarkan 

pentingnya keteguhan iman dalam menghadapi tekanan. Sementara pendekatan beliau 

di Madinah memberikan teladan tentang pentingnya toleransi, dialog, dan penguatan 

institusi dalam membangun masyarakat. 

Dakwah Nabi yang menekankan hikmah (kebijaksanaan), mau‘izhah hasanah 

(nasihat yang baik), dan mujadalah billati hiya ahsan (diskusi dengan cara terbaik) 

menjadi pedoman abadi dalam menyampaikan ajaran Islam. Relevansi metode ini 

terlihat jelas dalam era media sosial, di mana umat Islam dituntut untuk 



2948 
 

menyampaikan pesan dakwah secara bijak, persuasif, dan penuh keteladanan agar 

tidak menimbulkan perpecahan. 

Rumusan masalah dalam penelitian ini berangkat dari kesadaran bahwa metode 

dakwah Nabi Muhammad SAW bukanlah sekadar narasi sejarah yang statis, melainkan 

sebuah warisan metodologis yang dapat dijadikan pedoman sepanjang masa. Oleh 

karena itu, pertanyaan penelitian perlu dirumuskan agar arah kajian menjadi jelas. 

Secara umum, permasalahan yang hendak dijawab adalah bagaimana metode 

pendekatan Nabi Muhammad SAW dalam mengajak umatnya di Mekkah dan di 

Madinah sehingga mereka bersedia menjadi pengikutnya. Namun permasalahan 

umum ini perlu diperinci ke dalam pertanyaan yang lebih spesifik. Pertama, bagaimana 

kondisi sosial, politik, dan budaya masyarakat Mekkah dan Madinah memengaruhi 

metode dakwah Nabi? Kedua, pendekatan apa saja yang digunakan Nabi di Mekkah 

dalam menghadapi masyarakat Quraisy yang keras menolak risalah Islam? Ketiga, 

bagaimana strategi Nabi di Madinah yang berhadapan dengan masyarakat plural, 

terdiri atas Muslim, Yahudi, dan kaum musyrik? Keempat, apa perbedaan fundamental 

antara metode dakwah Nabi di Mekkah dan Madinah, serta bagaimana relevansi 

metode tersebut bagi konteks dakwah di era modern?. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjawab secara tuntas pertanyaan-

pertanyaan yang telah dirumuskan. Secara umum, penelitian ini bertujuan 

mendeskripsikan, menganalisis, dan mengeksplorasi metode pendekatan Nabi 

Muhammad SAW dalam mengajak umatnya, baik di Mekkah maupun di Madinah. 

Secara khusus, penelitian ini bertujuan: pertama, untuk mendeskripsikan kondisi sosial 

masyarakat Mekkah dan Madinah yang menjadi konteks dakwah Nabi. Kedua, untuk 

mengidentifikasi metode dakwah Nabi di Mekkah, termasuk strategi sembunyi-

sembunyi, dakwah terang-terangan, serta pendekatan personal kepada tokoh-tokoh 

Quraisy. Ketiga, untuk menganalisis metode dakwah Nabi di Madinah, yang 

mencakup pembangunan masjid, penyusunan Piagam Madinah, penguatan ukhuwah 

antara Muhajirin dan Anshar, serta pengelolaan hubungan antaragama. Keempat, 

untuk membandingkan metode dakwah Nabi di Mekkah dan Madinah, sekaligus 

menggali relevansinya bagi strategi dakwah Islam kontemporer. Dengan demikian, 

tujuan penelitian ini bukan hanya untuk memahami sejarah, tetapi juga untuk 

menemukan pelajaran yang dapat diaplikasikan dalam konteks kekinian. 



2949 
 

Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat dalam tiga dimensi utama: 

teoretis, praktis, dan kebijakan. Dari sisi teoretis, penelitian ini diharapkan 

memperkaya khazanah ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang sejarah Islam, 

pendidikan Islam, dan komunikasi dakwah. Penelitian ini juga menambah literatur 

tentang metode dakwah Nabi Muhammad SAW, dengan fokus khusus pada perbedaan 

strategi di Mekkah dan Madinah. Dengan adanya kajian ini, diharapkan para 

akademisi, mahasiswa, dan peneliti lain dapat menjadikannya sebagai referensi dalam 

mengembangkan studi tentang sirah nabawiyah secara lebih kontekstual. 

Dari sisi praktis, penelitian ini bermanfaat bagi para pendidik, dai, dan praktisi 

dakwah. Dengan memahami metode Nabi, mereka dapat menyusun strategi dakwah 

yang relevan dengan kondisi masyarakat saat ini. Misalnya, di tengah masyarakat 

urban yang plural, pendekatan Nabi di Madinah dapat dijadikan inspirasi dalam 

mengelola perbedaan dan membangun harmoni sosial. Sementara itu, pendekatan Nabi 

di Mekkah yang menekankan kesabaran dan keteguhan prinsip dapat dijadikan 

pedoman bagi mereka yang berdakwah di lingkungan yang keras atau penuh 

penolakan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) (Assingkily, 2021), karena berorientasi pada kajian 

historis dan deskriptif mengenai metode dakwah Nabi Muhammad SAW pada periode 

Mekkah dan Madinah. Pendekatan ini dipilih agar peneliti dapat menelusuri, 

memahami, dan menganalisis strategi dakwah Nabi secara mendalam berdasarkan 

sumber-sumber tertulis yang autentik. Penelitian kepustakaan dianggap relevan karena 

data utama yang digunakan berasal dari karya ilmiah dan literatur klasik maupun 

kontemporer yang mendokumentasikan perjalanan dakwah Nabi Muhammad SAW 

secara sistematis dan komprehensif. 

Data penelitian diperoleh melalui penelaahan berbagai sumber literatur di 

perpustakaan fisik dan digital. Sumber primer mencakup Al-Qur’an, hadis, serta kitab 

sirah nabawiyah seperti Sirah Nabawiyah karya Ibnu Hisham dan Ar-Raheeq al-Makhtum 

karya Shafiyurrahman al-Mubarakfuri, yang menjadi rujukan utama dalam memahami 



2950 
 

konteks sejarah dakwah Nabi. Sedangkan sumber sekunder meliputi buku-buku, 

artikel jurnal ilmiah, skripsi, tesis, serta karya akademik modern yang membahas 

perjalanan dakwah Nabi di Mekkah dan Madinah. Data dikumpulkan dengan teknik 

dokumentasi, yaitu menghimpun, mencatat, dan mengklasifikasi informasi yang 

relevan melalui proses membaca mendalam, menyeleksi, dan mengutip secara 

sistematis sesuai fokus penelitian. 

Analisis data dilakukan dengan metode deskriptif-analitis, yang dimulai dengan 

mendeskripsikan fakta-fakta sejarah dakwah Nabi secara objektif, kemudian 

menganalisis metode pendekatan yang digunakan pada dua periode dakwah tersebut 

dengan melihat persamaan dan perbedaannya. Tahap akhir berupa interpretasi 

terhadap relevansi metode dakwah Nabi dengan konteks dakwah Islam masa kini. 

Untuk menjaga keabsahan data, digunakan teknik triangulasi sumber dengan 

membandingkan berbagai literatur primer dan sekunder agar hasil penelitian memiliki 

validitas dan kredibilitas yang kuat. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penelitian tindakan kelas ini dilaksanakan di kelas VII MTs S Syakira Barumun 

pada semester genap tahun ajaran 2024/2025. Subjek penelitian berjumlah 14 siswa, 

terdiri atas 6 siswa laki-laki dan 8 siswa perempuan. Penelitian dilakukan dalam dua 

siklus yang masing-masing mencakup tahap perencanaan, pelaksanaan tindakan, 

observasi, dan refleksi. Setiap siklus dilaksanakan dalam dua kali pertemuan 

pembelajaran dan satu kali tes kemampuan komunikasi matematika. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode pendekatan Nabi Muhammad 

SAW dalam mengajak umatnya menjadi pengikut Islam memiliki perbedaan yang 

signifikan antara periode Mekkah dan Madinah. Pada periode Mekkah, dakwah Nabi 

berfokus pada penanaman aqidah tauhid, kesabaran, serta pembentukan karakter 

umat. Hal ini karena kondisi masyarakat Quraisy saat itu masih memegang teguh 

tradisi jahiliyah, menyembah berhala, serta menentang ajaran Islam dengan keras. 

Strategi dakwah yang digunakan Nabi di Mekkah antara lain: dakwah secara 

sembunyi-sembunyi (sirriyah), dakwah bil hikmah, penyampaian ajaran secara 

bertahap, serta penekanan pada nilai ketauhidan dan akhlak mulia. Metode ini 



2951 
 

menunjukkan bahwa Nabi lebih mengutamakan pendekatan spiritual dan moral 

daripada konfrontasi langsung, agar umat perlahan menerima Islam dengan hati yang 

ikhlas. 

Sementara itu, pada periode Madinah, pendekatan dakwah Nabi mengalami 

pergeseran karena masyarakat Madinah relatif lebih terbuka terhadap ajaran Islam. 

Setelah hijrah, Nabi tidak hanya berfokus pada aqidah, tetapi juga membangun sistem 

sosial, politik, dan ekonomi berbasis Islam. Metode dakwah yang digunakan di 

Madinah meliputi dakwah terbuka (jahriyah), pembinaan ukhuwah Islamiyah antara 

kaum Muhajirin dan Anshar, pembuatan Piagam Madinah sebagai dasar kehidupan 

bernegara, serta penerapan hukum-hukum syariah. Dengan demikian, dakwah Nabi di 

Madinah tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga praktis, menyentuh berbagai aspek 

kehidupan masyarakat. 

Perbedaan metode dakwah di kedua periode tersebut menunjukkan bahwa Nabi 

Muhammad SAW sangat kontekstual dalam berdakwah. Beliau menyesuaikan strategi 

dengan kondisi sosial, budaya, dan politik masyarakat. Di Mekkah, pendekatan yang 

digunakan adalah pembinaan individu dan penekanan spiritual, sedangkan di 

Madinah lebih menekankan pada pembangunan masyarakat dan institusi. Hal ini 

menunjukkan fleksibilitas dan kebijaksanaan Nabi dalam mengajak umatnya menjadi 

pengikut Islam, serta memberikan pelajaran penting bagi para da’i masa kini untuk 

menyesuaikan metode dakwah dengan kondisi audiens. 

Tabel 1. Perbandingan Metode Dakwah Nabi Muhammad SAW 

Aspek 

 

Periode Mekkah Periode Madinah 

Kondisi Sosial Mayoritas masyarakat 

Quraisy musyrik, menentang 

Islam, penuh penindasan 

terhadap umat Islam 

Masyarakat lebih 

terbuka, terdiri dari 

Muslim, Yahudi, dan 

kabilah Arab 

Fokus 

Dakwah 

Penanaman aqidah tauhid, 

akhlak, dan kesabaran 

Pembangunan 

masyarakat, hukum, 

politik, dan ekonomi 

Islami 

Metode Dakwah sembunyi-sembunyi, 

bil hikmah, bertahap, 

Dakwah terbuka, 

ukhuwah Islamiyah, 



2952 
 

penekanan pada ketauhidan Piagam Madinah, 

penerapan syariah 

Tujuan Utama Menguatkan iman individu, 

membentuk generasi Muslim 

yang tangguh 

Membentuk tatanan 

masyarakat Islami 

yang berkeadilan 

Bentuk 

Tantangan 

Penindasan, intimidasi, 

boikot ekonomi, siksaan fisik 

Konflik politik, 

pengkhianatan, 

peperangan (Badar, 

Uhud, Khandaq) 

Hasil Dakwah Lahirnya generasi Muslim 

awal yang sabar dan teguh 

iman 

Terbentuknya 

masyarakat Islam 

yang terorganisir dan 

berdaulat di Madinah 

 

Dalam penelitian ini, terlihat bahwa metode dakwah Nabi Muhammad SAW 

sangat dipengaruhi oleh kondisi sosial dan politik di tempat dakwah berlangsung. 

Pada periode Mekkah, dakwah Nabi berlangsung selama kurang lebih 13 tahun dengan 

situasi penuh tantangan. Mayoritas masyarakat Quraisy masih memegang erat tradisi 

jahiliyah, menyembah berhala, serta sangat menentang ajaran tauhid. Karena itu, Nabi 

menekankan metode dakwah yang bersifat personal, sembunyi-sembunyi, dan 

bertahap. Pada tahap awal, Nabi mengajak orang-orang terdekatnya seperti Khadijah, 

Abu Bakar, Ali bin Abi Thalib, dan Zaid bin Haritsah. Setelah itu, dakwah dilakukan 

secara terbatas kepada sahabat yang dipercaya. Metode ini dikenal dengan dakwah 

sirriyah. 

Selain itu, Nabi menggunakan pendekatan bil hikmah (dengan kebijaksanaan) 

dan mau’izhah hasanah (nasihat yang baik) untuk menyampaikan ajaran tauhid. Fokus 

utama dakwah Nabi di Mekkah adalah pembentukan akidah, akhlak, serta kesabaran. 

Hal ini terlihat dari ayat-ayat Makkiyah yang lebih banyak menekankan keesaan Allah, 

ancaman hari akhir, dan pembentukan karakter umat. Hasil dari metode ini adalah 

lahirnya generasi Muslim awal yang sabar, tangguh, dan berpegang teguh pada 

keimanan meskipun menghadapi penindasan. 

Adapun pada periode Madinah, kondisi masyarakat lebih mendukung dakwah 

Islam. Setelah hijrah, Nabi menghadapi masyarakat yang lebih heterogen, terdiri dari 

kaum Muhajirin, Anshar, Yahudi, dan suku Arab lainnya. Pada masa ini, Nabi tidak 

hanya menekankan pada aqidah, tetapi juga pada pembangunan masyarakat, hukum, 



2953 
 

politik, dan ekonomi Islami. Metode dakwah yang digunakan antara lain: dakwah 

terbuka (jahriyah), mempererat ukhuwah Islamiyah antara Muhajirin dan Anshar, 

menyusun Piagam Madinah sebagai dasar kehidupan bernegara, serta menerapkan 

hukum-hukum syariah dalam kehidupan sehari-hari. 

Selain itu, Nabi juga menghadapi tantangan baru berupa konflik politik dan 

militer, seperti Perang Badar, Uhud, dan Khandaq. Dalam kondisi ini, Nabi 

menunjukkan keteladanan dalam kepemimpinan, strategi, dan manajemen konflik. 

Hasilnya, dakwah di Madinah menghasilkan terbentuknya masyarakat Islam yang 

terorganisir, berdaulat, dan berperadaban. 

Perbandingan ini menunjukkan bahwa Nabi Muhammad SAW menggunakan 

strategi dakwah yang kontekstual dan adaptif. Di Mekkah, metode yang digunakan 

adalah pendekatan spiritual dan individu, sementara di Madinah lebih menekankan 

pada pendekatan sosial, politik, dan institusional. Dari sini dapat dipahami bahwa 

dakwah harus menyesuaikan dengan kondisi audiens, situasi sosial, dan tantangan 

yang ada. 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa metode dakwah Nabi 

Muhammad SAW di Mekkah dan Madinah memiliki perbedaan yang mendasar namun 

saling melengkapi. Pada periode Mekkah, dakwah Nabi lebih menekankan pada 

pembinaan akidah, akhlak, dan kesabaran dengan metode dakwah sembunyi-

sembunyi, bil hikmah, dan penyampaian ajaran secara bertahap. Strategi ini digunakan 

karena masyarakat Quraisy pada saat itu keras menentang Islam dan menindas umat 

yang beriman. Hasilnya, lahirlah generasi Muslim awal yang memiliki keimanan kuat, 

sabar, dan kokoh dalam menghadapi ujian. 

Sementara itu, pada periode Madinah, dakwah Nabi berkembang ke arah 

pembentukan masyarakat yang Islami, dengan fokus pada pembangunan sistem sosial, 

hukum, politik, dan ekonomi. Metode yang digunakan lebih terbuka, melalui ukhuwah 

Islamiyah antara kaum Muhajirin dan Anshar, penyusunan Piagam Madinah, serta 

penerapan syariat Islam dalam kehidupan masyarakat. Hasil dari dakwah ini adalah 

lahirnya masyarakat Islam yang terorganisir, berdaulat, dan berperadaban, yang 

menjadi landasan kuat bagi perkembangan Islam selanjutnya. Secara umum, 

pendekatan Nabi Muhammad SAW menunjukkan bahwa dakwah harus dilakukan 

dengan fleksibilitas, kebijaksanaan, dan kontekstual. Di Mekkah, dakwah berfokus 



2954 
 

pada penguatan individu, sedangkan di Madinah berfokus pada pembentukan tatanan 

sosial. Hal ini menjadi pelajaran penting bagi para pendakwah dan pemimpin masa 

kini, bahwa keberhasilan dakwah tidak hanya bergantung pada isi pesan, tetapi juga 

pada strategi dan cara yang disesuaikan dengan kondisi masyarakat yang dihadapi. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa metode pendekatan 

Nabi Muhammad SAW dalam mengajak umatnya di Mekkah dan di Madinah 

menunjukkan strategi dakwah yang sangat kontekstual, adaptif, dan bijaksana. Pada 

periode Mekkah, Nabi lebih menekankan pendekatan spiritual dengan fokus pada 

pembinaan aqidah tauhid, penguatan iman, serta pembentukan akhlak dan kesabaran 

umat. Strategi dakwah dilakukan secara bertahap, penuh hikmah, dan mengutamakan 

keteladanan. Hal ini disesuaikan dengan kondisi masyarakat Quraisy yang keras 

menentang ajaran Islam dan masih terikat kuat pada tradisi jahiliyah. Melalui metode 

ini, Nabi berhasil melahirkan generasi Muslim awal yang memiliki keimanan kokoh 

dan kesabaran luar biasa dalam menghadapi tekanan sosial dan politik yang berat. 

Adapun pada periode Madinah, metode dakwah Nabi mengalami perluasan 

dari ranah spiritual menuju ranah sosial, politik, dan hukum. Nabi membangun 

masyarakat yang berlandaskan ukhuwah Islamiyah, keadilan, dan kemaslahatan umat 

melalui Piagam Madinah dan penerapan syariat Islam. Pendekatan dakwah di 

Madinah lebih bersifat terbuka dan institusional, menekankan pada pembentukan 

tatanan masyarakat Islami yang berdaulat dan berperadaban. Dari kedua periode 

tersebut, tampak bahwa keberhasilan dakwah Nabi Muhammad SAW tidak hanya 

terletak pada isi ajaran, tetapi juga pada kemampuan beliau menyesuaikan strategi 

dakwah dengan kondisi masyarakat. Prinsip fleksibilitas, kebijaksanaan, dan relevansi 

sosial inilah yang menjadi teladan penting bagi para da’i dan pemimpin umat dalam 

melaksanakan dakwah di berbagai konteks kehidupan modern saat ini. 

 

  



2955 
 

REFERENSI 

Al-Bukhari, M. I. (2002). Shahih al-Bukhari. Beirut: Dar Ibn Katsir. 

Al-Mubarakfuri, S. R. (2021). Ar-Raheeq al-Makhtum (Sirah Nabawiyah). Riyadh: 
Darussalam. 

Al-Qur’an al-Karim. 

Al-Sallabi, A. M. (2020). Sirah Nabawiyah: Analisis Ilmiah Sejarah Kehidupan Rasulullah. 
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan 
Tugas Akhir. Yogyakarta: CV. K-Media. 

Azami, M. M. (2021). Sejarah Teks al-Qur’an dari Wahyu sampai Kompilasi. Jakarta: Gema 
Insani. 

Chiorin, M. (2024). Pendekatan dakwah Rasulullah di era Madinah dan relevansinya 
terhadap konteks dakwah masa kini. Jurnal MaA16, 8(1), 55–68. 
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/MaA16/article/download/22836/10556 

Feighten, A. O., Kurnia Sari, A., & Amin, K. (2024). Exploring the wisdom of discipline 
from the Nabawiyah Sirah for the modern generation. Proceedings of the 
International Conference on Islamic Education, 3(2), 112–120. 

Habibah, A. R. (2023). Prinsip dakwah Nabi Muhammad SAW dalam pembentukan 
karakter umat. Batuthah: Jurnal Studi Keislaman, 7(1), 23–35. 

Hamka. (2022). Sejarah Umat Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Hisyam, I. (2020). Sirah Nabawiyah Ibnu Hisyam. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Mastori, M. (2021). Dakwah dan kekuasaan: Studi dakwah Nabi Muhammad SAW 
pada periode Madinah. Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 6(2), 145–160. 

Muhafidz. (2023). Peran dakwah Islam periode Makkah dalam membentuk fondasi 
keimanan umat. Triwikrama: Jurnal Multidisiplin Ilmu Sosial, 1(2), 87–98. 

Nasution, H. (2021). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (Jilid I & II). Jakarta: UI Press. 

Shihab, M. Q. (2022). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. 
Bandung: Mizan. 

Watt, W. M. (2022). Muhammad at Mecca and Muhammad at Medina. Oxford: Oxford 
University Press. 

Zaid, M. (2016). Strategi dakwah Nabi Muhammad SAW pada periode Makkah dan 
Madinah. Jurnal Al-Bayan: Media Kajian dan Pengembangan Ilmu Dakwah, 22(2), 179–
196. https://doi.org/10.22373/albayan.v22i2.1005 

 

https://jurnal.umj.ac.id/index.php/MaA16/article/download/22836/10556
https://doi.org/10.22373/albayan.v22i2.1005

	Metode Pendekatan Nabi Muhammad dalam Mengajak
	Umatnya di Mekkah dan di Madinah Menjadi Pengikutnya

