' JURNAL MUDABBIR ~[S

‘[[ ‘:L (Journal Research and Education Studies) é},
dlit] N .
é( ; N Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 e —
e <8
<« < http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Metode Pendekatan Nabi Muhammad dalam Mengajak
Umatnya di Mekkah dan di Madinah Menjadi Pengikutnya

Wahdanial, Rahmawati2

1.2 Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, Indonesia
Email: 1 daniaa7723@gmail.com, 2 rahmawati.harisa@uin-alauddin.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji metode pendekatan Nabi Muhammad SAW
dalam mengajak umatnya menjadi pengikut Islam pada periode Mekkah dan Madinah.
Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library
research), dengan sumber data utama berupa Al-Qur’an, hadis, kitab sirah nabawiyah,
serta literatur akademik kontemporer yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa dakwah Nabi di Mekkah berfokus pada penanaman akidah, pembinaan akhlak,
dan kesabaran, dengan metode dakwah sirriyah (sembunyi-sembunyi), bil hikmah,
serta penyampaian ajaran secara bertahap. Sementara itu, dakwah Nabi di Madinah
menekankan pada pembentukan masyarakat Islam melalui dakwah terbuka, ukhuwah
Islamiyah, penyusunan Piagam Madinah, dan penerapan hukum syariah. Perbedaan
pendekatan ini menunjukkan bahwa dakwah Nabi Muhammad SAW bersifat
kontekstual, adaptif, dan sesuai dengan kondisi sosial yang dihadapi. Penelitian ini
menegaskan bahwa fleksibilitas dan kebijaksanaan dalam dakwah merupakan kunci
keberhasilan Rasulullah SAW dalam membangun umat dan masyarakat Islam.

Kata Kunci: Madinah, Metode Dakwah, Mekkah, Nabi Muhammad SAW, Pendekatan
Dakwah, Sirah Nabawiyah.

ABSTRACT

This research aims to examine the methods and approaches of Prophet Muhammad (peace be
upon him) in inviting people to embrace Islam during the Meccan and Medinan periods. The
study applies a qualitative method with a library research approach, using primary sources such
as the Qur'an, Hadith, and Sirah Nabawiyah, along with relevant contemporary academic
literature. The findings reveal that the Prophet’s mission in Mecca focused on instilling faith
(aqidah), cultivating noble character, and fostering patience, through methods such as sirriyah
(secret preaching), bil hikmah (wisdom), and gradual dissemination of teachings. In contrast, the
Prophet’s mission in Medina emphasized building an Islamic society through open preaching,
strengthening brotherhood (ukhuwah Islamiyah) between Muhajirun and Ansar, formulating
the Constitution of Medina, and implementing Islamic law. These differences demonstrate that

2935


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:daniaa7723@gmail.com
mailto:rahmawati.harisa@uin-alauddin.ac.id

the Prophet’s da’wah was contextual, adaptive, and responsive to the prevailing social
conditions. This study concludes that flexibility and wisdom in da"wah were key to the Prophet’s
success in guiding individuals and establishing an organized Islamic society.

Keywords: Medina, Da'wah Method, Mecca, Prophet Muhammad SAW, Da'wah Approach,
Sirah Nabawiyah.

PENDAHULUAN

Sejarah peradaban manusia diwarnai oleh munculnya berbagai figur besar yang
membawa perubahan sosial, politik, maupun spiritual. Namun di antara sekian banyak
tokoh besar yang pernah hidup, Nabi Muhammad SAW menempati posisi yang sangat
unik dan istimewa. Ia bukan hanya seorang pemimpin agama, melainkan juga seorang
pendidik, negarawan, sekaligus pembaharu yang mampu mengubah wajah masyarakat
Arab dari zaman jahiliyah menuju masyarakat yang berlandaskan tauhid, akhlak, dan
keadilan sosial. Perubahan besar ini tentu tidak terjadi secara instan, melainkan melalui
proses dakwah yang penuh tantangan, strategi, serta metode pendekatan yang penuh
hikmah. Menelusuri metode pendekatan Nabi Muhammad SAW dalam mengajak
umatnya, baik ketika berada di Mekkah maupun setelah hijrah ke Madinah, merupakan
hal yang sangat penting untuk dipahami. Hal ini tidak hanya relevan bagi umat Islam
sebagai refleksi sejarah keagamaan, tetapi juga menjadi inspirasi universal tentang
bagaimana menyampaikan pesan moral, spiritual, dan sosial di tengah kondisi

masyarakat yang kompleks.

Konteks Arab pra-Islam memberikan gambaran nyata mengenai betapa sulitnya
tugas Nabi Muhammad SAW dalam menjalankan dakwah. Jazirah Arab kala itu
merupakan wilayah dengan kondisi sosial-politik yang sangat berbeda dibandingkan
dengan peradaban besar seperti Persia dan Romawi. Secara politik, bangsa Arab tidak
memiliki pemerintahan terpusat, melainkan terpecah dalam sistem kesukuan.
Kesukuan ini melahirkan budaya ‘ashabiyah atau fanatisme kesukuan yang kuat,
sehingga setiap keputusan, perjanjian, bahkan konflik, sangat ditentukan oleh ikatan
kabilah. Kondisi semacam ini membuat masyarakat Arab sulit menerima otoritas baru
di luar kesepakatan kabilah mereka. Selain itu, kondisi sosial-keagamaan mereka
diwarnai dengan praktik penyembahan berhala, animisme, dan politeisme. Ka‘bah

yang sejatinya rumah tauhid peninggalan Nabi Ibrahim AS telah dipenuhi oleh ratusan

2936



berhala, yang menjadi pusat ritual keagamaan sekaligus pusat ekonomi. Para pedagang
Quraisy memperoleh keuntungan besar dari aktivitas ziarah dan perdagangan yang
terkait dengan ritual penyembahan berhala tersebut. Maka, kehadiran dakwah Nabi
Muhammad SAW yang mengajak pada tauhid murni secara langsung mengguncang

sistem kepercayaan sekaligus tatanan sosial-ekonomi masyarakat Mekkah.

Dari sisi moral, masyarakat Arab jahiliyah juga menghadapi problem serius.
Praktik perjudian, mabuk-mabukan, perzinaan, bahkan penguburan bayi perempuan
hidup-hidup merupakan tradisi yang lumrah ditemui. Norma sosial pada masa itu
sangat bergantung pada kekuatan suku dan status ekonomi. Kaum miskin, budak, dan
perempuan sering kali menjadi kelompok yang tertindas tanpa memiliki hak dan
martabat yang jelas. Dalam situasi seperti inilah, risalah Nabi Muhammad SAW hadir
membawa ajaran tentang keadilan, kesetaraan, dan kasih sayang. Dakwah Islam yang
mengajarkan tauhid dan keadilan sosial jelas berhadapan dengan tradisi jahiliyah yang
sudah mengakar. Oleh karena itu, metode pendekatan Nabi dalam mengajak umatnya
pada periode Mekkah penuh dengan kesabaran, hikmah, serta strategi dakwah yang

menekankan aspek keimanan dan akhlak.

Periode dakwah di Mekkah berlangsung selama kurang lebih 13 tahun. Pada
masa ini, fokus utama Nabi Muhammad SAW adalah membangun fondasi keimanan
tauhid. Dakwah dilakukan secara bertahap, dimulai dengan dakwah secara sembunyi-
sembunyi kepada orang-orang terdekat. Metode pendekatan ini menunjukkan strategi
Nabi yang sangat bijaksana: beliau memahami kondisi masyarakat Quraisy yang sangat
sensitif terhadap ide baru yang berpotensi mengguncang tatanan sosial mereka. Oleh
karena itu, pendekatan personal menjadi cara yang paling efektif di awal dakwah. Nabi
mulai dengan mengajak keluarga dekat, sahabat karib, dan orang-orang yang memiliki
hati bersih serta kesiapan menerima kebenaran. Hasilnya, sejumlah tokoh penting
seperti Abu Bakar ash-Shiddiq, Ali bin Abi Thalib, Khadijah, dan Zaid bin Haritsah
menjadi pengikut awal Islam yang kelak memainkan peran besar dalam sejarah

dakwah.

Setelah dakwah sembunyi-sembunyi berlangsung selama tiga tahun, Nabi
kemudian menerima perintah Allah untuk berdakwah secara terbuka. Pada titik inilah

tantangan semakin berat. Kaum Quraisy memandang seruan Nabi sebagai ancaman,

2937



baik secara ideologis maupun ekonomis. Mereka melakukan berbagai cara untuk
menghentikan dakwah: mulai dari ejekan, intimidasi, siksaan, hingga wupaya
pembunuhan. Akan tetapi, metode Nabi dalam menghadapi tantangan ini tetap
konsisten dengan prinsip kesabaran dan keteguhan. Beliau tidak membalas kekerasan
dengan kekerasan, melainkan menekankan akhlak mulia dan keteguhan iman. Strategi
ini tidak hanya menjaga keselamatan pengikut Islam yang masih kecil jumlahnya,

tetapi juga memperlihatkan teladan moral yang menggetarkan hati banyak orang.

Situasi dakwah di Mekkah kontras dengan dakwah di Madinah. Setelah hijrah,
Nabi Muhammad SAW menghadapi masyarakat yang jauh lebih heterogen. Madinah
dihuni oleh kaum Muslim Muhajirin dari Mekkah, kaum Anshar dari suku Aus dan
Khazraj, serta komunitas Yahudi yang memiliki posisi sosial dan ekonomi penting.
Kondisi ini menuntut Nabi untuk mengembangkan metode pendekatan yang berbeda.
Jika di Mekkah fokusnya adalah penguatan iman dan kesabaran menghadapi
penindasan, maka di Madinah Nabi berperan sebagai pemimpin politik sekaligus
kepala negara. Salah satu langkah terpenting beliau adalah membangun Piagam
Madinah, sebuah konstitusi yang mengatur hubungan antar-komunitas dengan prinsip
toleransi, keadilan, dan saling menghormati. Melalui piagam ini, Nabi berhasil
menciptakan tata kelola masyarakat yang harmonis meskipun berbeda latar belakang

agama dan suku.

Selain itu, metode dakwah Nabi di Madinah lebih menekankan pada aspek
sosial, politik, dan hukum. Ajaran Islam mulai diimplementasikan dalam bentuk sistem
sosial yang konkret: aturan muamalah, hukum keluarga, hukum perang, serta prinsip-
prinsip keadilan dalam kehidupan bermasyarakat. Dakwah di Madinah bukan hanya
mengajarkan akidah, melainkan juga membangun struktur masyarakat Islam yang adil
dan beradab. Nabi Muhammad SAW menggunakan pendekatan persuasif, dialogis,
dan musyawarah dalam menyelesaikan konflik antar suku. Beliau juga menunjukkan
sikap toleran terhadap komunitas Yahudi dan non-Muslim, selama mereka tidak
melakukan pengkhianatan. Pendekatan inklusif semacam ini memperlihatkan

kebijaksanaan Nabi dalam mengelola masyarakat plural.

Kajian mengenai metode pendekatan Nabi Muhammad SAW di Mekkah dan

Madinah menjadi sangat penting, tidak hanya dalam konteks sejarah, tetapi juga untuk

2938



menjawab tantangan zaman modern. Dunia saat ini dihadapkan pada krisis moral,
perpecahan sosial, dan konflik identitas. Banyak masyarakat mengalami degradasi nilai
akibat arus globalisasi dan modernisasi yang sering kali mengikis spiritualitas. Dalam
konteks inilah, metode dakwah Nabi Muhammad SAW menjadi teladan. Kesabaran
beliau di Mekkah mengajarkan arti perjuangan ideologis tanpa kekerasan, sementara
kepemimpinan beliau di Madinah menunjukkan pentingnya membangun tatanan

sosial-politik yang berlandaskan keadilan dan toleransi.

Dengan demikian, penelitian tentang metode pendekatan Nabi Muhammad
SAW dalam mengajak umatnya di Mekkah dan Madinah tidak sekadar memotret
peristiwa historis, melainkan juga memberikan inspirasi aplikatif bagi kehidupan
kontemporer. Pendekatan Nabi yang penuh hikmah, kelembutan, dan kebijaksanaan
menjadi pelajaran universal tentang bagaimana sebuah ide besar bisa diterima oleh
masyarakat, meski awalnya ditentang dengan keras. Hal ini relevan tidak hanya untuk
bidang dakwah Islam, tetapi juga untuk pendidikan, kepemimpinan, serta komunikasi
sosial pada umumnya. Oleh karena itu, penulis merasa penting untuk mengangkat
kajian ini secara mendalam, dengan harapan dapat memberikan pemahaman
komprehensif mengenai strategi dakwah Nabi dan relevansinya bagi umat manusia

sepanjang masa.

Kajian tentang metode pendekatan Nabi Muhammad SAW dalam mengajak
umatnya di Mekkah dan Madinah bukan sekadar penelitian sejarah biasa, melainkan
sebuah usaha untuk menggali nilai-nilai universal yang terkandung dalam perjalanan
dakwah beliau. Urgensi penelitian ini dapat dilihat dari berbagai sudut pandang.
Pertama, dari sisi teologis, perjalanan dakwah Nabi merupakan bagian integral dari
sirah nabawiyah yang menjadi sumber keteladanan bagi umat Islam. Allah SWT dalam
Al-Qur’an berfirman bahwa pada diri Rasulullah terdapat teladan yang baik bagi
orang-orang yang beriman. Artinya, memahami bagaimana Nabi menghadapi
tantangan, mengelola perbedaan, serta membangun tatanan sosial menjadi keharusan

bagi setiap Muslim yang ingin meneladani risalah beliau.

Kedua, dari sisi historis, perbedaan situasi dakwah di Mekkah dan Madinah
memberikan gambaran jelas tentang fleksibilitas dan kebijaksanaan Nabi dalam

menyampaikan pesan Islam. Di Mekkah, Nabi berhadapan dengan masyarakat yang

2939



keras kepala, berorientasi pada status sosial, dan sangat bergantung pada sistem
ekonomi berbasis penyembahan berhala. Di Madinah, beliau menghadapi masyarakat
yang lebih heterogen dan plural, terdiri atas berbagai suku dan komunitas agama.
Kedua kondisi ini menuntut metode dakwah yang berbeda, sehingga penelitian ini
penting untuk menyingkap strategi Nabi dalam mengelola dinamika sosial yang

beragam.

Ketiga, dari sisi praktis, penelitian ini relevan dengan konteks kehidupan umat
Islam masa kini. Dunia modern sedang menghadapi tantangan berupa krisis moral,
disorientasi nilai, serta konflik sosial yang semakin kompleks. Arus globalisasi,
kemajuan teknologi, serta media sosial menghadirkan peluang sekaligus ancaman bagi
kehidupan beragama. Dalam situasi seperti ini, metode dakwah Nabi yang penuh
dengan hikmah, kelembutan, toleransi, dan keadilan menjadi inspirasi yang tidak
lekang oleh waktu. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan rujukan bagi para
pendidik, dai, pemimpin, dan masyarakat luas dalam menyusun strategi dakwah dan

pendidikan yang kontekstual dengan kondisi generasi modern.

Keempat, dari sisi akademis, kajian tentang metode dakwah Nabi masih sangat
luas dan terbuka untuk diteliti. Banyak penelitian sebelumnya hanya menyoroti aspek
tertentu, seperti strategi komunikasi Nabi, atau relevansi kepemimpinan beliau di
Madinah. Namun penelitian yang secara spesifik membandingkan metode pendekatan
Nabi di Mekkah dan Madinah masih relatif terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini
hadir untuk memperkaya khazanah akademik dalam bidang sejarah Islam, pendidikan

Islam, dan komunikasi dakwah.

Untuk memahami metode pendekatan Nabi Muhammad SAW dalam mengajak
umatnya, penting untuk meninjau beberapa literatur yang relevan. Kajian tentang sirah
nabawiyah telah banyak dilakukan oleh para ulama klasik maupun modern. Misalnya,
karya monumental Ibnu Ishaq yang kemudian disusun ulang oleh Ibnu Hisyam
menjadi salah satu rujukan utama dalam memahami perjalanan hidup Nabi. Dalam
kitab tersebut, dijelaskan secara detail bagaimana Nabi memulai dakwah di Mekkah
secara sembunyi-sembunyi, menghadapi tekanan Quraisy, hingga hijrah ke Madinah

dan membangun masyarakat baru.

2940



Selain itu, karya al-Tabari dalam Tarikh al-Rusul wa al-Muluk memberikan
gambaran kronologis tentang peristiwa-peristiwa penting dalam sejarah Islam awal.
Dari literatur ini dapat diketahui bahwa dakwah Nabi tidak pernah terlepas dari
konteks sosial-politik yang melingkupinya. Nabi menggunakan pendekatan bertahap,

sesuai dengan kondisi masyarakat pada masanya.

Dalam kajian modern, banyak sarjana Muslim maupun non-Muslim yang
mengkaji kepemimpinan Nabi Muhammad SAW. Karen Armstrong, dalam bukunya
Muhammad: A Prophet for Our Time, menekankan bahwa Nabi adalah figur yang berhasil
mengubah masyarakat melalui strategi persuasif dan teladan moral, bukan melalui
kekerasan. Armstrong menyoroti bahwa keberhasilan Nabi terletak pada
kemampuannya memahami kondisi sosial masyarakat Arab dan memberikan solusi

yang relevan dengan kebutuhan mereka.

Sementara itu, Fazlur Rahman dalam Islam menekankan bahwa dakwah Nabi
Muhammad SAW di Mekkah bertujuan membangun fondasi spiritual dan moral,
sedangkan di Madinah beliau menekankan pembentukan masyarakat dan hukum.
Fazlur Rahman menilai bahwa transformasi dakwah Nabi dari Mekkah ke Madinah
merupakan bukti bahwa Islam adalah agama yang mampu beradaptasi dengan kondisi

sosial, tanpa kehilangan esensi ajarannya.

Nabi Muhammad SAW adalah figur sentral dalam sejarah peradaban Islam
sekaligus pemimpin yang berhasil mentransformasikan masyarakat Arab Jahiliyah
menjadi masyarakat berperadaban tinggi. Keberhasilan tersebut tentu tidak datang
secara instan, melainkan melalui proses dakwah yang panjang, penuh tantangan, serta
sarat dengan hikmah. Perjalanan dakwah Nabi terbagi dalam dua fase besar: fase
Mekkah dan fase Madinah. Kedua fase ini tidak hanya berbeda dari segi tempat, tetapi
juga memiliki perbedaan mendasar dalam konteks sosial, politik, dan budaya.
Perbedaan inilah yang menjadikan strategi dakwah Nabi begitu beragam dan penuh
pelajaran. Oleh karena itu, memahami metode pendekatan Nabi dalam mengajak
umatnya di Mekkah dan Madinah sangat penting, bukan hanya untuk menambah
wawasan sejarah, tetapi juga untuk mengambil teladan bagi praktik dakwah dan

pendidikan Islam di masa kini.

2941



Kondisi masyarakat Mekkah sebelum Islam dikenal dengan sebutan masa
Jahiliyah. Istilah ini bukan hanya merujuk pada kebodohan dalam arti tidak
berpengetahuan, melainkan juga mencakup kebobrokan moral, kesewenang-wenangan
sosial, dan penyimpangan akidah. Masyarakat Mekkah saat itu sangat bergantung pada
sistem kabilah, yang menjadikan loyalitas kesukuan lebih penting daripada keadilan
dan kebenaran. Penyembahan berhala menjadi tradisi yang mengakar, dengan Ka'bah
dijadikan pusat ritual yang sesungguhnya sudah menyimpang dari ajaran tauhid Nabi
Ibrahim. Praktik riba, perbudakan, dan penindasan terhadap kaum lemah adalah
fenomena sosial yang lumrah. Kondisi inilah yang menjadi tantangan awal Nabi

Muhammad SAW dalam menyampaikan risalah Islam.

Metode dakwah Nabi di Mekkah pada awalnya dilakukan secara sembunyi-
sembunyi. Beliau memulai dari keluarga terdekat dan sahabat-sahabat yang paling
percaya kepadanya. Hal ini menunjukkan bahwa Nabi menggunakan pendekatan
bertahap dan penuh kehati-hatian, karena kondisi masyarakat Mekkah yang sangat
keras menolak perubahan. Setelah dakwah mulai berkembang, barulah Nabi
menyampaikannya secara terbuka, meskipun konsekuensinya adalah menghadapi
penindasan, boikot, dan ancaman dari kaum Quraisy. Periode ini mengajarkan betapa
pentingnya kesabaran, keteguhan prinsip, dan kejelasan misi dalam menyampaikan

ajaran agama.

Berbeda dengan Mekkah, Madinah (sebelumnya dikenal sebagai Yatsrib)
memiliki kondisi sosial yang lebih majemuk. Penduduknya terdiri dari dua kelompok
besar: suku Aus dan Khazraj dari kalangan Arab, serta komunitas Yahudi yang
memiliki pengaruh besar di bidang ekonomi dan budaya. Ketika Nabi hijrah ke
Madinah, beliau berhadapan dengan masyarakat yang membutuhkan figur pemimpin
yang mampu menyatukan mereka. Dalam konteks inilah, dakwah Nabi di Madinah
tidak hanya berfokus pada pembinaan akidah, tetapi juga pada pembangunan
masyarakat yang adil, harmonis, dan teratur. Masjid Nabawi didirikan sebagai pusat
ibadah sekaligus pusat pendidikan dan musyawarah. Piagam Madinah disusun untuk
mengatur hubungan antar kelompok, menjamin kebebasan beragama, serta meletakkan

prinsip persatuan di atas perbedaan suku dan agama.

2942



Kedua fase dakwah ini menunjukkan perbedaan strategi yang jelas. Di Mekkah,
Nabi lebih menekankan pada penguatan spiritual, kesabaran, dan keteguhan akidah.
Sedangkan di Madinah, beliau menekankan pada pembangunan sistem sosial, hukum,
dan politik yang berlandaskan nilai-nilai Islam. Namun meskipun berbeda, keduanya
memiliki tujuan yang sama: membimbing manusia menuju tauhid dan akhlak mulia.
Dengan demikian, metode Nabi sangat kontekstual, sesuai dengan kebutuhan

masyarakat pada masing-masing situasi.

Relevansi metode dakwah Nabi dengan kondisi masyarakat modern sangat
besar. Dunia saat ini menghadapi berbagai tantangan, mulai dari degradasi moral,
materialisme, hingga konflik antaragama. Dalam situasi seperti ini, pendekatan dakwah
Nabi dapat dijadikan inspirasi. Di satu sisi, umat Islam perlu meneladani kesabaran
dan keteguhan Nabi dalam menghadapi tantangan. Di sisi lain, umat juga harus
mencontoh kebijaksanaan beliau dalam membangun masyarakat yang harmonis dan
inklusif. Piagam Madinah, misalnya, dapat dijadikan model dalam membangun

masyarakat plural yang menjunjung tinggi keadilan dan toleransi.

Selain itu, perkembangan teknologi digital menghadirkan tantangan sekaligus
peluang baru bagi dakwah Islam. Generasi modern, khususnya Generasi Z, sangat
akrab dengan media sosial dan internet. Kondisi ini dapat dianalogikan dengan
perbedaan situasi Mekkah dan Madinah pada masa Nabi. Seperti halnya Nabi
menyesuaikan metode dakwah dengan kondisi masyarakat, umat Islam masa kini juga
perlu menyesuaikan strategi dakwah dengan karakter generasi digital. Nilai-nilai
kebijaksanaan, kesabaran, dan inklusivitas yang dicontohkan Nabi harus diwujudkan
dalam bentuk konten dakwah yang menarik, informatif, dan sesuai dengan kebutuhan

Zaman.

Dalam memahami metode pendekatan Nabi Muhammad SAW ketika mengajak
umatnya untuk beriman, penting untuk melihat konteks sosial, politik, budaya, dan
keagamaan yang melingkupi masyarakat Mekkah dan Madinah. Masyarakat Mekkah,
sebelum datangnya Islam, hidup dalam struktur sosial yang sangat dipengaruhi oleh
kabilah-kabilah besar seperti Quraisy. Tradisi kesukuan menjadi basis kekuatan sosial,
di mana loyalitas kepada suku lebih tinggi daripada loyalitas kepada prinsip moral

universal. Dalam situasi ini, Nabi Muhammad SAW menghadapi tantangan besar

2943



karena dakwahnya menekankan kesetaraan, keadilan, dan penolakan terhadap praktik
jahiliyah seperti penyembahan berhala, diskriminasi sosial, dan eksploitasi ekonomi.
Oleh karena itu, metode dakwah yang digunakan beliau di Mekkah lebih menekankan
pada pendekatan persuasif, sabar, dan berfokus pada penguatan akidah, agar terbentuk

fondasi iman yang kokoh di hati para pengikut awal.

Sebaliknya, di Madinah, situasi masyarakat sangat berbeda. Masyarakat
Madinah terdiri dari berbagai kelompok: suku Aus dan Khazraj yang sering terlibat
konflik, serta komunitas Yahudi yang memiliki tradisi keilmuan dan kedudukan sosial
tersendiri. Ketika Nabi Muhammad SAW hijrah ke Madinah, beliau bukan hanya
seorang Rasul yang mengajarkan agama, tetapi juga pemimpin politik, hakim, dan
pengatur kehidupan sosial. Oleh sebab itu, metode dakwah beliau di Madinah tidak
hanya sebatas penanaman akidah, tetapi juga pengaturan sosial dan politik melalui
Piagam Madinah yang menegaskan prinsip hidup berdampingan secara damai.
Pendekatan Nabi di Madinah memperlihatkan aspek kepemimpinan transformatif, di
mana beliau membangun masyarakat yang adil, inklusif, dan berlandaskan pada nilai-

nilai Qur’ani.

Selain itu, penting dicatat bahwa metode Nabi Muhammad SAW tidak hanya
berbentuk ceramah atau khutbah, melainkan juga teladan nyata dalam perilaku sehari-
hari. Keteladanan (uswah hasanah) menjadi senjata utama dakwah beliau. Di Mekkah,
beliau menunjukkan kesabaran menghadapi ejekan, hinaan, bahkan siksaan dari kaum
Quraisy, sehingga umat yang beriman memperoleh gambaran nyata tentang keteguhan
iman. Di Madinah, beliau mencontohkan kepemimpinan yang adil, toleran, dan penuh
kasih sayang, sehingga berbagai kelompok masyarakat bersedia menerima otoritasnya.
Dengan kata lain, metode dakwah Nabi tidak pernah bersifat memaksa, tetapi selalu

menekankan kebebasan, kesadaran, dan keikhlasan dalam menerima kebenaran.

Tambahan lain yang patut diperhatikan adalah adanya dimensi strategi jangka
panjang dalam metode dakwah Nabi Muhammad SAW. Di Mekkah, fokus utama
beliau adalah membangun landasan akidah tauhid yang kuat, sehingga para pengikut
awal memiliki keyakinan yang tidak mudah digoyahkan oleh tekanan sosial maupun
politik. Hal ini dapat dilihat dari penguatan spiritual melalui tilawah Al-Qur’an, kisah-
kisah nabi terdahulu, serta penekanan pada akhirat. Sedangkan di Madinah, strategi

2944



dakwah berkembang menjadi pembentukan peradaban Islam, yang diwujudkan
melalui pembangunan masjid sebagai pusat spiritual sekaligus sosial, pengaturan
hukum muamalah, serta penguatan ukhuwah Islamiyah di antara kaum Muhajirin dan

Anshar.

Urgensi penelitian ini semakin jelas ketika melihat minimnya kajian yang secara
khusus membandingkan metode dakwah Nabi di Mekkah dan Madinah. Banyak
penelitian hanya fokus pada salah satu fase, atau hanya membahas aspek tertentu
seperti komunikasi Nabi atau kepemimpinannya di Madinah. Padahal, dengan
membandingkan kedua fase dakwah tersebut, kita bisa mendapatkan pemahaman yang
lebih utuh tentang fleksibilitas dan kebijaksanaan Nabi. Penelitian ini juga penting
untuk memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan ilmu dakwah dan
pendidikan Islam, sekaligus memberikan kontribusi praktis dalam merumuskan

strategi dakwah yang relevan untuk masyarakat modern.

Nabi Muhammad SAW diutus ke dunia bukan sekadar sebagai penyampai
wahyu, melainkan juga sebagai pembawa rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil-
‘alamin). Misi kenabian beliau mencakup pembentukan kepribadian manusia,
pembinaan masyarakat, hingga pembangunan peradaban yang berlandaskan nilai-nilai
ilahiah. Oleh karena itu, metode yang digunakan Nabi dalam mengajak umatnya untuk
menerima risalah Islam tidaklah tunggal, melainkan adaptif, kontekstual, dan sangat
memperhatikan kondisi masyarakat. Pendekatan beliau di Mekkah dan Madinah
adalah bukti nyata bagaimana strategi dakwah Islam selalu berlandaskan hikmah,

kesabaran, dan kearifan.

1. Konteks Masyarakat Mekkah

Masyarakat Mekkah pada masa jahiliyah ditandai oleh dominasi politeisme.
Kaum Quraisy, sebagai penjaga Ka’bah, memiliki kedudukan sosial dan ekonomi yang
tinggi karena menguasai perdagangan internasional. Namun di balik itu, terdapat
berbagai bentuk ketidakadilan sosial, seperti perbudakan, penindasan terhadap kaum
lemah, diskriminasi gender, dan kesenjangan ekonomi. Nilai-nilai moral universal
sering kali dikorbankan demi kepentingan kesukuan. Di tengah kondisi ini, Nabi
Muhammad SAW hadir dengan risalah tauhid yang menolak praktik penyembahan
berhala dan menegakkan prinsip kesetaraan di hadapan Allah SWT.

2945



Metode dakwah Nabi di Mekkah lebih menekankan pada aspek spiritual dan
akidah. Ayat-ayat yang turun pada periode ini sebagian besar adalah ayat-ayat
Makkiyah yang menekankan keimanan kepada Allah, hari akhir, dan kisah para nabi
terdahulu sebagai penguat hati. Strategi Nabi lebih bersifat personal, yaitu mendekati
individu-individu secara langsung melalui hubungan pribadi. Misalnya, dakwah
kepada keluarga terdekat (Khadijah, Ali bin Abi Thalib, Abu Bakar), sahabat dekat,
serta budak seperti Bilal bin Rabah. Metode ini menunjukkan bahwa di fase awal, Nabi
lebih mengutamakan pembinaan inti (core group) sebelum menyampaikan dakwah
secara terbuka.

Namun, ketika dakwah mulai disampaikan secara terang-terangan, Nabi
menghadapi perlawanan keras dari kaum Quraisy. Ejekan, boikot, hingga penyiksaan
menjadi ujian berat bagi Nabi dan para pengikutnya. Dalam kondisi ini, pendekatan
yang digunakan Nabi adalah kesabaran, konsistensi, dan keteladanan moral. Beliau
tidak membalas kekerasan dengan kekerasan, tetapi menjawab dengan akhlak mulia,
sehingga perlahan-lahan kepribadian beliau menjadi magnet yang menarik simpati
sebagian masyarakat.

2. Konteks Masyarakat Madinah

Berbeda dengan Mekkah, masyarakat Madinah (Yatsrib) memiliki karakteristik
yang lebih plural. Terdapat dua suku besar, Aus dan Khazraj, yang lama berkonflik,
serta komunitas Yahudi yang memiliki pengaruh dalam bidang ekonomi dan
pemikiran. Kondisi sosial yang penuh konflik ini menciptakan peluang bagi Nabi
Muhammad SAW untuk menawarkan Islam sebagai solusi persatuan. Kehadiran beliau
di Madinah bukan hanya sebagai Rasul, melainkan juga sebagai pemimpin politik,
mediator konflik, dan pembangun tatanan sosial.

Metode dakwah Nabi di Madinah bersifat kolektif, institusional, dan
komprehensif. Pertama, beliau membangun masjid sebagai pusat ibadah sekaligus
pusat pendidikan dan musyawarah. Masjid Nabawi menjadi simbol integrasi antara
aspek spiritual dan sosial. Kedua, beliau memperkuat ukhuwah Islamiyah antara kaum
Mubhajirin (pendatang dari Mekkah) dan Anshar (penduduk Madinah). Konsep
persaudaraan ini menjadi fondasi kuat bagi persatuan umat Islam. Ketiga, beliau
menyusun Piagam Madinah, sebuah dokumen sosial-politik yang mengatur hubungan

antar komunitas, termasuk Yahudi, untuk hidup damai di bawah kepemimpinan

2946



beliau. Piagam ini menunjukkan metode dakwah Nabi yang mengedepankan toleransi,
keadilan, dan penghormatan terhadap perbedaan.

Di Madinah pula ayat-ayat Al-Qur'an mulai turun terkait dengan hukum
syariah, muamalah, jihad, serta pengaturan kehidupan sosial. Hal ini menunjukkan
bahwa pendekatan dakwah Nabi di Madinah lebih menekankan pada pembentukan
peradaban Islam yang utuh, tidak hanya dalam aspek ibadah, tetapi juga dalam aspek
sosial, politik, dan ekonomi.

3. Perbedaan Strategi Dakwah di Mekkah dan Madinah

Perbedaan konteks sosial antara Mekkah dan Madinah menjadikan strategi
dakwah Nabi berbeda pula. Di Mekkah, pendekatannya lebih individual, bertahap, dan
fokus pada penanaman iman. Sedangkan di Madinah, pendekatannya bersifat
komunal, sistematis, dan fokus pada pengaturan masyarakat. Hal ini menunjukkan
fleksibilitas metode dakwah Nabi yang menyesuaikan dengan kebutuhan zaman dan
situasi.

Di Mekkah, tantangan utama adalah resistensi kaum Quraisy yang merasa
terancam oleh ajaran tauhid. Oleh karena itu, Nabi lebih banyak menekankan nilai-nilai
kesabaran, tawakal, dan keteguhan iman. Sementara di Madinah, tantangannya adalah
bagaimana mengelola keberagaman dan membangun tatanan sosial yang adil. Maka,
Nabi mengedepankan strategi politik, hukum, dan institusional untuk menciptakan
masyarakat yang harmonis.

4. Relevansi Metode Dakwah Nabi di Era Modern

Kajian tentang metode dakwah Nabi Muhammad SAW di Mekkah dan Madinah
tidak hanya penting untuk memahami sejarah Islam, tetapi juga sangat relevan untuk
konteks modern. Saat ini, umat Islam hidup dalam dunia yang plural, global, dan
dipenuhi tantangan ideologi serta teknologi. Pendekatan Nabi di Mekkah mengajarkan
pentingnya keteguhan iman dalam menghadapi tekanan. Sementara pendekatan beliau
di Madinah memberikan teladan tentang pentingnya toleransi, dialog, dan penguatan
institusi dalam membangun masyarakat.

Dakwah Nabi yang menekankan hikmah (kebijaksanaan), mau‘izhah hasanah
(nasihat yang baik), dan mujadalah billati hiya ahsan (diskusi dengan cara terbaik)
menjadi pedoman abadi dalam menyampaikan ajaran Islam. Relevansi metode ini

terlihat jelas dalam era media sosial, di mana umat Islam dituntut untuk

2947



menyampaikan pesan dakwah secara bijak, persuasif, dan penuh keteladanan agar
tidak menimbulkan perpecahan.

Rumusan masalah dalam penelitian ini berangkat dari kesadaran bahwa metode
dakwah Nabi Muhammad SAW bukanlah sekadar narasi sejarah yang statis, melainkan
sebuah warisan metodologis yang dapat dijadikan pedoman sepanjang masa. Oleh
karena itu, pertanyaan penelitian perlu dirumuskan agar arah kajian menjadi jelas.
Secara umum, permasalahan yang hendak dijawab adalah bagaimana metode
pendekatan Nabi Muhammad SAW dalam mengajak umatnya di Mekkah dan di
Madinah sehingga mereka bersedia menjadi pengikutnya. Namun permasalahan
umum ini perlu diperinci ke dalam pertanyaan yang lebih spesifik. Pertama, bagaimana
kondisi sosial, politik, dan budaya masyarakat Mekkah dan Madinah memengaruhi
metode dakwah Nabi? Kedua, pendekatan apa saja yang digunakan Nabi di Mekkah
dalam menghadapi masyarakat Quraisy yang keras menolak risalah Islam? Ketiga,
bagaimana strategi Nabi di Madinah yang berhadapan dengan masyarakat plural,
terdiri atas Muslim, Yahudi, dan kaum musyrik? Keempat, apa perbedaan fundamental
antara metode dakwah Nabi di Mekkah dan Madinah, serta bagaimana relevansi
metode tersebut bagi konteks dakwah di era modern?.

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjawab secara tuntas pertanyaan-
pertanyaan yang telah dirumuskan. Secara umum, penelitian ini bertujuan
mendeskripsikan, menganalisis, dan mengeksplorasi metode pendekatan Nabi
Muhammad SAW dalam mengajak umatnya, baik di Mekkah maupun di Madinah.
Secara khusus, penelitian ini bertujuan: pertama, untuk mendeskripsikan kondisi sosial
masyarakat Mekkah dan Madinah yang menjadi konteks dakwah Nabi. Kedua, untuk
mengidentifikasi metode dakwah Nabi di Mekkah, termasuk strategi sembunyi-
sembunyi, dakwah terang-terangan, serta pendekatan personal kepada tokoh-tokoh
Quraisy. Ketiga, untuk menganalisis metode dakwah Nabi di Madinah, yang
mencakup pembangunan masjid, penyusunan Piagam Madinah, penguatan ukhuwah
antara Muhajirin dan Anshar, serta pengelolaan hubungan antaragama. Keempat,
untuk membandingkan metode dakwah Nabi di Mekkah dan Madinah, sekaligus
menggali relevansinya bagi strategi dakwah Islam kontemporer. Dengan demikian,
tujuan penelitian ini bukan hanya untuk memahami sejarah, tetapi juga untuk

menemukan pelajaran yang dapat diaplikasikan dalam konteks kekinian.

2948



Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat dalam tiga dimensi utama:
teoretis, praktis, dan kebijakan. Dari sisi teoretis, penelitian ini diharapkan
memperkaya khazanah ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang sejarah Islam,
pendidikan Islam, dan komunikasi dakwah. Penelitian ini juga menambah literatur
tentang metode dakwah Nabi Muhammad SAW, dengan fokus khusus pada perbedaan
strategi di Mekkah dan Madinah. Dengan adanya kajian ini, diharapkan para
akademisi, mahasiswa, dan peneliti lain dapat menjadikannya sebagai referensi dalam
mengembangkan studi tentang sirah nabawiyah secara lebih kontekstual.

Dari sisi praktis, penelitian ini bermanfaat bagi para pendidik, dai, dan praktisi
dakwah. Dengan memahami metode Nabi, mereka dapat menyusun strategi dakwah
yang relevan dengan kondisi masyarakat saat ini. Misalnya, di tengah masyarakat
urban yang plural, pendekatan Nabi di Madinah dapat dijadikan inspirasi dalam
mengelola perbedaan dan membangun harmoni sosial. Sementara itu, pendekatan Nabi
di Mekkah yang menekankan kesabaran dan keteguhan prinsip dapat dijadikan
pedoman bagi mereka yang berdakwah di lingkungan yang keras atau penuh

penolakan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research) (Assingkily, 2021), karena berorientasi pada kajian
historis dan deskriptif mengenai metode dakwah Nabi Muhammad SAW pada periode
Mekkah dan Madinah. Pendekatan ini dipilih agar peneliti dapat menelusuri,
memahami, dan menganalisis strategi dakwah Nabi secara mendalam berdasarkan
sumber-sumber tertulis yang autentik. Penelitian kepustakaan dianggap relevan karena
data utama yang digunakan berasal dari karya ilmiah dan literatur klasik maupun
kontemporer yang mendokumentasikan perjalanan dakwah Nabi Muhammad SAW

secara sistematis dan komprehensif.

Data penelitian diperoleh melalui penelaahan berbagai sumber literatur di
perpustakaan fisik dan digital. Sumber primer mencakup Al-Qur’an, hadis, serta kitab
sirah nabawiyah seperti Sirah Nabawiyah karya Ibnu Hisham dan Ar-Raheeq al-Makhtum

karya Shafiyurrahman al-Mubarakfuri, yang menjadi rujukan utama dalam memahami

2949



konteks sejarah dakwah Nabi. Sedangkan sumber sekunder meliputi buku-buku,
artikel jurnal ilmiah, skripsi, tesis, serta karya akademik modern yang membahas
perjalanan dakwah Nabi di Mekkah dan Madinah. Data dikumpulkan dengan teknik
dokumentasi, yaitu menghimpun, mencatat, dan mengklasifikasi informasi yang
relevan melalui proses membaca mendalam, menyeleksi, dan mengutip secara

sistematis sesuai fokus penelitian.

Analisis data dilakukan dengan metode deskriptif-analitis, yang dimulai dengan
mendeskripsikan fakta-fakta sejarah dakwah Nabi secara objektif, kemudian
menganalisis metode pendekatan yang digunakan pada dua periode dakwah tersebut
dengan melihat persamaan dan perbedaannya. Tahap akhir berupa interpretasi
terhadap relevansi metode dakwah Nabi dengan konteks dakwah Islam masa kini.
Untuk menjaga keabsahan data, digunakan teknik triangulasi sumber dengan
membandingkan berbagai literatur primer dan sekunder agar hasil penelitian memiliki

validitas dan kredjibilitas yang kuat.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penelitian tindakan kelas ini dilaksanakan di kelas VII MTs S Syakira Barumun
pada semester genap tahun ajaran 2024/2025. Subjek penelitian berjumlah 14 siswa,
terdiri atas 6 siswa laki-laki dan 8 siswa perempuan. Penelitian dilakukan dalam dua
siklus yang masing-masing mencakup tahap perencanaan, pelaksanaan tindakan,
observasi, dan refleksi. Setiap siklus dilaksanakan dalam dua kali pertemuan

pembelajaran dan satu kali tes kemampuan komunikasi matematika.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode pendekatan Nabi Muhammad
SAW dalam mengajak umatnya menjadi pengikut Islam memiliki perbedaan yang
signifikan antara periode Mekkah dan Madinah. Pada periode Mekkah, dakwah Nabi
berfokus pada penanaman aqidah tauhid, kesabaran, serta pembentukan karakter
umat. Hal ini karena kondisi masyarakat Quraisy saat itu masih memegang teguh
tradisi jahiliyah, menyembah berhala, serta menentang ajaran Islam dengan keras.
Strategi dakwah yang digunakan Nabi di Mekkah antara lain: dakwah secara
sembunyi-sembunyi (sirriyah), dakwah bil hikmah, penyampaian ajaran secara

bertahap, serta penekanan pada nilai ketauhidan dan akhlak mulia. Metode ini

2950



menunjukkan bahwa Nabi lebih mengutamakan pendekatan spiritual dan moral
daripada konfrontasi langsung, agar umat perlahan menerima Islam dengan hati yang

ikhlas.

Sementara itu, pada periode Madinah, pendekatan dakwah Nabi mengalami
pergeseran karena masyarakat Madinah relatif lebih terbuka terhadap ajaran Islam.
Setelah hijrah, Nabi tidak hanya berfokus pada aqidah, tetapi juga membangun sistem
sosial, politik, dan ekonomi berbasis Islam. Metode dakwah yang digunakan di
Madinah meliputi dakwah terbuka (jahriyah), pembinaan ukhuwah Islamiyah antara
kaum Mubhajirin dan Anshar, pembuatan Piagam Madinah sebagai dasar kehidupan
bernegara, serta penerapan hukum-hukum syariah. Dengan demikian, dakwah Nabi di
Madinah tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga praktis, menyentuh berbagai aspek

kehidupan masyarakat.

Perbedaan metode dakwah di kedua periode tersebut menunjukkan bahwa Nabi
Muhammad SAW sangat kontekstual dalam berdakwah. Beliau menyesuaikan strategi
dengan kondisi sosial, budaya, dan politik masyarakat. Di Mekkah, pendekatan yang
digunakan adalah pembinaan individu dan penekanan spiritual, sedangkan di
Madinah lebih menekankan pada pembangunan masyarakat dan institusi. Hal ini
menunjukkan fleksibilitas dan kebijaksanaan Nabi dalam mengajak umatnya menjadi
pengikut Islam, serta memberikan pelajaran penting bagi para da’i masa kini untuk

menyesuaikan metode dakwah dengan kondisi audiens.

Tabel 1. Perbandingan Metode Dakwah Nabi Muhammad SAW

Aspek Periode Mekkah Periode Madinah

Kondisi Sosial | Mayoritas masyarakat | Masyarakat lebih
Quraisy musyrik, menentang | terbuka, terdiri dari
Islam, penuh penindasan | Muslim, Yahudi, dan

terhadap umat Islam kabilah Arab
Fokus Penanaman aqidah tauhid, | Pembangunan
Dakwah akhlak, dan kesabaran masyarakat, hukum,
politik, dan ekonomi
Islami
Metode Dakwah sembunyi-sembunyi, | Dakwah terbuka,

bil hikmah, bertahap, | ukhuwah Islamiyah,

2951



penekanan pada ketauhidan | Piagam Madinah,
penerapan syariah

Tujuan Utama | Menguatkan iman individu, | Membentuk tatanan

membentuk generasi Muslim | masyarakat Islami
yang tangguh yang berkeadilan
Bentuk Penindasan, intimidasi, | Konflik politik,

Tantangan boikot ekonomi, siksaan fisik | pengkhianatan,
peperangan  (Badar,
Uhud, Khandaq)
Hasil Dakwah | Lahirnya generasi Muslim | Terbentuknya

awal yang sabar dan teguh | masyarakat Islam
iman yang terorganisir dan
berdaulat di Madinah

Dalam penelitian ini, terlihat bahwa metode dakwah Nabi Muhammad SAW
sangat dipengaruhi oleh kondisi sosial dan politik di tempat dakwah berlangsung.
Pada periode Mekkah, dakwah Nabi berlangsung selama kurang lebih 13 tahun dengan
situasi penuh tantangan. Mayoritas masyarakat Quraisy masih memegang erat tradisi
jahiliyah, menyembah berhala, serta sangat menentang ajaran tauhid. Karena itu, Nabi
menekankan metode dakwah yang bersifat personal, sembunyi-sembunyi, dan
bertahap. Pada tahap awal, Nabi mengajak orang-orang terdekatnya seperti Khadijah,
Abu Bakar, Ali bin Abi Thalib, dan Zaid bin Haritsah. Setelah itu, dakwah dilakukan
secara terbatas kepada sahabat yang dipercaya. Metode ini dikenal dengan dakwah
sirriyah.

Selain itu, Nabi menggunakan pendekatan bil hikmah (dengan kebijaksanaan)
dan mau’izhah hasanah (nasihat yang baik) untuk menyampaikan ajaran tauhid. Fokus
utama dakwah Nabi di Mekkah adalah pembentukan akidah, akhlak, serta kesabaran.
Hal ini terlihat dari ayat-ayat Makkiyah yang lebih banyak menekankan keesaan Allah,
ancaman hari akhir, dan pembentukan karakter umat. Hasil dari metode ini adalah
lahirnya generasi Muslim awal yang sabar, tangguh, dan berpegang teguh pada
keimanan meskipun menghadapi penindasan.

Adapun pada periode Madinah, kondisi masyarakat lebih mendukung dakwah
Islam. Setelah hijrah, Nabi menghadapi masyarakat yang lebih heterogen, terdiri dari
kaum Mubhajirin, Anshar, Yahudi, dan suku Arab lainnya. Pada masa ini, Nabi tidak

hanya menekankan pada aqidah, tetapi juga pada pembangunan masyarakat, hukum,

2952



politik, dan ekonomi Islami. Metode dakwah yang digunakan antara lain: dakwah
terbuka (jahriyah), mempererat ukhuwah Islamiyah antara Muhajirin dan Anshar,
menyusun Piagam Madinah sebagai dasar kehidupan bernegara, serta menerapkan
hukum-hukum syariah dalam kehidupan sehari-hari.

Selain itu, Nabi juga menghadapi tantangan baru berupa konflik politik dan
militer, seperti Perang Badar, Uhud, dan Khandaq. Dalam kondisi ini, Nabi
menunjukkan keteladanan dalam kepemimpinan, strategi, dan manajemen konflik.
Hasilnya, dakwah di Madinah menghasilkan terbentuknya masyarakat Islam yang
terorganisir, berdaulat, dan berperadaban.

Perbandingan ini menunjukkan bahwa Nabi Muhammad SAW menggunakan
strategi dakwah yang kontekstual dan adaptif. Di Mekkah, metode yang digunakan
adalah pendekatan spiritual dan individu, sementara di Madinah lebih menekankan
pada pendekatan sosial, politik, dan institusional. Dari sini dapat dipahami bahwa
dakwah harus menyesuaikan dengan kondisi audiens, situasi sosial, dan tantangan
yang ada.

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa metode dakwah Nabi
Muhammad SAW di Mekkah dan Madinah memiliki perbedaan yang mendasar namun
saling melengkapi. Pada periode Mekkah, dakwah Nabi lebih menekankan pada
pembinaan akidah, akhlak, dan kesabaran dengan metode dakwah sembunyi-
sembunyi, bil hikmah, dan penyampaian ajaran secara bertahap. Strategi ini digunakan
karena masyarakat Quraisy pada saat itu keras menentang Islam dan menindas umat
yang beriman. Hasilnya, lahirlah generasi Muslim awal yang memiliki keimanan kuat,
sabar, dan kokoh dalam menghadapi ujian.

Sementara itu, pada periode Madinah, dakwah Nabi berkembang ke arah
pembentukan masyarakat yang Islami, dengan fokus pada pembangunan sistem sosial,
hukum, politik, dan ekonomi. Metode yang digunakan lebih terbuka, melalui ukhuwah
Islamiyah antara kaum Muhajirin dan Anshar, penyusunan Piagam Madinah, serta
penerapan syariat Islam dalam kehidupan masyarakat. Hasil dari dakwah ini adalah
lahirnya masyarakat Islam yang terorganisir, berdaulat, dan berperadaban, yang
menjadi landasan kuat bagi perkembangan Islam selanjutnya. Secara umum,
pendekatan Nabi Muhammad SAW menunjukkan bahwa dakwah harus dilakukan
dengan fleksibilitas, kebijaksanaan, dan kontekstual. Di Mekkah, dakwah berfokus

2953



pada penguatan individu, sedangkan di Madinah berfokus pada pembentukan tatanan
sosial. Hal ini menjadi pelajaran penting bagi para pendakwah dan pemimpin masa
kini, bahwa keberhasilan dakwah tidak hanya bergantung pada isi pesan, tetapi juga

pada strategi dan cara yang disesuaikan dengan kondisi masyarakat yang dihadapi.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa metode pendekatan
Nabi Muhammad SAW dalam mengajak umatnya di Mekkah dan di Madinah
menunjukkan strategi dakwah yang sangat kontekstual, adaptif, dan bijaksana. Pada
periode Mekkah, Nabi lebih menekankan pendekatan spiritual dengan fokus pada
pembinaan aqgidah tauhid, penguatan iman, serta pembentukan akhlak dan kesabaran
umat. Strategi dakwah dilakukan secara bertahap, penuh hikmah, dan mengutamakan
keteladanan. Hal ini disesuaikan dengan kondisi masyarakat Quraisy yang keras
menentang ajaran Islam dan masih terikat kuat pada tradisi jahiliyah. Melalui metode
ini, Nabi berhasil melahirkan generasi Muslim awal yang memiliki keimanan kokoh

dan kesabaran luar biasa dalam menghadapi tekanan sosial dan politik yang berat.

Adapun pada periode Madinah, metode dakwah Nabi mengalami perluasan
dari ranah spiritual menuju ranah sosial, politik, dan hukum. Nabi membangun
masyarakat yang berlandaskan ukhuwah Islamiyah, keadilan, dan kemaslahatan umat
melalui Piagam Madinah dan penerapan syariat Islam. Pendekatan dakwah di
Madinah lebih bersifat terbuka dan institusional, menekankan pada pembentukan
tatanan masyarakat Islami yang berdaulat dan berperadaban. Dari kedua periode
tersebut, tampak bahwa keberhasilan dakwah Nabi Muhammad SAW tidak hanya
terletak pada isi ajaran, tetapi juga pada kemampuan beliau menyesuaikan strategi
dakwah dengan kondisi masyarakat. Prinsip fleksibilitas, kebijaksanaan, dan relevansi
sosial inilah yang menjadi teladan penting bagi para da’i dan pemimpin umat dalam

melaksanakan dakwah di berbagai konteks kehidupan modern saat ini.

2954



REFERENSI
Al-Bukhari, M. I. (2002). Shahih al-Bukhari. Beirut: Dar Ibn Katsir.

Al-Mubarakfuri, S. R. (2021). Ar-Raheeq al-Makhtum (Sirah Nabawiyah). Riyadh:
Darussalam.

Al-Qur’an al-Karim.

Al-Sallabi, A. M. (2020). Sirah Nabawiyah: Analisis Ilmiah Sejarah Kehidupan Rasulullah.
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel 1lmiah dan
Tugas Akhir. Yogyakarta: CV. K-Media.

Azami, M. M. (2021). Sejarah Teks al-Qur’an dari Wahyu sampai Kompilasi. Jakarta: Gema
Insani.

Chiorin, M. (2024). Pendekatan dakwah Rasulullah di era Madinah dan relevansinya
terhadap konteks dakwah masa kini. Jurnal MaAl6, 8(1), 55-68.
https:/ /jurnal.umj.ac.id/index.php/MaA16/article/download /22836 /10556

Feighten, A. O., Kurnia Sari, A., & Amin, K. (2024). Exploring the wisdom of discipline
from the Nabawiyah Sirah for the modern generation. Proceedings of the
International Conference on Islamic Education, 3(2), 112-120.

Habibah, A. R. (2023). Prinsip dakwah Nabi Muhammad SAW dalam pembentukan
karakter umat. Batuthah: Jurnal Studi Keislaman, 7(1), 23-35.

Hambka. (2022). Sejarah Umat Islam. Jakarta: Bulan Bintang.
Hisyam, I. (2020). Sirah Nabawiyah Ibnu Hisyam. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Mastori, M. (2021). Dakwah dan kekuasaan: Studi dakwah Nabi Muhammad SAW
pada periode Madinah. Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 6(2), 145-160.

Muhafidz. (2023). Peran dakwah Islam periode Makkah dalam membentuk fondasi
keimanan umat. Triwikrama: Jurnal Multidisiplin Ilmu Sosial, 1(2), 87-98.

Nasution, H. (2021). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (Jilid I & II). Jakarta: UI Press.

Shihab, M. Q. (2022). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat.
Bandung: Mizan.

Watt, W. M. (2022). Muhammad at Mecca and Muhammad at Medina. Oxford: Oxford
University Press.

Zaid, M. (2016). Strategi dakwah Nabi Muhammad SAW pada periode Makkah dan
Madinah. Jurnal Al-Bayan: Media Kajian dan Pengembangan Ilmu Dakwah, 22(2), 179~
196. https:/ /doi.org/10.22373 /albayvan.v22i2.1005

2955


https://jurnal.umj.ac.id/index.php/MaA16/article/download/22836/10556
https://doi.org/10.22373/albayan.v22i2.1005

	Metode Pendekatan Nabi Muhammad dalam Mengajak
	Umatnya di Mekkah dan di Madinah Menjadi Pengikutnya

