
3120 
 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir        ISSN: 2774-8391 

  

  

Manhaj Tarjih Muhammadiyah:  
Perspektif, Sumber, Pendekatan & Prosedur Teknis 

 
 

Selamat Pohan1, Khoirul Amru Hasibuan2,  

Kurnia Kristiya Ningrum3, Aisyah4, Harun Al Rasyid5 

 
1,2,3,4,5 Universitas Muhammadiyah Sumatera Utara, Indonesia 

Email: selamat@umsu.ac.id 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahasa tentang Manhaj Tarjih Muhammadiyah dengan konsep 
metodoloogis pada pengambilan hukum islam yang menghubungkan pada pendekatan 
tekstual, rasional, dan etis-spritual. Penelitian ini menemukan bahwa konsep Manhaj 
Tarjih menyajikan model ijtihad yang seimbang, dan menjaga kemurnian dari ajaran 
serta membuka ruang pada pembaharuan yang bersifat kontekstual. Pada kerangka 
penelitian ini menekankan bahwa komitmen dari Muhammadiyah terhadap moderasi, 
objektivitas dan kemaslahatan dalam merespon pembahasan terkait keislaman yang 
kontemporer. 

Kata Kunci: Hukum Islam, Manhaj Tarjih, Muhammadiyah. 

 

ABSTRACT 

This study discusses the Manhaj Tarjih of Muhammadiyah as a methodological concept in 
Islamic legal derivation that integrates textual, rational, and ethical-spiritual approaches. The 
study finds that concept of Manhaj Tarjih offers a balanced model of ijtihad, maintaining the 
purity of Islamic theachings while opening space for contextual renewal. Within this research 
framework, it emphasizes Muhammadiyah’s commitment to moderation, objectivity, and public 
benefit in addressing contemporary Islamic issues. 
 
Keywords: Islamic Law, Manhaj Tarjih, Muhammadiyah. 

 

  

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:selamat@umsu.ac.id


3121 
 

PENDAHULUAN 

Muhammadiyah merupakan salah satu gerakan Islam paling awal di Indonesia 

yang memiliki peranan besar dalam aktivitas dakwah serta upaya pemurnian ajaran 

Islam yang disesuaikan dengan konteks budaya setempat, sekaligus mendorong 

pembaruan cara berpikir dan praktik keberagamaan umat (Haedar, 2010). Sejak 

berdirinya pada tahun 1912 oleh KH. Ahmad Dahlan, organisasi ini menegaskan 

dirinya sebagai pelopor penyebaran Islam yang berorientasi pada kemajuan, 

pencerahan, dan kemanfaatan bagi seluruh aspek kehidupan (Syamsul, 2010). Untuk 

mewujudkan visi tersebut, Muhammadiyah mendirikan Majelis Tarjih dan Tajdid, 

yaitu lembaga yang bertugas melakukan kajian mendalam, merumuskan ketetapan, 

serta mengembangkan pembaruan dalam bidang hukum Islam (Majelis Tarjih dan 

Tajdid, 2018). 

Manhaj Tarjih Muhammadiyah adalah kerangka berpikir yang tersusun secara 

sistematis untuk memahami dan menetapkan hukum Islam dengan mendasarkan 

keputusan pada Al-Qur’an dan As-Sunnah, sekaligus memerhatikan aspek rasionalitas, 

tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah), serta perubahan sosial dan perkembangan zaman 

(Majelis Tarjih dan Tadjid Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2000). Melalui pendekatan 

ini, Muhammadiyah berupaya menjaga keseimbangan antara komitmen pada sumber-

sumber wahyu dan sikap terbuka terhadap realitas modern. Metode tersebut 

menegaskan bahwa Muhammadiyah tidak berhenti pada pembacaan tekstual, 

melainkan mengutamakan ijtihad yang logis, relevan dengan konteks, dan diarahkan 

pada kemajuan (Setiawan, 2019). 

Kajian mengenai manhaj tarjih memiliki arti penting, khususnya bagi para 

akademisi maupun kader persyarikatan, karena di dalamnya tersimpan dasar-dasar 

ijtihad, tarjih, dan pembaruan yang menjadi identitas khas pemikiran Islam 

Muhammadiyah (Syamsul, 2010; Pohan, et.al., 2020). Dengan pemahaman yang 

menyeluruh terhadap prinsip-prinsip ini, diharapkan muncul generasi yang mampu 

menghayati dan mengembangkan pola pikir Islam yang moderat, rasional, serta selaras 

dengan semangat tajdid yang diusung Muhammadiyah (Abdullah, 2002). 

Selain itu, makalah ini dibuat untuk membantu memahami bagaimana 

Muhammadiyah menetapkan hukum dan pandangan keagamaannya dengan cara 

yang ilmiah, rasional, dan berpihak pada kepentingan umat. Melalui 



3122 
 

pembahasan ini, diharapkan pembaca dapat lebih menghargai peran 

Muhammadiyah sebagai gerakan pembaruan yang berusaha menjaga kemurnian 

ajaran Islam sekaligus mampu menghadapi tantangan zaman dengan bijak. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library reaserch) 

dengan pendekatan kualitatif-deskriptif (Assingkily, 2021). Adapun sumber data yang 

tersusun dari literatur primer, conohnya Himpunan resmi Majlis Tarjih 

Muhammadiyah dan literatur skunder yaitu bersumber dari buku, artikel dan jurnal 

serta karya ilmiah yang terhubung dengan metodologi ijtihad Muhammadiyah. 

Adapun teknik analisis data yang digunakan lewat isi penelitian guna untuk menelaah 

prinsip-prinsip methodoligs Manhaj Tarjih, susunan epistemologi dan relevansi pada 

penyelesaian tentan pembahasan keislaman yang kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Manhaj Tarjih Muhammadiyah 

Secara bahasa, kata manhaj dalam tradisi Arab berarti jalan, cara, atau suatu 

“rambu-rambu” yang dijalani untuk mencapai tujuan tertentu. Adapun tarjih bermakna 

menguatkan atau memilih pendapat yang dinilai paling tepat di antara berbagai 

pandangan yang saling berbeda. Dalam disiplin keilmuan Islam, tarjih termasuk bagian 

dari proses ijtihad, yaitu usaha intelektual untuk menetapkan hukum terhadap 

persoalan yang tidak dijelaskan secara langsung dalam teks Al-Qur’an maupun 

Sunnah. 

Dalam tradisi pemikiran Muhammadiyah, manhaj tarjih dipahami sebagai 

kerangka metodologis yang menjadi acuan dalam menafsirkan, memahami, dan 

merumuskan ajaran Islam berdasarkan Al-Qur’an dan Sunnah sahih. Praktik ini 

dijalankan dengan memperhatikan perkembangan ilmu pengetahuan, dinamika 

masyarakat, serta kemaslahatan umat secara luas. Karena itu, manhaj tarjih tidak hanya 

berfokus pada penetapan hukum fikih, tetapi juga berfungsi sebagai dasar 

epistemologis untuk memahami Islam secara komprehensif, ilmiah, dan relevan 

dengan konteks kekinian (Majelis Tarjih dan Tajdid PP Muhammadiyah, 2000). 

 



3123 
 

 

 

1. Manhaj Tarjih Sebagai Sistem Epistemologis Muhammadiyah 

Menurut Bahar Agus Setiawan (2019), manhaj tarjih dapat dipahami sebagai 

sistem epistemologi khas Muhammadiyah, yaitu pola pikir yang menjelaskan 

bagaimana pengetahuan keagamaan diperoleh, dipahami, dan diuji kebenarannya 

melalui perpaduan antara wahyu dan kemampuan nalar manusia. Kerangka ini tidak 

hanya digunakan dalam penetapan hukum Islam (fiqh), tetapi juga diterapkan dalam 

berbagai bidang lain seperti pendidikan, kehidupan sosial, dan pengembangan 

pemikiran Islam kontemporer. 

Dalam penerapannya, manhaj tarjih menjadi alat untuk menyatukan dimensi 

ketuhanan yang bersifat transenden dengan daya pikir manusia yang rasional. Melalui 

perpaduan tersebut, Muhammadiyah berupaya menjaga kemurnian ajaran Islam 

sambil memperluas cakrawala intelektual agar ajaran Islam tetap sesuai dengan 

dinamika zaman. Dengan demikian, manhaj tarjih berfungsi sebagai penghubung 

antara teks wahyu dan kebutuhan kehidupan modern. 

Di sisi lain, Haedar Nashir (2010) menekankan bahwa manhaj tarjih merupakan 

instrumen tajdid (pembaruan) yang menjadi dasar lahirnya gagasan Islam 

Berkemajuan. Konsep ini memandang Islam sebagai agama yang bertumpu pada 

sumber-sumber wahyu namun tetap terbuka terhadap kemajuan ilmu pengetahuan, 

budaya, dan teknologi. Oleh sebab itu, manhaj tarjih dapat dipandang sebagai inti dari 

gerakan intelektual dan praktik sosial Muhammadiyah yang selalu menjaga 

keseimbangan antara dua orientasi pokok: purifikasi (pemurnian ajaran akidah dan 

ibadah) serta dinamisasi (pembaruan dalam kehidupan sosial dan pemikiran). 

Secara konseptual, manhaj tarjih dapat dipahami sebagai model berpikir 

Islam yang holistik, yang tidak hanya membatasi diri pada dimensi teologis- 

normatif, tetapi juga mengarah pada pembentukan peradaban. Dalam perspektif ini, 

manhaj tarjih berfungsi sebagai paradigma transformatif yang menghubungkan 

idealitas ajaran Islam dengan kenyataan hidup manusia. Pendekatan semacam ini 

menegaskan bahwa Islam bukan agama yang kaku dan beku, melainkan ajaran yang 

adaptif, dinamis, dan kontributif terhadap kemajuan kemanusiaan. 



3124 
 

Selain itu, manhaj tarjih juga memiliki implikasi sosial dan edukatif yang luas. 

Dalam konteks pendidikan, ia mendorong munculnya pola pembelajaran Islam 

yang dialogis, rasional, dan terbuka terhadap perkembangan ilmu pengetahuan. 

Sementara dalam konteks sosial, manhaj tarjih menumbuhkan sikap moderasi, 

toleransi, serta semangat pengabdian kepada masyarakat. Dengan demikian, manhaj 

tarjih bukan sekadar metode istinbath hukum, tetapi juga fondasi moral dan 

intelektual yang menopang visi Islam Berkemajuan dalam seluruh aspek kehidupan 

umat. 

 

2. Pandangan Para Tokoh tentang Manhaj Tarjih Muhammadiyah 

Sejumlah cendekiawan Muhammadiyah dan pemikir Islam modern 

memberikan beragam interpretasi mengenai hakikat manhaj tarjih. Amin Abdullah 

(2002) menjelaskan bahwa manhaj tarjih dalam Muhammadiyah merupakan 

bentuk ijtihad kolektif yang menggabungkan tiga model epistemologi Islam: bayani 

(yang berorientasi pada teks dan norma keagamaan), burhani (yang bertumpu pada 

nalar dan data empiris), serta irfani atau istislahi (yang menekankan intuisi dan 

kemaslahatan). Perpaduan antara ketiganya membuat manhaj tarjih tidak hanya 

bergerak dalam ranah hukum formal yang sifatnya legalistik, tetapi juga menjadi 

pendekatan yang ilmiah, rasional, dan sesuai dengan perkembangan kehidupan 

modern. 

Ahmad Jainuri (2018) melihat manhaj tarjih sebagai instrumen pembaruan 

pemikiran Islam yang mempertegas peran Muhammadiyah bukan sekadar sebagai 

organisasi dakwah, tetapi juga sebagai gerakan intelektual yang mendorong 

terbentuknya rasionalitas keagamaan di tengah masyarakat. Menurutnya, 

keberadaan manhaj tarjih menegaskan identitas Muhammadiyah sebagai pusat 

pemikiran Islam modern yang berorientasi pada kemajuan sosial dan intelektual 

umat. 

Sementara itu, Haedar Nashir (2015) menekankan bahwa manhaj tarjih 

berperan sebagai perangkat untuk memahami dan menafsirkan ajaran Islam secara 

otentik namun tetap relevan dengan konteks kekinian. Dengan semangat tajdid 

(pembaruan), Muhammadiyah berupaya menjaga kemurnian nilai-nilai Islam 



3125 
 

sembari memanfaatkan perkembangan ilmu pengetahuan dan rasionalitas modern 

guna memberikan jawaban atas berbagai tantangan zaman. 

 

 

 

Sumber-sumber Hukum dalam Manhaj Tarjih Muhammadiyah 

Dalam tradisi keilmuan hukum Islam yang dikembangkan Muhammadiyah, 

manhaj tarjih menegaskan bahwa Al-Qur’an dan As-Sunnah merupakan sumber 

hukum tertinggi sekaligus landasan normatif utama dalam setiap proses penetapan 

hukum. Kedua sumber inilah yang menjadi titik acuan fundamental dalam 

memahami ajaran Islam secara murni. Meski demikian, selaras dengan spirit tajdid 

(pembaruan) dan komitmen pada penggunaan nalar, Muhammadiyah juga 

membuka ruang bagi sumber-sumber hukum lain yang bersifat pelengkap. 

Sumber-sumber pendukung tersebut berfungsi membantu memperjelas, 

menguatkan, dan menghadirkan nilai-nilai Islam dalam bentuk yang relevan dan 

aplikatif sesuai dengan dinamika masyarakat kontemporer. 

Dengan demikian, sumber-sumber hukum dalam Manhaj Tarjih 

Muhammadiyah dapat dikelompokkan ke dalam beberapa kategori sebagai berikut: 

1. Al Qur’an 

Dalam pandangan Muhammadiyah, Al-Qur’an merupakan sumber hukum 

tertinggi dan paling otoritatif dalam seluruh proses penetapan hukum Islam. Segala 

bentuk ijtihad dan keputusan tarjih berpijak pada wahyu Allah yang termaktub di 

dalamnya. Hal ini didasari oleh keyakinan bahwa seluruh ajaran Islam berakar pada 

nilai-nilai dan prinsip yang diwahyukan melalui Al-Qur’an. Oleh karena itu, setiap 

keputusan hukum yang dihasilkan oleh Majelis Tarjih harus senantiasa merujuk 

kepada pesan pesan universal dan spirit keadilan, kemaslahatan, serta kemanusiaan 

yang terkandung dalam kitab suci tersebut. 

Syamsul Anwar (2010) menegaskan bahwa tradisi penafsiran Al-Qur’an 

dalam lingkungan tarjih Muhammadiyah tidak bersifat literal dan kaku, melainkan 

memperhatikan dimensi kontekstual dan historis dari ayat-ayat hukum. Proses 

pemahaman terhadap teks wahyu selalu dikaitkan dengan maqashid al-syari‘ah 

(tujuan-tujuan syariat), agar hukum yang dihasilkan mampu memberikan manfaat 



3126 
 

dan relevansi dalam kehidupan modern. Pendekatan seperti ini menunjukkan 

bahwa Al-Qur’an dalam pandangan Muhammadiyah bukan hanya sumber norma, 

tetapi juga pedoman dinamis yang menuntun perubahan sosial dan kemajuan 

peradaban tanpa kehilangan otentisitasnya sebagai petunjuk ilahi. 

2. As sunnah (Hadis Nabi) 

Dalam kerangka manhaj tarjih Muhammadiyah, As-Sunnah menempati posisi 

penting sebagai sumber hukum kedua setelah Al-Qur’an. As-Sunnah mencakup 

segala bentuk ucapan, perbuatan, dan persetujuan Nabi Muhammad SAW yang 

memiliki landasan kuat dari segi keotentikan. Muhammadiyah memandang Sunnah 

sebagai penjelas, perinci, sekaligus penguat terhadap ajaran yang telah digariskan 

dalam Al-Qur’an. Dengan kata lain, Sunnah berperan untuk memperjelas makna 

dan penerapan hukum yang belum dijabarkan secara eksplist lam wahyu. 

Dalam Himpunan Putusan Tarjih (HPT) disebutkan bahwa hadis yang dapat 

dijadikan pijakan dalam penetapan hukum adalah hadis yang maqbul, yakni hadis 

yang diterima secara ilmiah berdasarkan kriteria keabsahan sanad dan kejelasan 

matan. Namun demikian, proses penetapan hadis dalam lingkungan Majelis Tarjih 

tidak berhenti pada aspek validitas sanad semata. 

Majelis Tarjih dan Tajdid mengembangkan metode seleksi hadis yang 

komprehensif, dengan menilai tidak hanya kekuatan sanad, tetapi juga relevansi, 

konteks, serta kemaslahatan sosial dari kandungan hadis tersebut. Pendekatan 

semacam ini menunjukkan bahwa Muhammadiyah menempatkan hadis secara 

kritis dan kontekstual, bukan sekadar tekstual. Oleh karena itu, sistem tarjih 

Muhammadiyah memiliki karakter rasional, progresif, dan adaptif terhadap 

perkembangan zaman, sembari tetap menjaga kemurnian sumber ajaran Islam. 

 

3. Ijma’ (Konsensus Ulama) 

Selain Al-Qur’an dan As-Sunnah, ijma’ atau kesepakatan para ulama juga 

diakui sebagai salah satu sumber hukum. Namun, Muhammadiyah menafsirkan 

konsep ijma’ secara lebih dinamis. Kesepakatan tersebut tidak terbatas pada ulama 

klasik semata, tetapi juga dapat melibatkan para ahli kontemporer dari berbagai 

bidang keilmuan, selama kesepakatan itu tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 



3127 
 

dasar syariat. 

Dengan cara pandang seperti ini, Muhammadiyah menegaskan bahwa 

proses ijtihad kolektif tidak hanya menjadi milik otoritas keagamaan tradisional, 

tetapi juga terbuka bagi kontribusi ilmuwan dan pemikir Muslim modern. Hal ini 

memperlihatkan bahwa manhaj tarjih memiliki watak inklusif dan menghargai 

otoritas keilmuan lintas disiplin, selama tetap berpegang pada nilai-nilai Islam yang 

otentik. 

 

4. Qiyas (Analogi Rasional) 

Ketika suatu persoalan hukum tidak ditemukan penjelasannya secara 

eksplisit dalam Al-Qur’an maupun As-Sunnah, maka qiyas menjadi metode yang 

digunakan untuk menetapkan hukumnya. Qiyas berarti menetapkan hukum baru 

dengan cara analogi, yakni menyamakan hukum suatu kasus baru dengan kasus 

yang telahmemiliki ketentuan hukum sebelumnya, karena adanya kesamaan ‘illat 

(alasan atau sebab hukum). 

Dalam perspektif manhaj tarjih Muhammadiyah, qiyas berfungsi sebagai alat 

rasional dalam menjawab persoalan kontemporer, terutama yang muncul akibat 

perkembangan ilmu pengetahuan dan perubahan sosial. Penggunaan qiyas tidak 

dilakukan secara bebas, tetapi tetap berada dalam koridor nilai-nilai syariat dan 

prinsip maqashid al-syari‘ah (tujuan-tujuan hukum Islam). Dengan demikian, 

metode ini memungkinkan ajaran Islam untuk terus bersifat aplikatif dan relevan 

di setiap zaman. 

Sebagaimana diuraikan oleh Amin Abdullah (2002), penerapan qiyas dalam 

kerangka berpikir Muhammadiyah merupakan bentuk integrasi antara wahyu dan 

rasio manusia. Akal tidak diposisikan sebagai pesaing wahyu, melainkan sebagai 

sarana untuk memahami dan menafsirkan pesan-pesan ilahi dalam konteks realitas 

yang terus berubah. Melalui pendekatan ini, Muhammadiyah berupaya menjaga 

keseimbangan antara dimensi transendental wahyu dan kebutuhan rasionalitas 

manusia, sehingga hukum Islam tetap hidup dan mampu memberikan solusi 

terhadap dinamika kehidupan modern tanpa keluar dari landasan teologisnya. 

 



3128 
 

Pendekatan dalam Pelaksanaan Tarjih Muhammadiyah 

Dalam pelaksanaan tarjih, Muhammadiyah menerapkan berbagai 

pendekatan metodologis yang berlandaskan pada prinsip integrasi antara teks 

wahyu dan konteks realitas. Pendekatan ini dimaksudkan agar hasil ijtihad tidak 

hanya memiliki legitimasi teologis yang kuat, tetapi juga relevan dengan dinamika 

sosial, budaya, dan perkembangan ilmu pengetahuan modern. 

Secara garis besar, pendekatan yang digunakan oleh Majelis Tarjih dan 

Tajdid Muhammadiyah meliputi pendekatan bayani, burhani, istislahi, serta irfani 

dalam konteks tertentu. Keempat pendekatan ini membentuk kerangka 

metodologis yang komprehensif dalam proses penetapan hukum Islam. 

1. Pendekatan Bayani (Tekstual Normatif) 

Pendekatan bayani menitikberatkan pada penjelasan hukum yang bersumber 

langsung dari teks-teks keagamaan, yaitu Al-Qur’an dan As-Sunnah. Pendekatan ini 

digunakan ketika dalil bersifat qath‘i (jelas dan pasti), sehingga metode yang 

digunakan adalah analisis kebahasaan, kaidah ushul fikih, dan penalaran deduktif 

yang melibatkan akal dan rasio dalam memahami wahyu, serta menghindari taklid 

dan fanatisme madzhab. 

Dalam tradisi tarjih Muhammadiyah, pendekatan bayani merupakan fondasi 

utama karena menjaga otentisitas ajaran Islam dari penyimpangan interpretatif. 

Beragama dengan dalil dan menghindari taklid Menurut Amin Abdullah (2002), 

pendekatan bayani menegaskan bahwa teks suci merupakan sumber kebenaran 

utama yang tidak dapat ditinggalkan dalam proses ijtihad. Majelis Tarjih 

menegaskan bahwa pemahaman terhadap nash harus dilakukan dengan hati-hati agar 

hasil tarjih tidak keluar dari koridor wahyu. 

 

2. Pendekatan Burhani (Rasional Ilmiah) 

Pendekatan burhani mengandalkan akal dan argumentasi rasional dalam 

memahami hukum Islam. Pendekatan ini digunakan ketika dalil yang bersifat qath‘i 

tidak ditemukan atau ketika diperlukan upaya penalaran untuk mengaitkan teks 

dengan realitas sosial. 

Muhammadiyah menggunakan pendekatan burhani untuk membangun 



3129 
 

jembatan antara agama dan ilmu pengetahuan modern, dengan tetap 

mempertahankan nilai-nilai dasar syariat. Menurut Amin Abdullah (2002), burhani 

membuka ruang dialog konstruktif antara wahyu dan rasionalitas ilmiah, sehingga 

hukum Islam tidak eksklusif tetapi solutif terhadap problem kemanusiaan. 

Sejalan dengan itu, Mansur (1939) menjelaskan bahwa burhani menjadikan 

manhaj tarjih Muhammadiyah lebih kontekstual, rasional, dan progresif dalam 

merespons tantangan zaman tanpa kehilangan orientasi normatifnya. 

 

3. Pendekatan Irfani (Intuitif Spiritual) 

Meskipun tidak menjadi pendekatan utama, Manhaj Tarjih Muhammadiyah 

2000 mengakui peran penting pendekatan irfani, yaitu pendekatan yang menekankan 

aspek spiritualitas dan etika batiniah dalam proses ijtihad. 

Pendekatan irfani berangkat dari kesadaran bahwa setiap keputusan hukum 

Islam harus didasari oleh ketulusan, keikhlasan, dan kejernihan hati. Unsur spiritual 

ini berfungsi menjaga keseimbangan antara rasionalitas (burhani) dan tekstualitas 

(bayani) agar hasil tarjih tidak kering dari nilai-nilai moral dan kesadaran ilahiah. 

 

Prosedur Teknis Pelaksanaan Tarjih di Lingkungan Muhammadiyah 

Pelaksanaan tarjih dalam Muhammadiyah dilaksanakan melalui proses yang 

terencana, terukur, dan bersifat ilmiah, bukan berdasarkan pendapat pribadi 

semata. Kegiatan ini berada di bawah tanggung jawab Majelis Tarjih dan Tajdid 

Pimpinan Pusat Muhammadiyah (MTT PP Muhammadiyah) yang menjadi lembaga 

resmi penentu arah ijtihad organisasi. 

Setiap keputusan yang dihasilkan melalui proses tarjih harus memiliki 

landasan teks keagamaan yang valid, pertimbangan rasional yang logis, serta 

relevansi sosial yang selaras dengan semangat tajdid atau pembaruan pemikiran 

Islam. 

Secara garis besar, pelaksanaan teknis tarjih di lingkungan 

Muhammadiyah dilakukan melalui beberapa tahapan sistematis: 

1. Identifikasi dan Perumusan Masalah 

Tahapan pertama dalam proses tarjih dimulai dengan mengidentifikasi 



3130 
 

berbagai persoalan keagamaan dan sosial yang memerlukan penjelasan hukum Islam 

secara lebih mendalam. Permasalahan tersebut bisa bersumber dari aspirasi 

masyarakat, kemajuan sains dan teknologi, pergeseran nilai-nilai sosial dan budaya, 

maupun tantangan aktual yang dihadapi umat Islam di Indonesia. Setelah isu tersebut 

ditemukan, langkah berikutnya adalah merumuskan permasalahan secara ilmiah agar 

batasan dan arah kajiannya dapat ditentukan dengan jelas. 

Kegiatan ini biasanya dilaksanakan oleh kelompok kerja (Pokja) atau tim 

khusus yang dibentuk oleh Majelis Tarjih dan Tajdid, sehingga proses penelaahan 

berlangsung terarah, metodologis, dan objektif. 

 

2. Pengumpulan dan Analisis Dalil (Nash) 

Tahapan berikutnya ialah menghimpun dalil-dalil yang bersumber dari Al-

Qur’an dan As-Sunnah, kemudian dikaji melalui pendekatan bayani, burhani, dan 

istislahi. Pada fase ini, para anggota Majelis Tarjih melakukan analisis linguistik 

terhadap teks, menelusuri keabsahan sanad serta matan hadis, dan mengkaji tafsir 

maupun prinsip-prinsip ushul fikih guna memastikan keotentikan serta relevansi 

dalil dengan persoalan yang dikaji. Apabila terdapat perbedaan pendapat di 

kalangan ulama klasik, maka dilakukan kajian perbandingan (muqaranah) untuk 

menemukan pendapat yang paling kuat (rajih) sesuai dengan manhaj dan prinsip 

tarjih Muhammadiyah. 

 

3. Pengkajian Akademik dan Kajian Ilmiah 

Setelah proses analisis terhadap dalil selesai dilakukan, hasil kajian awal 

kemudian dibahas dalam forum musyawarah tarjih. Forum ini diikuti oleh para 

pakar yang memiliki kompetensi di berbagai bidang, seperti tafsir, hadis, fikih, 

filsafat Islam, serta ilmu-ilmu sosial. Pembahasan dilakukan dengan pendekatan 

multidisipliner agar keputusan yang diambil tidak sekadar bersifat normatif-

teologis, tetapi juga mencakup aspek sosiologis dan empiris. Pada tahap ini, 

pendekatan burhani (rasional dan ilmiah) serta istislahi (berorientasi pada 

kemaslahatan) mendapat perhatian utama. Setiap pandangan yang muncul dikaji 

dan diuji melalui argumentasi ilmiah dengan mempertimbangkan maqāṣid al-



3131 
 

syari‘ah, yaitu tujuan- tujuan luhur dari hukum Islam. 

 

 

 

4. Penetapan Keputusan Tarjih 

Apabila dalam proses musyawarah telah tercapai kesepakatan bersama ijma‘ 

jama‘i, maka hasil perundingan tersebut ditetapkan sebagai keputusan resmi Majelis 

Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah. Keputusan yang dihasilkan dapat berupa: (a) 

Fatwa Tarjih, yakni penetapan hukum terhadap suatu persoalan keagamaan. (b) 

Penafsiran terhadap ayat Al-Qur’an atau hadis tertentu. (c) Pedoman Hidup Islami, 

yang meliputi aspek sosial, ekonomi, maupun budaya. 

Seluruh keputusan tersebut disusun secara sistematis dan dilengkapi dengan 

dalil-dalil pendukungnya, kemudian dihimpun dalam dokumen resmi seperti 

Himpunan Putusan Tarjih (HPT) atau Risalah Islamiyah sebagai rujukan resmi bagi 

warga Muhammadiyah. 

 

5. Sosialisasi dan Implementasi Hasil Tarjih 

Tahapan penutup dalam proses tarjih adalah penyebarluasan dan penerapan 

hasil keputusan kepada warga Muhammadiyah maupun masyarakat umum. 

Proses sosialisasi ini dilakukan melalui berbagai sarana, seperti: (a) Pengajian tarjih, 

Musyawarah Nasional Tarjih (Munas Tarjih); (b) Publikasi dalam majalah Suara 

Muhammadiyah; (c) Jaringan lembaga pendidikan Muhammadiyah. 

Selain itu, putusan-putusan tarjih juga dijadikan pedoman resmi bagi 

seluruh amal usaha Muhammadiyah, baik di bidang pendidikan, kesehatan, sosial, 

maupun dakwah, sehingga nilai-nilai Islam yang bersumber dari hasil tarjih dapat 

diterapkan secara nyata dalam kehidupan umat. 

 

  



3132 
 

KESIMPULAN 

Manhaj Tarjih Muhammadiyah merupakan sistem metodologis yang 

dikembangkan untuk menafsirkan, memahami, dan menetapkan hukum Islam secara 

ilmiah, rasional, serta kontekstual. Sebagai sebuah kerangka berpikir keagamaan, 

manhaj tarjih berpijak pada dua sumber utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur’an dan As-

Sunnah, dengan tetap membuka ruang bagi penggunaan akal (qiyas), kesepakatan 

ulama (ijma‘), serta pendekatan-pendekatan ilmiah modern. 

Secara epistemologis, manhaj tarjih menjadi wujud integrasi antara wahyu dan 

rasionalitas, antara nilai-nilai transendental dengan dinamika kehidupan manusia. 

dimana seluruh aktivitas berpikir dan beramal umat Islam harus berpijak pada 

tauhid yang artinya seluruh penetapan hukum dan ilmu diarahkan untuk meneguhkan 

keesaan Allah SWT. Melalui pendekatan bayani, burhani, istislahi, dan irfani, 

Muhammadiyah menegaskan bahwa penetapan hukum Islam harus bersifat autentik 

sekaligus relevan terhadap perkembangan sosial, budaya, dan ilmu pengetahuan 

modern. 

Dalam tataran praktis, pelaksanaan tarjih dilakukan secara sistematis melalui 

proses ilmiah yang meliputi identifikasi masalah, analisis dalil, kajian akademik 

multidisipliner, penetapan keputusan melalui musyawarah, serta sosialisasi hasilnya 

kepada masyarakat. Dengan demikian, manhaj tarjih tidak hanya berfungsi sebagai 

metode istinbath hukum, tetapi juga sebagai paradigma pemikiran Islam berkemajuan 

yang berperan dalam mewujudkan masyarakat Islam yang berilmu, berakhlak, dan 

berperadaban. 

 

  



3133 
 

REFERENSI   

Abdullah, M. A. (2002). Islam dan Ilmu Pengetahuan: Integrasi dan Interkoneksi 
Epistemologi Keilmuan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdullah, M. A. (2002). Epistemologi Keilmuan Islam: Integrasi Bayani, Burhani, dan 
Irfani. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Ahmad, Jainuri. (2018). Reformasi Pemikiran Islam Muhammadiyah. Surabaya: UIN 
Sunan Ampel Press. 

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah 
dan Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 

Haedar, Nashir. (2010). Muhammadiyah Gerakan Pembaruan. Yogyakarta: Suara 
Muhammadiyah. 

Haedar, Nashir. (2015). Islam Syariat: Reproduksi Salafiyah Ideologis di Indonesia. 
Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2000). Manhaj Tarjih 
Muhammadiyah. Yogyakarta: Majelis Tarjih dan Tajdid PP Muhammadiyah. 

Majelis Tarjih dan Tajdid. (2018). Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah (HPT 
Edisi Revisi). Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Mansur, K.H.M. (1939). Risalah Tauhid dan Iman. Yogyakarta: Penerbit Majelis 
Pustaka PP Muhammadiyah (edisi digital: Suara Muhammadiyah, 2017). 

Setiawan, B. A. (2019). Manhaj Tarjih dan Tajdid: Asas Pengembangan Pemikiran 
dalam Muhammadiyah. Tarlim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 2, No. 1. 
Universitas Muhammadiyah Jember. 

Syamsul, Anwar. (2010). Manhaj Tarjih Muhammadiyah. Yogyakarta: Suara 
Muhammadiyah. 

Selamat Pohan Dkk, (2020) Pembinaan Jamaah-jamaah Masjid Taqwa Secabang 
Muhammadiyah Medan Denai dengan Metode ASII. Vol.2 No.1. 


	Manhaj Tarjih Muhammadiyah:
	Perspektif, Sumber, Pendekatan & Prosedur Teknis

