|
t‘» € Srmbn e

o JURNAL MUDABBIR

‘[L 4L (Journal Research and Education Studies)

dlit] N .
é( ; N Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 e —
e <&
<« < http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Manhaj Tarjih Muhammadiyah:
Perspektif, Sumber, Pendekatan & Prosedur Teknis

Selamat Pohan', Khoirul Amru Hasibuan?,
Kurnia Kristiya Ningrum?, Aisyah?, Harun Al Rasyid®

12345 Universitas Muhammadiyah Sumatera Utara, Indonesia
Email: selamat@umsu.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini membahasa tentang Manhaj Tarjih Muhammadiyah dengan konsep
metodoloogis pada pengambilan hukum islam yang menghubungkan pada pendekatan
tekstual, rasional, dan etis-spritual. Penelitian ini menemukan bahwa konsep Manhaj
Tarjih menyajikan model ijtihad yang seimbang, dan menjaga kemurnian dari ajaran
serta membuka ruang pada pembaharuan yang bersifat kontekstual. Pada kerangka
penelitian ini menekankan bahwa komitmen dari Muhammadiyah terhadap moderasi,
objektivitas dan kemaslahatan dalam merespon pembahasan terkait keislaman yang
kontemporer.

Kata Kunci: Hukum Islam, Manhaj Tarjih, Muhammadiyah.

ABSTRACT

This study discusses the Manhaj Tarjih of Muhammadiyah as a methodological concept in
Islamic legal derivation that integrates textual, rational, and ethical-spiritual approaches. The
study finds that concept of Manhaj Tarjih offers a balanced model of ijtihad, maintaining the
purity of Islamic theachings while opening space for contextual renewal. Within this research
framework, it emphasizes Muhammadiyah’s commitment to moderation, objectivity, and public
benefit in addressing contemporary Islamic issues.

Keywords: Islamic Law, Manhaj Tarjih, Muhammadiyah.

3120


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:selamat@umsu.ac.id

PENDAHULUAN

Muhammadiyah merupakan salah satu gerakan Islam paling awal di Indonesia
yang memiliki peranan besar dalam aktivitas dakwah serta upaya pemurnian ajaran
Islam yang disesuaikan dengan konteks budaya setempat, sekaligus mendorong
pembaruan cara berpikir dan praktik keberagamaan umat (Haedar, 2010). Sejak
berdirinya pada tahun 1912 oleh KH. Ahmad Dahlan, organisasi ini menegaskan
dirinya sebagai pelopor penyebaran Islam yang berorientasi pada kemajuan,
pencerahan, dan kemanfaatan bagi seluruh aspek kehidupan (Syamsul, 2010). Untuk
mewujudkan visi tersebut, Muhammadiyah mendirikan Majelis Tarjih dan Tajdid,
yaitu lembaga yang bertugas melakukan kajian mendalam, merumuskan ketetapan,
serta mengembangkan pembaruan dalam bidang hukum Islam (Majelis Tarjih dan
Tajdid, 2018).

Manhaj Tarjih Muhammadiyah adalah kerangka berpikir yang tersusun secara
sistematis untuk memahami dan menetapkan hukum Islam dengan mendasarkan
keputusan pada Al-Qur’an dan As-Sunnah, sekaligus memerhatikan aspek rasionalitas,
tujuan syariat (maqasid al-syari‘ah), serta perubahan sosial dan perkembangan zaman
(Majelis Tarjih dan Tadjid Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2000). Melalui pendekatan
ini, Muhammadiyah berupaya menjaga keseimbangan antara komitmen pada sumber-
sumber wahyu dan sikap terbuka terhadap realitas modern. Metode tersebut
menegaskan bahwa Muhammadiyah tidak berhenti pada pembacaan tekstual,
melainkan mengutamakan ijtihad yang logis, relevan dengan konteks, dan diarahkan
pada kemajuan (Setiawan, 2019).

Kajian mengenai manhaj tarjih memiliki arti penting, khususnya bagi para
akademisi maupun kader persyarikatan, karena di dalamnya tersimpan dasar-dasar
ijtihad, tarjih, dan pembaruan yang menjadi identitas khas pemikiran Islam
Muhammadiyah (Syamsul, 2010; Pohan, etal., 2020). Dengan pemahaman yang
menyeluruh terhadap prinsip-prinsip ini, diharapkan muncul generasi yang mampu
menghayati dan mengembangkan pola pikir Islam yang moderat, rasional, serta selaras
dengan semangat tajdid yang diusung Muhammadiyah (Abdullah, 2002).

Selain itu, makalah ini dibuat untuk membantu memahami bagaimana
Muhammadiyah menetapkan hukum dan pandangan keagamaannya dengan cara

yang ilmiah, rasional, dan berpihak pada kepentingan umat. Melalui

3121



pembahasan ini, diharapkan pembaca dapat lebih menghargai peran
Muhammadiyah sebagai gerakan pembaruan yang berusaha menjaga kemurnian

ajaran Islam sekaligus mampu menghadapi tantangan zaman dengan bijak.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library reaserch)
dengan pendekatan kualitatif-deskriptif (Assingkily, 2021). Adapun sumber data yang
tersusun dari literatur primer, conohnya Himpunan resmi Majlis Tarjih
Muhammadiyah dan literatur skunder yaitu bersumber dari buku, artikel dan jurnal
serta karya ilmiah yang terhubung dengan metodologi ijtihad Muhammadiyah.
Adapun teknik analisis data yang digunakan lewat isi penelitian guna untuk menelaah
prinsip-prinsip methodoligs Manhaj Tarjih, susunan epistemologi dan relevansi pada

penyelesaian tentan pembahasan keislaman yang kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Manhaj Tarjih Muhammadiyah

Secara bahasa, kata manhaj dalam tradisi Arab berarti jalan, cara, atau suatu
“rambu-rambu” yang dijalani untuk mencapai tujuan tertentu. Adapun tarjih bermakna
menguatkan atau memilih pendapat yang dinilai paling tepat di antara berbagai
pandangan yang saling berbeda. Dalam disiplin keilmuan Islam, tarjih termasuk bagian
dari proses ijtihad, yaitu usaha intelektual untuk menetapkan hukum terhadap
persoalan yang tidak dijelaskan secara langsung dalam teks Al-Qur'an maupun
Sunnah.

Dalam tradisi pemikiran Muhammadiyah, manhaj tarjih dipahami sebagai
kerangka metodologis yang menjadi acuan dalam menafsirkan, memahami, dan
merumuskan ajaran Islam berdasarkan Al-Qur'an dan Sunnah sahih. Praktik ini
dijalankan dengan memperhatikan perkembangan ilmu pengetahuan, dinamika
masyarakat, serta kemaslahatan umat secara luas. Karena itu, manhaj tarjih tidak hanya
berfokus pada penetapan hukum fikih, tetapi juga berfungsi sebagai dasar
epistemologis untuk memahami Islam secara komprehensif, ilmiah, dan relevan

dengan konteks kekinian (Majelis Tarjih dan Tajdid PP Muhammadiyah, 2000).

3122



1. Manhaj Tarjih Sebagai Sistem Epistemologis Muhammadiyah

Menurut Bahar Agus Setiawan (2019), manhaj tarjih dapat dipahami sebagai
sistem epistemologi khas Muhammadiyah, yaitu pola pikir yang menjelaskan
bagaimana pengetahuan keagamaan diperoleh, dipahami, dan diuji kebenarannya
melalui perpaduan antara wahyu dan kemampuan nalar manusia. Kerangka ini tidak
hanya digunakan dalam penetapan hukum Islam (figh), tetapi juga diterapkan dalam
berbagai bidang lain seperti pendidikan, kehidupan sosial, dan pengembangan
pemikiran Islam kontemporer.

Dalam penerapannya, manhaj tarjih menjadi alat untuk menyatukan dimensi
ketuhanan yang bersifat transenden dengan daya pikir manusia yang rasional. Melalui
perpaduan tersebut, Muhammadiyah berupaya menjaga kemurnian ajaran Islam
sambil memperluas cakrawala intelektual agar ajaran Islam tetap sesuai dengan
dinamika zaman. Dengan demikian, manhaj tarjih berfungsi sebagai penghubung
antara teks wahyu dan kebutuhan kehidupan modern.

Di sisi lain, Haedar Nashir (2010) menekankan bahwa manhaj tarjih merupakan
instrumen tajdid (pembaruan) yang menjadi dasar lahirnya gagasan Islam
Berkemajuan. Konsep ini memandang Islam sebagai agama yang bertumpu pada
sumber-sumber wahyu namun tetap terbuka terhadap kemajuan ilmu pengetahuan,
budaya, dan teknologi. Oleh sebab itu, manhaj tarjih dapat dipandang sebagai inti dari
gerakan intelektual dan praktik sosial Muhammadiyah yang selalu menjaga
keseimbangan antara dua orientasi pokok: purifikasi (pemurnian ajaran akidah dan
ibadah) serta dinamisasi (pembaruan dalam kehidupan sosial dan pemikiran).

Secara konseptual, manhaj tarjih dapat dipahami sebagai model berpikir
Islam yang holistik, yang tidak hanya membatasi diri pada dimensi teologis-
normatif, tetapi juga mengarah pada pembentukan peradaban. Dalam perspektif ini,
manhaj tarjih berfungsi sebagai paradigma transformatif yang menghubungkan
idealitas ajaran Islam dengan kenyataan hidup manusia. Pendekatan semacam ini
menegaskan bahwa Islam bukan agama yang kaku dan beku, melainkan ajaran yang

adaptif, dinamis, dan kontributif terhadap kemajuan kemanusiaan.

3123



Selain itu, manhaj tarjih juga memiliki implikasi sosial dan edukatif yang luas.
Dalam konteks pendidikan, ia mendorong munculnya pola pembelajaran Islam
yang dialogis, rasional, dan terbuka terhadap perkembangan ilmu pengetahuan.
Sementara dalam konteks sosial, manhaj tarjih menumbuhkan sikap moderasi,
toleransi, serta semangat pengabdian kepada masyarakat. Dengan demikian, manhaj
tarjih bukan sekadar metode istinbath hukum, tetapi juga fondasi moral dan
intelektual yang menopang visi Islam Berkemajuan dalam seluruh aspek kehidupan

umat.

2. Pandangan Para Tokoh tentang Manhaj Tarjih Muhammadiyah

Sejumlah cendekiawan Muhammadiyah dan pemikir Islam modern
memberikan beragam interpretasi mengenai hakikat manhaj tarjih. Amin Abdullah
(2002) menjelaskan bahwa manhaj tarjih dalam Muhammadiyah merupakan
bentuk ijtihad kolektif yang menggabungkan tiga model epistemologi Islam: bayani
(yang berorientasi pada teks dan norma keagamaan), burhani (yang bertumpu pada
nalar dan data empiris), serta irfani atau istislahi (yang menekankan intuisi dan
kemaslahatan). Perpaduan antara ketiganya membuat manhaj tarjih tidak hanya
bergerak dalam ranah hukum formal yang sifatnya legalistik, tetapi juga menjadi
pendekatan yang ilmiah, rasional, dan sesuai dengan perkembangan kehidupan
modern.

Ahmad Jainuri (2018) melihat manhaj tarjih sebagai instrumen pembaruan
pemikiran Islam yang mempertegas peran Muhammadiyah bukan sekadar sebagai
organisasi dakwah, tetapi juga sebagai gerakan intelektual yang mendorong
terbentuknya rasionalitas keagamaan di tengah masyarakat. Menurutnya,
keberadaan manhaj tarjih menegaskan identitas Muhammadiyah sebagai pusat
pemikiran Islam modern yang berorientasi pada kemajuan sosial dan intelektual
umat.

Sementara itu, Haedar Nashir (2015) menekankan bahwa manhaj tarjih
berperan sebagai perangkat untuk memahami dan menafsirkan ajaran Islam secara
otentik namun tetap relevan dengan konteks kekinian. Dengan semangat tajdid

(pembaruan), Muhammadiyah berupaya menjaga kemurnian nilai-nilai Islam

3124



sembari memanfaatkan perkembangan ilmu pengetahuan dan rasionalitas modern

guna memberikan jawaban atas berbagai tantangan zaman.

Sumber-sumber Hukum dalam Manhaj Tarjih Muhammadiyah

Dalam tradisi keilmuan hukum Islam yang dikembangkan Muhammadiyah,
manhaj tarjih menegaskan bahwa Al-Qur’an dan As-Sunnah merupakan sumber
hukum tertinggi sekaligus landasan normatif utama dalam setiap proses penetapan
hukum. Kedua sumber inilah yang menjadi titik acuan fundamental dalam
memahami ajaran Islam secara murni. Meski demikian, selaras dengan spirit tajdid
(pembaruan) dan komitmen pada penggunaan nalar, Muhammadiyah juga
membuka ruang bagi sumber-sumber hukum lain yang bersifat pelengkap.
Sumber-sumber pendukung tersebut berfungsi membantu memperjelas,
menguatkan, dan menghadirkan nilai-nilai Islam dalam bentuk yang relevan dan
aplikatif sesuai dengan dinamika masyarakat kontemporer.

Dengan demikian, sumber-sumber hukum dalam Manhaj Tarjih
Muhammadiyah dapat dikelompokkan ke dalam beberapa kategori sebagai berikut:

1. Al Qur'an

Dalam pandangan Muhammadiyah, Al-Qur’an merupakan sumber hukum
tertinggi dan paling otoritatif dalam seluruh proses penetapan hukum Islam. Segala
bentuk ijtihad dan keputusan tarjih berpijak pada wahyu Allah yang termaktub di
dalamnya. Hal ini didasari oleh keyakinan bahwa seluruh ajaran Islam berakar pada
nilai-nilai dan prinsip yang diwahyukan melalui Al-Qur’an. Oleh karena itu, setiap
keputusan hukum yang dihasilkan oleh Majelis Tarjih harus senantiasa merujuk
kepada pesan pesan universal dan spirit keadilan, kemaslahatan, serta kemanusiaan
yang terkandung dalam kitab suci tersebut.

Syamsul Anwar (2010) menegaskan bahwa tradisi penafsiran Al-Qur’an
dalam lingkungan tarjih Muhammadiyah tidak bersifat literal dan kaku, melainkan
memperhatikan dimensi kontekstual dan historis dari ayat-ayat hukum. Proses
pemahaman terhadap teks wahyu selalu dikaitkan dengan magqashid al-syari‘ah

(tujuan-tujuan syariat), agar hukum yang dihasilkan mampu memberikan manfaat

3125



dan relevansi dalam kehidupan modern. Pendekatan seperti ini menunjukkan
bahwa Al-Qur’an dalam pandangan Muhammadiyah bukan hanya sumber norma,
tetapi juga pedoman dinamis yang menuntun perubahan sosial dan kemajuan
peradaban tanpa kehilangan otentisitasnya sebagai petunjuk ilahi.

2. As sunnah (Hadis Nabi)

Dalam kerangka manhaj tarjih Muhammadiyah, As-Sunnah menempati posisi
penting sebagai sumber hukum kedua setelah Al-Qur’an. As-Sunnah mencakup
segala bentuk ucapan, perbuatan, dan persetujuan Nabi Muhammad SAW yang
memiliki landasan kuat dari segi keotentikan. Muhammadiyah memandang Sunnah
sebagai penjelas, perinci, sekaligus penguat terhadap ajaran yang telah digariskan
dalam Al-Qur’an. Dengan kata lain, Sunnah berperan untuk memperjelas makna
dan penerapan hukum yang belum dijabarkan secara eksplist lam wahyu.

Dalam Himpunan Putusan Tarjih (HPT) disebutkan bahwa hadis yang dapat
dijadikan pijakan dalam penetapan hukum adalah hadis yang maqbul, yakni hadis
yang diterima secara ilmiah berdasarkan kriteria keabsahan sanad dan kejelasan
matan. Namun demikian, proses penetapan hadis dalam lingkungan Majelis Tarjih
tidak berhenti pada aspek validitas sanad semata.

Majelis Tarjih dan Tajdid mengembangkan metode seleksi hadis yang
komprehensif, dengan menilai tidak hanya kekuatan sanad, tetapi juga relevansi,
konteks, serta kemaslahatan sosial dari kandungan hadis tersebut. Pendekatan
semacam ini menunjukkan bahwa Muhammadiyah menempatkan hadis secara
kritis dan kontekstual, bukan sekadar tekstual. Oleh karena itu, sistem tarjih
Muhammadiyah memiliki karakter rasional, progresif, dan adaptif terhadap

perkembangan zaman, sembari tetap menjaga kemurnian sumber ajaran Islam.

3. jma” (Konsensus Ulama)

Selain Al-Qur’an dan As-Sunnah, ijma’ atau kesepakatan para ulama juga
diakui sebagai salah satu sumber hukum. Namun, Muhammadiyah menafsirkan
konsep ijma’ secara lebih dinamis. Kesepakatan tersebut tidak terbatas pada ulama
klasik semata, tetapi juga dapat melibatkan para ahli kontemporer dari berbagai

bidang keilmuan, selama kesepakatan itu tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip

3126



dasar syariat.

Dengan cara pandang seperti ini, Muhammadiyah menegaskan bahwa
proses ijtihad kolektif tidak hanya menjadi milik otoritas keagamaan tradisional,
tetapi juga terbuka bagi kontribusi ilmuwan dan pemikir Muslim modern. Hal ini
memperlihatkan bahwa manhaj tarjih memiliki watak inklusif dan menghargai
otoritas keilmuan lintas disiplin, selama tetap berpegang pada nilai-nilai Islam yang

otentik.

4. Qiyas (Analogi Rasional)

Ketika suatu persoalan hukum tidak ditemukan penjelasannya secara
eksplisit dalam Al-Qur'an maupun As-Sunnah, maka giyas menjadi metode yang
digunakan untuk menetapkan hukumnya. Qiyas berarti menetapkan hukum baru
dengan cara analogi, yakni menyamakan hukum suatu kasus baru dengan kasus
yang telahmemiliki ketentuan hukum sebelumnya, karena adanya kesamaan ‘illat
(alasan atau sebab hukum).

Dalam perspektif manhaj tarjih Muhammadiyah, giyas berfungsi sebagai alat
rasional dalam menjawab persoalan kontemporer, terutama yang muncul akibat
perkembangan ilmu pengetahuan dan perubahan sosial. Penggunaan qiyas tidak
dilakukan secara bebas, tetapi tetap berada dalam koridor nilai-nilai syariat dan
prinsip magqashid al-syari‘ah (tujuan-tujuan hukum Islam). Dengan demikian,
metode ini memungkinkan ajaran Islam untuk terus bersifat aplikatif dan relevan
di setiap zaman.

Sebagaimana diuraikan oleh Amin Abdullah (2002), penerapan giyas dalam
kerangka berpikir Muhammadiyah merupakan bentuk integrasi antara wahyu dan
rasio manusia. Akal tidak diposisikan sebagai pesaing wahyu, melainkan sebagai
sarana untuk memahami dan menafsirkan pesan-pesan ilahi dalam konteks realitas
yang terus berubah. Melalui pendekatan ini, Muhammadiyah berupaya menjaga
keseimbangan antara dimensi transendental wahyu dan kebutuhan rasionalitas
manusia, sehingga hukum Islam tetap hidup dan mampu memberikan solusi

terhadap dinamika kehidupan modern tanpa keluar dari landasan teologisnya.

3127



Pendekatan dalam Pelaksanaan Tarjih Muhammadiyah

Dalam pelaksanaan tarjih, Muhammadiyah menerapkan berbagai
pendekatan metodologis yang berlandaskan pada prinsip integrasi antara teks
wahyu dan konteks realitas. Pendekatan ini dimaksudkan agar hasil ijtihad tidak
hanya memiliki legitimasi teologis yang kuat, tetapi juga relevan dengan dinamika
sosial, budaya, dan perkembangan ilmu pengetahuan modern.

Secara garis besar, pendekatan yang digunakan oleh Majelis Tarjih dan
Tajdid Muhammadiyah meliputi pendekatan bayani, burhani, istislahi, serta irfani
dalam konteks tertentu. Keempat pendekatan ini membentuk kerangka
metodologis yang komprehensif dalam proses penetapan hukum Islam.

1. Pendekatan Bayani (Tekstual Normatif)

Pendekatan bayani menitikberatkan pada penjelasan hukum yang bersumber
langsung dari teks-teks keagamaan, yaitu Al-Qur’an dan As-Sunnah. Pendekatan ini
digunakan ketika dalil bersifat gqath’i (jelas dan pasti), sehingga metode yang
digunakan adalah analisis kebahasaan, kaidah ushul fikih, dan penalaran deduktif
yang melibatkan akal dan rasio dalam memahami wahyu, serta menghindari taklid
dan fanatisme madzhab.

Dalam tradisi tarjih Muhammadiyah, pendekatan bayani merupakan fondasi
utama karena menjaga otentisitas ajaran Islam dari penyimpangan interpretatif.
Beragama dengan dalil dan menghindari taklid Menurut Amin Abdullah (2002),
pendekatan bayani menegaskan bahwa teks suci merupakan sumber kebenaran
utama yang tidak dapat ditinggalkan dalam proses ijtihad. Majelis Tarjih
menegaskan bahwa pemahaman terhadap nash harus dilakukan dengan hati-hati agar

hasil tarjih tidak keluar dari koridor wahyu.

2. Pendekatan Burhani (Rasional Ilmiah)

Pendekatan burhani mengandalkan akal dan argumentasi rasional dalam
memahami hukum Islam. Pendekatan ini digunakan ketika dalil yang bersifat qath’i
tidak ditemukan atau ketika diperlukan upaya penalaran untuk mengaitkan teks
dengan realitas sosial.

Muhammadiyah menggunakan pendekatan burhani untuk membangun

3128



jembatan antara agama dan ilmu pengetahuan modern, dengan tetap
mempertahankan nilai-nilai dasar syariat. Menurut Amin Abdullah (2002), burhani
membuka ruang dialog konstruktif antara wahyu dan rasionalitas ilmiah, sehingga
hukum Islam tidak eksklusif tetapi solutif terhadap problem kemanusiaan.

Sejalan dengan itu, Mansur (1939) menjelaskan bahwa burhani menjadikan
manhaj tarjih Muhammadiyah lebih kontekstual, rasional, dan progresif dalam

merespons tantangan zaman tanpa kehilangan orientasi normatifnya.

3. Pendekatan Irfani (Intuitif Spiritual)

Meskipun tidak menjadi pendekatan utama, Manhaj Tarjih Muhammadiyah
2000 mengakui peran penting pendekatan irfani, yaitu pendekatan yang menekankan
aspek spiritualitas dan etika batiniah dalam proses ijtihad.

Pendekatan irfani berangkat dari kesadaran bahwa setiap keputusan hukum
Islam harus didasari oleh ketulusan, keikhlasan, dan kejernihan hati. Unsur spiritual
ini berfungsi menjaga keseimbangan antara rasionalitas (burhani) dan tekstualitas

(bayani) agar hasil tarjih tidak kering dari nilai-nilai moral dan kesadaran ilahiah.

Prosedur Teknis Pelaksanaan Tarjih di Lingkungan Muhammadiyah

Pelaksanaan tarjih dalam Muhammadiyah dilaksanakan melalui proses yang
terencana, terukur, dan bersifat ilmiah, bukan berdasarkan pendapat pribadi
semata. Kegiatan ini berada di bawah tanggung jawab Majelis Tarjih dan Tajdid
Pimpinan Pusat Muhammadiyah (MTT PP Muhammadiyah) yang menjadi lembaga
resmi penentu arah ijtihad organisasi.

Setiap keputusan yang dihasilkan melalui proses tarjih harus memiliki
landasan teks keagamaan yang valid, pertimbangan rasional yang logis, serta
relevansi sosial yang selaras dengan semangat tfajdid atau pembaruan pemikiran
Islam.

Secara garis besar, pelaksanaan teknis tarjih di lingkungan
Muhammadiyah dilakukan melalui beberapa tahapan sistematis:

1. Identifikasi dan Perumusan Masalah

Tahapan pertama dalam proses tarjih dimulai dengan mengidentifikasi

3129



berbagai persoalan keagamaan dan sosial yang memerlukan penjelasan hukum Islam
secara lebih mendalam. Permasalahan tersebut bisa bersumber dari aspirasi
masyarakat, kemajuan sains dan teknologi, pergeseran nilai-nilai sosial dan budaya,
maupun tantangan aktual yang dihadapi umat Islam di Indonesia. Setelah isu tersebut
ditemukan, langkah berikutnya adalah merumuskan permasalahan secara ilmiah agar
batasan dan arah kajiannya dapat ditentukan dengan jelas.

Kegiatan ini biasanya dilaksanakan oleh kelompok kerja (Pokja) atau tim
khusus yang dibentuk oleh Majelis Tarjih dan Tajdid, sehingga proses penelaahan

berlangsung terarah, metodologis, dan objektif.

2. Pengumpulan dan Analisis Dalil (Nash)

Tahapan berikutnya ialah menghimpun dalil-dalil yang bersumber dari Al-
Qur’an dan As-Sunnah, kemudian dikaji melalui pendekatan bayani, burhani, dan
istislahi. Pada fase ini, para anggota Majelis Tarjih melakukan analisis linguistik
terhadap teks, menelusuri keabsahan sanad serta matan hadis, dan mengkaji tafsir
maupun prinsip-prinsip ushul fikih guna memastikan keotentikan serta relevansi
dalil dengan persoalan yang dikaji. Apabila terdapat perbedaan pendapat di
kalangan ulama klasik, maka dilakukan kajian perbandingan (mugaranah) untuk
menemukan pendapat yang paling kuat (rajih) sesuai dengan manhaj dan prinsip

tarjih Muhammadiyah.

3. Pengkajian Akademik dan Kajian IImiah

Setelah proses analisis terhadap dalil selesai dilakukan, hasil kajian awal
kemudian dibahas dalam forum musyawarah tarjih. Forum ini diikuti oleh para
pakar yang memiliki kompetensi di berbagai bidang, seperti tafsir, hadis, fikih,
filsafat Islam, serta ilmu-ilmu sosial. Pembahasan dilakukan dengan pendekatan
multidisipliner agar keputusan yang diambil tidak sekadar bersifat normatif-
teologis, tetapi juga mencakup aspek sosiologis dan empiris. Pada tahap ini,
pendekatan burhani (rasional dan ilmiah) serta istislahi (berorientasi pada
kemaslahatan) mendapat perhatian utama. Setiap pandangan yang muncul dikaji

dan diuji melalui argumentasi ilmiah dengan mempertimbangkan maqasid al-

3130



syari‘ah, yaitu tujuan- tujuan luhur dari hukum Islam.

4. Penetapan Keputusan Tarjih

Apabila dalam proses musyawarah telah tercapai kesepakatan bersama ijma’
jama’i, maka hasil perundingan tersebut ditetapkan sebagai keputusan resmi Majelis
Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah. Keputusan yang dihasilkan dapat berupa: (a)
Fatwa Tarjih, yakni penetapan hukum terhadap suatu persoalan keagamaan. (b)
Penafsiran terhadap ayat Al-Qur’an atau hadis tertentu. (c) Pedoman Hidup Islami,
yang meliputi aspek sosial, ekonomi, maupun budaya.

Seluruh keputusan tersebut disusun secara sistematis dan dilengkapi dengan
dalil-dalil pendukungnya, kemudian dihimpun dalam dokumen resmi seperti
Himpunan Putusan Tarjih (HPT) atau Risalah Islamiyah sebagai rujukan resmi bagi

warga Muhammadiyah.

5. Sosialisasi dan Implementasi Hasil Tarjih

Tahapan penutup dalam proses tarjih adalah penyebarluasan dan penerapan
hasil keputusan kepada warga Muhammadiyah maupun masyarakat umum.
Proses sosialisasi ini dilakukan melalui berbagai sarana, seperti: (a) Pengajian tarjih,
Musyawarah Nasional Tarjih (Munas Tarjih); (b) Publikasi dalam majalah Suara
Muhammadiyah; (c) Jaringan lembaga pendidikan Muhammadiyah.

Selain itu, putusan-putusan tarjih juga dijadikan pedoman resmi bagi
seluruh amal usaha Muhammadiyah, baik di bidang pendidikan, kesehatan, sosial,
maupun dakwah, sehingga nilai-nilai Islam yang bersumber dari hasil tarjih dapat

diterapkan secara nyata dalam kehidupan umat.

3131



KESIMPULAN

Manhaj Tarjih Muhammadiyah merupakan sistem metodologis yang
dikembangkan untuk menafsirkan, memahami, dan menetapkan hukum Islam secara
ilmiah, rasional, serta kontekstual. Sebagai sebuah kerangka berpikir keagamaan,
manhaj tarjih berpijak pada dua sumber utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur’an dan As-
Sunnah, dengan tetap membuka ruang bagi penggunaan akal (giyas), kesepakatan
ulama (ijjma’), serta pendekatan-pendekatan ilmiah modern.

Secara epistemologis, manhaj tarjih menjadi wujud integrasi antara wahyu dan
rasionalitas, antara nilai-nilai transendental dengan dinamika kehidupan manusia.
dimana seluruh aktivitas berpikir dan beramal umat Islam harus berpijak pada
tauhid yang artinya seluruh penetapan hukum dan ilmu diarahkan untuk meneguhkan
keesaan Allah SWT. Melalui pendekatan bayani, burhani, istislahi, dan irfani,
Muhammadiyah menegaskan bahwa penetapan hukum Islam harus bersifat autentik
sekaligus relevan terhadap perkembangan sosial, budaya, dan ilmu pengetahuan
modern.

Dalam tataran praktis, pelaksanaan tarjih dilakukan secara sistematis melalui
proses ilmiah yang meliputi identifikasi masalah, analisis dalil, kajian akademik
multidisipliner, penetapan keputusan melalui musyawarah, serta sosialisasi hasilnya
kepada masyarakat. Dengan demikian, manhaj tarjih tidak hanya berfungsi sebagai
metode istinbath hukum, tetapi juga sebagai paradigma pemikiran Islam berkemajuan
yang berperan dalam mewujudkan masyarakat Islam yang berilmu, berakhlak, dan

berperadaban.

3132



REFERENSI

Abdullah, M. A. (2002). Islam dan Ilmu Pengetahuan: Integrasi dan Interkoneksi
Epistemologi Keilmuan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. A. (2002). Epistemologi Keilmuan Islam: Integrasi Bayani, Burhani, dan
Irfani. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Ahmad, Jainuri. (2018). Reformasi Pemikiran Islam Muhammadiyah. Surabaya: UIN
Sunan Ampel Press.

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel IImiah
dan Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Haedar, Nashir. (2010). Muhammadiyah Gerakan Pembaruan. Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah.

Haedar, Nashir. (2015). Islam Syariat: Reproduksi Salafiyah Ideologis di Indonesia.
Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2000). Manhaj Tarjih
Muhammadiyah. Yogyakarta: Majelis Tarjih dan Tajdid PP Muhammadiyah.

Majelis Tarjih dan Tajdid. (2018). Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah (HPT
Edisi Revisi). Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Mansur, K.HM. (1939). Risalah Tauhid dan Iman. Yogyakarta: Penerbit Majelis
Pustaka PP Muhammadiyah (edisi digital: Suara Muhammadiyah, 2017).

Setiawan, B. A. (2019). Manhaj Tarjih dan Tajdid: Asas Pengembangan Pemikiran
dalam Muhammadiyah. Tarlim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 2, No. 1.
Universitas Muhammadiyah Jember.

Syamsul, Anwar. (2010). Manhaj Tarjih Muhammadiyah. Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah.

Selamat Pohan Dkk, (2020) Pembinaan Jamaah-jamaah Masjid Taqwa Secabang
Muhammadiyah Medan Denai dengan Metode ASII. Vol.2 No.1.

3133



	Manhaj Tarjih Muhammadiyah:
	Perspektif, Sumber, Pendekatan & Prosedur Teknis

