
3746 
 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir        ISSN: 2774-8391 

  

  

HAKIKAT PARENTING DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT 

PENDIDIKAN ISLAM 

 
Evi Rahayu1, Izzatul Iffah2, Armai Arief3, Muhammad Zalnur4 

1,2,3,4 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang, Indonesia 

Email: 1 evirahayu4499@gmail.com, 2izzatuliffah149@gmail.com, 
3armai.arief@uinjkt.ac.id, 4muhammadzalnur@uinib.ac.id 

 
ABSTRAK 

 
Penelitian ini berfokus pada penelusuran gagasan makna parenting dalam perspektif 
filsafat Pendidikan Islam, landasan filosofis parenting dalam pengembangan 
Pendidikan Islam, eksistensi dan bentuk parenting dalam konteks pengembangan 
Pendidikan Islam dan problematika yang muncul dan bagaimana solusi parenting 
dalam pengembangan Pendidikan. Metode penelitian studi kepustakaan dilakukan 
dengan menelaah berbagai sumber ilmiah seperti buku-buku pendidikan Islam, dan 
jurnal akademik. Hasil Penelitian bahwa hakikat parenting dalam perspektif filsafat 
pendidikan Islam merupakan bagian integral dari sistem pendidikan Islam yang 
berlandaskan pada nilai-nilai tauhid, akhlak, dan adab. Parenting tidak hanya 
dipahami sebagai proses sosial dalam mengasuh anak, tetapi juga sebagai proses 
filosofis dan spiritual yang berakar pada ajaran Al-Qur’an dan Hadis. Eksistensi 
parenting menjadi pondasi utama bagi pembentukan insan kamil, yaitu manusia 
paripurna yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Namun, dalam realitas 
modern, problematika parenting semakin kompleks seiring berkembangnya era digital 
yang membawa tantangan baru bagi pendidikan anak. Solusi parenting Islami 
kontemporer perlu diarahkan pada penerapan digital parenting berbasis nilai Islam, 
yaitu pengasuhan yang adaptif terhadap perkembangan teknologi, namun tetap 
berlandaskan pada prinsip tauhid, adab, dan tanggung jawab.  

Kata Kunci: Hakikat parenting, Filsafat Pendidikan Islam. 

 

 

 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:evirahayu4499@gmail.com
mailto:izzatuliffah149@gmail.com
mailto:armai.arief@uinjkt.ac.id
mailto:muhammadzalnur@uinib.ac.id


3747 
 

  

ABSTRACT 

This research focuses on exploring the concept of parenting in the perspective of Islamic 

educational philosophy, the philosophical foundation of parenting in the development of Islamic 

education, the existence, and forms of parenting in the context of Islamic educational 

development and the problems that arise and how parenting solutions in educational 

development. The literature study research method was carried out by reviewing various 

scientific sources such as Islamic educational books and academic journals. The results of the 

study are that the essence of parenting in the perspective of Islamic educational philosophy is an 

integral part of the Islamic educational system based on the values of monotheism, morals, and 

etiquette. Parenting is not only understood as a social process in raising children, but also as a 

philosophical and spiritual process rooted in the teachings of the Qur'an and Hadith. The 

existence of parenting is the main foundation for the formation of insan kamil, namely a 

complete human being who is faithful, knowledgeable, and has noble morals. However, in 

modern reality, parenting problems are increasingly complex along with the development of the 

digital era which brings new challenges to children's education. Contemporary Islamic 

parenting solutions need to be directed toward the implementation of digital parenting based on 

Islamic values, namely parenting that adapts to technological developments while remaining 

grounded in the principles of monotheism, etiquette, and responsibility. 

Keywords: The nature of parenting, Islamic educational philosophy 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan salah satu aspek fundamental dalam membentuk 

kepribadian dan peradaban manusia (Iskandar, 2019). Dalam Islam khusunya, 

pendidikan tidak hanya dipahami sebagai proses transfer ilmu, tetapi juga sebagai 

upaya menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, dan akhlak mulia yang berlandaskan 

pada Al-Qur’an dan Sunnah (Saada, 2023). Salah satu bentuk pendidikan yang paling 

mendasar adalah parenting atau pengasuhan anak. Parenting memiliki peran strategis 

dalam membentuk karakter, pola pikir, serta perilaku anak sejak usia dini, sehingga 

menjadi fondasi bagi tumbuh kembangnya generasi yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia. 

Secara konseptual, parenting dalam perspektif pendidikan Islam selain diartikan 

sebagai kegiatan membimbing anak menuju kedewasaan, juga difahami sebagai bentuk 

tanggung jawab moral dan spiritual orang tua dalam menjaga fitrah anak agar tetap 

sejalan dengan ajaran Islam. Filsafat pendidikan Islam menempatkan manusia sebagai 



3748 
 

makhluk yang memiliki potensi ruhani dan jasmani, sehingga pola asuh harus 

berorientasi pada keseimbangan antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi. Menurut (Al-

Attas, 2011) pendidikan islam bertujuan untuk menghasilkan insan adab, yaitu manusia 

yang berpengetahuan, berakhlak, dan sadar bagaimana dirinya di hadapan Allah SWT. 

Oleh karena itu, parenting menjadi instrumen awal dalam mewujudkan cita-cita 

tersebut. 

Namun, dalam realitas kontemporer, pada praktiknya, parenting berhadapan dengan 

berbagai problematika. Hal ini bisa dilihat pada pola pengasuhan keluarga muslim 

yang mulai terdampak oleh globalisasi, perkembangan teknologi, dan pergeseran nilai 

social (Alimashariyanto et al., 2022). Dewasa ini, banyak orang tua menghadapi dilema 

antara mengikuti pola asuh modern yang sekuler atau  mempertahankan nilai-nilai 

keislaman. Problema ini tidak hanya menyentuh aspek perilaku anak, tetapi juga 

berdampak pada krisis identitas, degradasi moral, dan lemahnya spiritualitas generasi 

muda Muslim. Dalam konteks ini, filsafat pendidikan Islam berperan penting dalam 

memberikan kerangka berpikir normatif dan reflektif untuk mengurai persoalan 

tersebut. Oleh karena itu, kajian tentang hakikat parenting dalam perspektif filsafat 

pendidikan Islam menjadi penting karena akan menggali makna dari parenting atau 

pengasuhan, serta memahami ladasan filosofis, eksistensi, bentuk, problema dan solusi 

parenting dalam pengembangan pendidikan Islam. 

 

TINJAUAN PUSTAKA / METODE PENELITIAN 

Metode penelitian studi kepustakaan pada kajian “Hakikat Parenting dalam 

Perspektif Filsafat Pendidikan Islam” dilakukan dengan menelaah berbagai sumber 

ilmiah seperti buku-buku pendidikan Islam, karya filsafat klasik dan kontemporer, 

jurnal akademik, serta dokumen terkait konsep parenting dalam tradisi keilmuan 

Islam. Penelitian ini berfokus pada penelusuran gagasan makna parenting dalam 

perspektif filsafat Pendidikan islam, landasan filosofis parenting dalam pengembangan 

Pendidikan Islam, eksistensi dan bentuk parenting dalam konteks pengembangan 

Pendidikan Islam dan problematika yang muncul dan bagaimana solusi parenting 

dalam pengembangan Pendidikan (Mustafidz azmi & Musayyidi, 2022). Proses 

pengumpulan data dilakukan secara sistematis dengan mengidentifikasi literatur 

otoritatif yang membahas konsep hakikat manusia, tujuan pendidikan, serta peran 



3749 
 

keluarga dalam Islam. Setiap data dianalisis menggunakan pendekatan analisis isi 

(content analysis) untuk menemukan benang merah argumentatif yang relevan 

(Assingkily, 2021). Melalui pendekatan ini, penelitian mampu menghadirkan uraian 

mendalam tentang esensi parenting sebagai proses pembentukan kepribadian anak 

berdasarkan nilai-nilai etik dan spiritual dalam filsafat pendidikan Islam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Hakikat Parenting Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, parenting atau pola asuh identik dengan 

istilah pengasuhan yaitu hal (cara, perbuatan) mengasuh. Dalam kata mengasuh 

terdapat kata menjaga (merawat dan mendidik), membimbing (membantu dan 

melatih), memimpin (mengepalai dan menyelenggarakan). Istilah asah dan asuh sering 

dirangkai dengan asah dan asih menjadi asah-asih-asuh. Mengasuh berarti melatih agar 

kemampuan meningkat. Asih berarti mencintai dan menyayangi dengan tujuan 

meningkatkan dan mengembangkan kemampuan anak dan dilandasi dengan rasa 

kasih sayang dan tanpa pamrih (Fachmi et al., 2021). Artinya, Orang tua berperan 

dalam semua fase kehidupan anak, yaitu mengasuh, melindungi, membimbing dalam 

tiap proses perkembangan anak. Hubungan orang tua terhadap anak salah satunya 

dapat dilihat melalui pola interaksi yang diterapkan oleh orang tua terhadap anaknya 

(Fachmi et al., 2021). Dengan kata lain, parenting merupakan segala bentuk interaksi 

antara orang tua dan anak yang dapat mengembangkan ekspresi terhadap sikap, nilai-

nilai, minat dan kepercayaan diri serta tingkah laku yang secara langsung maupun 

tidak langsung. Dimana hal ini akan membuka kesempatan bagi anak untuk 

mengembalikan pertahanan anak, nilai-nilai dan keterampilan yang dibutuhkan untuk 

hidup di masa perkembangan selanjutnya (Fachmi et al., 2021).  

Selanjutnya, parenting atau pengasuhan dikenal dengan beberapa istilah di dalam 

fiqh, yaitu kafalah dan hadhanah. Arti dari kedua istilah tersebut adalah pemeliharaan 

atau pengasuhan. Menurut (Ridwan, 2018) hadhanah adalah mendidik dan mengasuh 

orang-orang yang tidak mampu mandiri dalam menangani urusan pribadi mereka. 

Sependapat dengan (Robiansyah et al., 2024) mengatakan bahwa hadhanah adalah 

merawat seseorang (anak) yang tidak dapat mandiri, mendidik dan merawatnya untuk 

menghindari segala hal yang dapat merugikannya. Selain itu, terdapat juga istilah wali, 



3750 
 

yang digunakan untuk orang-orang yang merawat anak-anak mereka dari akhir 

periode hadhanah hingga mereka menjadi cerdas atau hingga mereka menikah 

(Alimashariyanto et al., 2022). 

Selain itu, dalam konteks islam, parenting juga dikenal dengan sebutan tarbiyah al-

awlad (artinya: pendidikan anak) yang harus dilandasi atas prinsip-prinsip tauhid, 

keimanan dan akhlak mulia. Kata tarbiyah merupakan isim masdar dari kata Rabba-

Yurabbi-Tarbiyatun yang memiliki arti mendidik. Setidaknya ada beberapa bentuk 

tanggung jawab yang harus diajarkan orang tua kepada anak. Tanggung jawab tersebut 

diantaranya pendidikan tauhid (agama), pendidikan akhlak, pendidikan jasmani, 

pendidikan nalar, pendidikan untuk beratanggung jawab dalam masyarakat (Muallifah 

& Fatcholli, 2024). Maka, dari uraian di atas dapat di simpulkan bahwa hakikat 

parenting merupakan proses pembinaan dan Pendidikan anak yang berlandaskan nilai-

nilai akidah, ibadah, dan akhlak dengan pendeketan yang lembut dan penuh kasih 

sayang. Artinya, proses ini harus dimulai sejak masa pra-konsepsi, kehamilan, 

kelahiran, dan berlanjut sepanjang kehidupan anak, sebagai bentuk Pendidikan seumur 

hidup (longlife education).  

Filsafat dimulai dari rasa ingin tahu (Putri & Iskandar, 2020). Keingintahuan 

manusia menghasilkan ide, manusia berpikir tentang apa yang ingin mereka ketahui. 

Ide itu kemudian disebut dengan Filsafat. Filsafat melahirkan kebijaksanaan, dengan 

kebijaksanaan adalah tujuan untuk mempelajari filsafat itu sendiri (Iskandar et al., 

2006). Istilah filsafat pertama kali digunakan oleh Pythagoras, menurutnya manusia 

dapat dibagi menjadi tiga kelompok. Pertama, dia yang menyukai kesenangan, dan 

kedua, mereka yang menyukai aktivitas, dan ketiga, mereka yang menyukai 

kebijaksanaan. Maka, definisi dari Pythagoras sekitar sepertiga dari manusia itu 

kemudian memberikan deskripsi bahwa Filsafat adalah kebijaksanaan (Mujahid et al., 

2024). 

Jika difahami secara etimologi, "Filsafat" berasal dari Bahasa Yunani; "philo" yang 

artinya cinta, dan "shopos" yang artinya ilmu, hikmah, atau kebijaksanaan. Menurut 

Hasan Shadily, filsafat secara etimologis dapat diartikan sebagai cinta akan kebenaran. 

Dengan demikian, filsafat dapat dianggap sebagai bentuk kasih sayang terhadap ilmu 

pengetahuan dan kebenaran, serta kesukaan terhadap hikmah dan kebijaksanaan. 



3751 
 

Orang yang berfilsafat dapat diidentifikasi sebagai seseorang yang mencintai 

kebenaran, memiliki ilmu pengetahuan, dan bijaksana (Tarigan et al., 2024). 

Sementara itu, kata "pendidikan" terdiri dari kata "didik" dengan awalan "pen" 

dan akhiran "an," yang berarti perbuatan atau hal mendidik. Pendidikan dalam konteks 

ini merujuk pada proses pembelajaran dan pengembangan diri. Sementara, kata "Islam" 

berasal dari Bahasa Arab "salima-yaslimu" yang artinya berserah diri, tunduk, selamat, 

atau memelihara diri dalam keadaan selamat (Tarigan et al., 2024). Maka, Muzayyin 

Arifin menyatakan bahwa filsafat pendidikan islam pada dasarnya merupakan konsep 

berfikir tentang pendidikan yang bersumber atau berlandaskan pada ajaran Islam 

mengenai kemampuan manusia yang dapat dibina dan dikembangkan untuk menjadi 

manusia Muslim yang seluruh pribadinya dijiwai oleh ajaran Islam. Selain itu, Omar 

Mohammad al-Toumy al-Syaibany menyatakan bahwa filsafat pendidikan islam adalah 

pelaksanaan pandangan filsafat dan kaidah filsafat dalam pendidikan yang didasarkan 

pada ajaran Islam (Mardiana et al., 2022). 

Dengan kata lain, filsafat pendidikan islam ialah kajian filosofis yang mencakup 

aspek, epistemologis, ontologis, dan aksiologis terhadap berbagai persoalan dalam 

kegiatan pendidikan yang berlandaskan pada al-Qur’an dan Hadits sebagai sumber 

utama, serta diperkuat oleh pandangan para ahli atau filosof sebagai sumber sekunder 

(Assawi, 1976). Filsafat pendidikan islam tidak termasuk dalam kategori filsafat liberal 

yang bebas tanpa batas etika, melainkan berpijak pada ajaran-ajaran Islam yang 

memberikan ruh dan semangat pada kegiatan pendidikan. Dengan demikian, dapat 

disimpulkan bahwa hakikat parenting dalam perspektif filsafat pendidikan islam 

mencakup pemahaman mendalam tentang beberapa aspek kunci, antara lain: 

1. Pemenuhan kebutuhan fisik anak, pendidikan moral, spiritual, dan intelektual. Ini 

melibatkan pengajaran nilai-nilai agama, pembentukan karakter, serta pemeliharaan 

lingkungan yang mendukung pertumbuhan optimal anak. 

2. Pengajaran prinsip terkait keberadaan Allah sebagai pemilik hakikat sejati, Rasul 

sebagai teladan utama, serta pentingnya taqwa (ketakwaan) dalam setiap tindakan. 

Prinsip-prinsip ini membimbing orang tua dan pendidik dalam mengarahkan anak-

anak menuju kesadaran spiritual dan moral yang tinggi. 



3752 
 

3. Pembentukan individu yang bertakwa, berakhlak mulia, dan berkontribusi positif 

dalam masyarakat. Ini melibatkan pengembangan kesadaran akan tanggung jawab 

moral, rasa kemanusiaan, dan sikap saling menghormati. 

4. Pendekatan yang holistik dan berkelanjutan. Ini mencakup model-model 

pembelajaran berbasis Al-Quran dan Hadist, pendekatan edukatif yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari, serta penekanan 

pada pembinaan hubungan yang sehat antara anak-anak dan lingkungan mereka. 

 

Landasan Filosofis Parenting dalam Pendidikan Islam 

Landasan parenting dalam pendidikan Islam berakar pada keyakinan bahwa 

anak adalah amanah dari Allah SWT yang harus dididik dengan nilai-nilai Islam. 

Parenting dalam Islam merupakan pola asuh yang menggabungkan penanaman tauhid 

(keesaan Allah), pembentukan akhlak mulia, dan pendidikan adab melalui peran 

penting orang tua sebagai teladan utama dalam mendidik anak-anaknya. Konsep ini 

didasari oleh ajaran Al-Qur’an dan Hadis yang menekankan tanggung jawab orang tua 

untuk membimbing anak secara keseluruhan, tidak hanya dari aspek agama tetapi juga 

emosional, sosial, dan intelektual (Nopiana Sari Z et al., 2025).  Secara filosofis, parenting 

dalam Islam berakar pada tiga dimensi utama filsafat Pendidikan, yaitu: ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi. 

1. Ontologis: manusia dipandang sebagai makhluk yang dilahirkan dengan potensi 

dasar atau Fitrah. Fitrah ini mengandung potensi untuk mengenal Allah SWT, 

beribadah, dan berakhlak.(Manajemen & Vol, 2025) Potensi tersebut memerlukan 

arah, pendidikan dan pembinaan agar tidak melemah atau tergeser oleh pengaruh 

negatif. Oleh karena itu, orang tua memiliki tanggung jawab untuk mengarahkan 

anak sesuai fitrahnya agar anak tumbuh menjadi pribadi yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia. 

2. Epistemologis: pengasuhan dalam Islam tidak hanya transfer pengetahuan 

akademis, tetapi juga penanaman nilai-nilai religius dan etika berdasarkan Al-

Qur’an dan Hadist, yang dipahami melalui akal dan pengalaman.(Manajemen & Vol, 

2025) Orang tua sebagai pendidik pertama harus menguasai ilmu, serta metode 

penyampaian yang bijak agar pengetahuan dan nilai menjadi makna yang hidup 

dalam diri anak. 



3753 
 

3. Aksiologis: pengasuhan dalam islam mencakup nilai moral dan spiritual. Maka, 

Setiap tindakan pengasuhan (nasihat, teladan, kasih sayang, disiplin) bukan sekedar 

fungsi sosial atau budaya, tetapi juga ibadah dan bagian dari amanah terhadap Allah 

SWT. Oleh karena itu, nilai-nilai seperti rahmah, ‘adl, ihsan, dan uswah hasanah 

menjadi landasan utama praktik pengasuhan (Nasir, 2021). 

 

Eksistensi dan Bentuk Parenting dalam Pengembangan Pendidikan Islam 

Parenting atau pengasuhan merupakan sebuah urgensi pada kehidupan manusia 

dalam membentuk fondasi bagi perkembangan emosional, sosial, dan intelektual anak. 

Dalam konteks filsafat pendidikan Islam, eksistensi pengasuhan memiliki karakteristik 

unik yang mencakup prinsip-prinsip keimanan, etika, dan adab yang diajarkan dalam 

Al-Qur'an dan Hadis. Sehingga, eksistensi pengasuhan berperan dalam pengembangan 

Pendidikan Islam dengan menekankan pembentukan akhlak mulia, kedisiplinan, dan 

tanggung jawab sejak dini sebagai bagian integral dari proses pengasuhan itu sendiri 

(Maisaroh & Darmawati, 2024) Oleh karena itu, eksistensi parenting dalam 

pengembangan Pendidikan islam erat kaitannya dengan ungkapan tarbiyah, ta’dīb dan 

ta’līm (Apriyani, 2021). Ungkapan tersebut memiliki beragam pemaknaan yang 

berbeda, namun intinya sama, antara lain: 

1. Tarbiyah: memiliki beberapa makna dasar seperti tumbuh kembang, menjaga dan 

merawat seseorang, serta memelihara dan mengatur. Tarbiyah memiliki dua 

macam aspek pendidikan, yakni aspek jasmani dan aspek rohani. Sedangkan 

secara domain pendidikan memuat tiga domain, yakni domain kognitif, domain 

afektif dan domain psikomotorik. Selain itu, tarbiyah berdampak pada 

pembentukan karakter, sikap, budi pekerti luhur dari proses perwatan 

pengetahuan dan pengalaman dalam kegiatan pendidikan. 

2. Ta’līm adalah bentuk masdar dari ‘allama yang berarti pengajaran. Abdul Fatah 

Jalal mengungkapkan ta’līm berupa kegiatan memberikan ilmu pengetahuan dan 

tanggungjawab dalam rangka menyucikan atau membersihkan diri manusia dari 

segala kotoran dan hal yang buruk. Selain itu dari adanya pengajaran ini 

manusia dapat mengambil ibrah dari segala hal yang dapat berguna bagi dirinya 

serta segala hal yang tidak diketahuinya. Berdasarkan pendapat tersebut, ta’līm 

atau pengajaran dapat dimaknai sebagai kegiatan pendidik dalam memberikan 



3754 
 

pemahaman, pengetahuan kepada anak didiknya agar dapat mendapatkan ibrah 

dari segala kejadian yang mengahampiri hidupnya. Sehingga terdapat 

perubahan baik dari pemikiran maupun tindakan bagi si anak didik 

tersebut.(Apriyani, 2021) 

3. Ta’dīb adalah bentuk kata mashdar dari ‘addaba’ yang miliki arti mendidik atau 

mentransfer adab. Ta’dīb secara umum diartikan dengan penajaran perilaku, 

sopan santun, maupun adab. Bagi Al-Naquib Al-Attas definisi ta’dīb diartikan 

sebgai sesuatu yang relevan dengan ilmu, maksudnya adab yang dimiliki 

seserang sanga tberpengaruh saat proses transformasi ilmu. Artinya ilmu akan 

dapat diterima dengan baik jika adab yang dimiliki pun baik, begitu pun 

sebaliknya (Sakir, 2016).  

4. Inti dari parenting adalah pola asuh orang tua. Pola asuh orang tua adalah cara 

orang tua memperlakukan anaknya dengan menjaga, merawat, dan mendidik 

anaknya. Dari cara perlakuan orang tua akan mencerminkan karakteristik 

tersendiri yang mempengaruhi pola sikap anak kemudian hari. Markum 

berpendapat bahwa pola asuh adalah cara orang tua mendidik anak dan 

membesarkan anak yang dipengaruhi oleh banyak faktor, antara lain faktor 

budaya, agama, kebiasaan, dan kepercayaan, serta pengaruh kepribadian orang 

tua (orang tua sendiri atau orang yang mengasuhnya) (Nur & Zulmuqim, 2021). 

 

Maka, berbagai literatur menyebutkan bahwa secara umum ada tiga pola asuh 

yang sering digunakan dalam parenting, antara lain: 

1. Pola asuh demoktratis. Menurut Baumrind, pola asuh ini seolah-olah bebas, namun 

tetap ada larangan dan pantangan terhadap anak. Dalam pola asuh ini, diskusi dan 

konsensus mengalir dengan lancar. Hubungan antara orang tua dan anak-anak 

sangat dekat. Parenting demokratis mengacu pada perilaku anak-anak yang 

kompeten secara sosial. Orang tua juga dapat mengandalkan pola pengasuhan ini 

untuk menyeimbangkan kasih sayang dan dukungan emosional, memungkinkan 

anak-anak mereka untuk bertanggungjawab dan menyelesaikan masalah dengan 

dorongan dari orangtua (Rahmadani et al., 2022) 

2. Pola asuh otoriter, menggunakan pendekatan yang memaksakan kehendak, suatu 

peraturan yang dicanangkan orangtua dan harus dituruti oleh anak. Pendekatan ini 



3755 
 

biasanya kurang responsif pada hak dan keinginan anak. Anak lebih dianggap 

sebagai obyek yang harus patuh dan menjalankan aturan. Ketidak berhasilan 

kemampuan dianggap kegagalan. Ciri-cirinya adalah orangtua membatasi anak, 

berorentasi pada hukuman, mendesak anak untuk mengikuti aturan-aturan tertentu, 

serta orang tua sangat jarang dalam memberikan pujian pada anak. Dalam hal ini 

anak akan timbul banyak kekhawatiran apabila tidak sesuai dengan orangtuanya 

dalam melakukan suatu kegiatan sehingga anak tidak dapat mengembangkan sikap 

kreatifnya serta hubungan orangtua yang digunakan memungkinkan anak untuk 

menjaga jarak dengan orangtuanya (Nur & Zulmuqim, 2021).  Sebagaimana 

diketahui bahwa filsafat pendidikan Islam memandang anak sebagai amanah dari 

Allah yang harus diasuh dengan penuh kasih sayang dan perhatian. Maka, dapat 

disimpulkan bahwa dengan memahami eksistensi dan bentuk parenting, diharapkan 

menjadikan orang tua dan pendidik sebagai teladan yang baik dalam  membimbing 

anak menuju jalan yang lurus.  

 

Problema dan Solusi Parenting dalam Pengembangan Pendidikan Islam 

Pada kondisi yang serba digital dewasa ini, orang tua dihadapkan dengan 

problema parenting dalam proses pengembangan pendidikan anak yang lebih 

kompleks. Ada banyak permasalahan yang muncul seiring pertumbuhan dan 

perkembangan zaman. Umumnya setiap 15-18 tahun periodisasi akan membentuk 

karakteristik demografi yang berbeda antara generasi sebelumnya dan juga setelahnya 

(Apriyani, 2021). Hal ini terjadi pula pada era digital yang semakin meluas seperti 

sekarang. Setidaknya dalam proses pendidikan ada yang namanya trilogi pendidikan 

yang memang tidak bisa dipisahkan. Maka, parenting; dalam hal ini pola asuh yang 

berada dalam 3 ruang lingkup pendidikan mengalami perubahan seiring 

berkembangnya ekonomi, teknologi, dan gender (Atmojo et al., 2021). 

Dengan kata lain, pesatnya arus teknologi di era digital menjadi problema utama 

pada konteks parenting dalam pengembangan Pendidikan islam karena membuat anak-

anak terbawa oleh arus sehingga memicu sikap tidak mau bertanggung jawab, 

degradasi moral, dan kehilangan kemampuan mengendalikan waktu, yang menjadi 

akselerasi munculnya problematika yang lebih kompleks, kurangnya pengawasan 

digital oleh orang tua terhadap anak, serta perubahan perilaku akibat perangkat digital 



3756 
 

(Atmojo et al., 2021). Artinya, hal ini menjadi pemicu terhambat dan tersumbatnya 

penerapan parenting dalam pengembangan Pendidikan islam.  Sebagaimana yang kita 

amati dewasa ini, ilmu parenting atau pengasuhan anak juga mencakup parenting atau 

pengasuhan digital. Sederhananya, parenting digital adalah parenting anak di era digital. 

Maka, pengasuhan orang tua juga harus menyesuaikan dengan zaman (adaptif) namun 

tetap dalam konteks Pendidikan islam. Dimana orangtua harus tetap menjaga dan 

membimbing anak-anak mereka tanpa syarat sesuai dengan pedoman Al-Qur'an dan 

Hadis. Orang tua juga harus menanamkan nilai-nilai pendidikan Islam dalam 

kehidupan sehari-hari, baik melalui ibadah maupun pembentukan moral. Tentu saja, 

tujuannya adalah agar anak-anak memiliki akhlak mulia, rasa tanggung jawab 

terhadap diri sendiri, melaksanakan kewajiban mereka dengan benar berdasarkan 

ajaran Islam, dan merasa bahwa mereka selalu berada di bawah pengawasan Allah 

setiap saat (Astuti et al., 2022). Hal ini merupakan solusi parenting dalam 

pengembangan Pendidikan islam untuk mengatasi dampak negatif era digital. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan uraian pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa hakikat 

parenting dalam perspektif filsafat pendidikan Islam merupakan bagian integral dari 

sistem pendidikan Islam yang berlandaskan pada nilai-nilai tauhid, akhlak, dan adab. 

Parenting tidak hanya dipahami sebagai proses sosial dalam mengasuh anak, tetapi 

juga sebagai proses filosofis dan spiritual yang berakar pada ajaran Al-Qur’an dan 

Hadis. Dalam pandangan filsafat pendidikan Islam, pengasuhan memiliki dimensi 

ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang saling berkaitan: secara ontologis, anak 

dipandang sebagai amanah Allah yang membawa potensi fitrah; secara epistemologis, 

proses pengasuhan dilakukan dengan landasan ilmu dan hikmah; dan secara 

aksiologis, pengasuhan menjadi bentuk ibadah serta manifestasi tanggung jawab moral 

terhadap Allah SWT. 

Secara substansial, hakikat parenting Islami adalah proses pembinaan dan 

pendidikan anak secara menyeluruh yang dimulai sejak masa pra-konsepsi hingga 

sepanjang kehidupan anak. Pengasuhan ini mencakup pembinaan aspek spiritual, 

moral, intelektual, dan sosial dengan pendekatan kasih sayang, keteladanan, serta 

komunikasi yang penuh hikmah. Orang tua berperan sebagai pendidik utama dalam 



3757 
 

menanamkan nilai-nilai tauhid, membentuk akhlak mulia, serta menumbuhkan 

tanggung jawab pribadi dan sosial anak. Hal ini menunjukkan bahwa keberhasilan 

pendidikan formal sangat ditentukan oleh keberhasilan pendidikan dalam keluarga. 

Dalam konteks pengembangan pendidikan Islam, eksistensi parenting menjadi 

pondasi utama bagi pembentukan insan kamil, yaitu manusia paripurna yang beriman, 

berilmu, dan berakhlak mulia. Nilai-nilai tarbiyah, ta’dīb, dan ta’līm menjadi kerangka 

filosofis dan praktis yang membimbing pola asuh Islami dalam menanamkan karakter 

dan integritas pada anak. Pengasuhan tidak hanya membentuk pengetahuan, tetapi 

juga membangun kesadaran spiritual dan moral anak untuk berperilaku sesuai 

tuntunan syariat Islam. 

Namun, dalam realitas modern, problematika parenting semakin kompleks 

seiring berkembangnya era digital yang membawa tantangan baru bagi pendidikan 

anak. Arus teknologi yang masif dapat menggeser nilai-nilai moral dan spiritual 

apabila tidak diimbangi dengan bimbingan yang tepat. Oleh karena itu, solusi 

parenting Islami kontemporer perlu diarahkan pada penerapan digital parenting 

berbasis nilai Islam, yaitu pengasuhan yang adaptif terhadap perkembangan teknologi, 

namun tetap berlandaskan pada prinsip tauhid, adab, dan tanggung jawab. Orang tua 

dituntut untuk menjadi teladan, pengawas, dan pendidik yang bijak agar anak tetap 

tumbuh dengan akhlak mulia, literasi digital yang sehat, dan kesadaran spiritual yang 

kuat. 

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa eksistensi parenting dalam filsafat 

pendidikan Islam memiliki peran strategis dan fundamental dalam membentuk 

peradaban Islam yang berkarakter, moderat, dan berkemajuan. Melalui pengasuhan 

yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani, orang tua tidak hanya membangun generasi 

yang cerdas secara intelektual, tetapi juga berjiwa tauhid, berakhlak karimah, dan 

mampu menghadapi tantangan zaman dengan iman dan ilmu. 

 

REFERENSI   

Abham, M., By, M., & Iskandar, W. (2025). Forming Self-Identity of Elementary School 
Children: The Relational Role of Family and Social Environment in the Context of 
Islamic Education. Avaliable Online JOURNAL OF CONTEMPORARY ISLAMIC 
PRIMARY EDUCATION, 4(1), 275–282. 

Al-Attas, S. M. N. (2011). Historical fact and Fiction. UTM press. 
Alimashariyanto, M., Sarib, S., & Mokodenseho, S. (2022). The Role of Parents in 



3758 
 

Parenting from Islamic Law Perspectives: A Study of Muslim Families in Ambang 
II Village. AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman, 9(1), 38–59. 
https://doi.org/10.33650/at-turas.v9i1.3707 

Apriyani, N. (2021). Konsep Pendidikan Islam Bagi Anak Menurut Syaikh Jamal 
Abdurrahman Dalam Buku Islamic Parenting. Skripsi: Fakultas Tarbiyah Dan Ilmu 
Keguruan IAIN Purwokerto. 

Assawi, C. (1976). ’an-’Arab Philosophy of History, Terj. A. Mukti Ali,. 
Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan 

Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 
Astuti, R., Erni Munastiwi, Muqowim, & Muammar Qadafi. (2022). Digital Parenting: 

Utilizing Technology to Instill Islamic Education Values in Young Children. 
TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam, 17(2), 365–378. 
https://doi.org/10.19105/tjpi.v17i2.7468 

Atmojo, A. M., Sakina, R. L., & Wantini, W. (2021). Permasalahan Pola Asuh dalam 
Mendidik Anak di Era Digital. Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 6(3), 
1965–1975. https://doi.org/10.31004/obsesi.v6i3.1721 

Fachmi, T., Umayah, Hasbullah, & Juhji. (2021). Pola Asuh Islami : Antara Transformasi 
Nilai-Nilai. Geneologi PAI: Jurnal …, 8(02), 423–432. 

Iskandar, W. (2019). Analisis Kebijakan Pendidikan Dalam Perspektif Madrasah. Al-
Madrasah: Jurnal Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 4(1), 1. 
https://doi.org/10.35931/am.v4i1.109 

Iskandar, W., Rohman, N., & Yusuf, M. (2006). Kontribusi Pemikiran Imre Lakatos ( 
1922-1974 ) Dalam Pendekatan Berbasis Saintifik di Madrasah Ibtidaiyah. 
Proceeding of International Conference on Islamic Education: Challenges in Technology 
and Literacy Faculty of Education and Teacher Training, Universitas Islam Negeri 
Maulana Malik Ibrahim Malang, 13–21. 

Maisaroh, R., & Darmawati. (2024). Konsep Pengasuhan Dalam Filsafat Pendidikan 
Islam Pendekatan Untuk Anak Usia Dini. Jurnal Adzkiya, 8(I), 9–24. 

Manajemen, J. I., & Vol, S. P. (2025). Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi Dalam 
Pendidikan Islam: Membentuk Karakter Yang Berkualitas. 5(2), 543–555. 

Mardiana, Ainin, D. T., & Iskandar, W. (2022). Pemikiran Filsafat Kontemporer Imre 
Lakatos terhadap Riset Pendidikan dan Sains. Jurnal Pendidikan Tambusai, 6(1), 
4355–4362. 

Muallifah, & Fatcholli, I. (2024). Konsep Parenting Era Society 5.0 (Analisis Surat Al-
Ahzab Ayat 21 Tafsir Al-Mishbah). Advances in Humanities and Contemporary 
Studies, 5(2), 83–91. https://doi.org/10.30880/ahcs.2024.05.02.008 

Mujahid, T., Islam, U., & Sumatera, N. (2024). Systematic Literature Riview : Peran 
Filsafat Pendidikan Islam Terhadap Kurikulum. Multatuli : Jurnal MUtidisiplin 
Ilmu, 1(1), 52–67. 

Mustafidz azmi, & Musayyidi. (2022). Metodologi Studi Islam. In Kariman: Jurnal 
Pendidikan Keislaman (Vol. 10, Issue 2). Raja Grafindo Persada. 
https://doi.org/10.52185/kariman.v10i2.239 

Nasir, M. (2021). Aksiologi Ilmu Pengetahuan dan Manfaatnya Bagi Manusia. Syntax 
Idea, 3(11), 2457. https://doi.org/10.36418/syntax-idea.v3i11.1571 

Nopiana Sari Z, D., Al Faqh, M. A., Septi Harianti, D., Prasetyo, S., & Sibawaihi, S. 
(2025). Konsep Dasar Model Pembelajaran Islamic Parenting. Jurnal Pendidikan 
Indonesia, 6(1), 501–508. https://doi.org/10.59141/japendi.v6i1.7153 

Nur, M., & Zulmuqim. (2021). Hakikat Parenting Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan 



3759 
 

Islam. Jurnal Staiyaptip, 3(2), 122–135. 
Putri, A. F., & Iskandar, W. (2020). Paradigma thomas kuhn: revolusi ilmu pengetahuan 

dan pendidikan. NIZHAMIYAH, x(2), 94–106. 
Rahmadani, A., Wulandari, M. D., & Darsinah, D. (2022). Pengaruh Parenting Terhadap 

Pendidikan Karakter Anak Di Sekolah Dasar. Tunas: Jurnal Pendidikan Guru Sekolah 
Dasar, 8(1), 88–98. https://doi.org/10.33084/tunas.v8i1.4492 

Ridwan, M. (2018). Konsep Tarbiyah, Ta’lim Dan Ta’dib Dalam Al-Qur’an. Nazhruna: 
Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 26–44. https://doi.org/10.31538/nazhruna.v1i1.97 

Robiansyah, F., Zahra, F. A., Lutfiiah, R. S., & Zailanty, S. (2024). Islamic Parenting 
dalam Mendidik Anak di Era Modern Menurut Perspektif Islam. Jurnal Wanita 
Dan Keluarga, 5(1), 79–92. https://doi.org/10.22146/jwk.13672 

Saada, N. (2023). Educating for global citizenship in religious education: Islamic 
perspective. International Journal of Educational Development, 103(February), 102894. 
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2023.102894 

Sakir, M. (2016). Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional. Cendekia: Jurnal 
Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 12(1), 103. 
https://doi.org/10.21154/cendekia.v12i1.370 

Tarigan, M., Maulana, S., & Lubis, N. A. (2024). Filsafat Pendidikan Islam dalam 
Membentuk Karakter Siswa. Jurnal Pendidikan Tambusai, 8(1), 544–554. 

 


