
3391 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 

Analisis Pemikiran Asy‘ariyah dalam Literatur Modern: Kajian Teologis 
Berdasarkan Buku Teologi Islam karya Harun Nasution 

 
 

Muhammad Rafi1, Ahmad Shiddiq2, Ridha Khairani3, Muhammad Basri4 
 

1,2,3,4Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

 
Email: muhammad331254037@uinsu.ac.id 1, ahmad331254051@uinsu.ac.id2,  

ridha331254001@uinsu.ac.id3, muhammadbasri@uinsu.ac.id4 
 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini menganalisis pemikiran Harun Nasution tentang teologi Asy'ariyah melalui 
pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka, dengan fokus utama pada buku Teologi Islam: 
Aliran-aliran, Sejarah, Analisa Perbandingan karya Nasution serta literatur akademik modern 
yang membahas Asy'ariyah dari perspektif historis, doktrinal, dan epistemologis. Harun 
Nasution, tokoh sentral dalam pembaruan teologi Islam Indonesia yang dipengaruhi 
pendidikan di al-Azhar dan McGill University, menerapkan metode historis-kritis dan rasional 
untuk mengkritik doktrin Asy'ariyah, seperti konsep sifat-sifat Tuhan yang menimbulkan 
dualitas ontologis ("bukan zat tapi bukan selain zat"), teori kasb yang cenderung fatalistik 
karena Tuhan menciptakan perbuatan manusia sementara manusia hanya "mengakuisisi" 
tanggung jawabnya, serta relasi akal-wahyu yang membatasi peran akal sebagai otoritas 
sekunder di bawah wahyu. Kritik-kritik ini berasal dari orientasi rasionalistiknya yang mirip 
Mu'tazilah, di mana ia menekankan maksimalisasi akal untuk mengatasi kemunduran 
intelektual umat Islam akibat teologi dogmatis dan jabariyah ala Asy'ariyah 
Kata Kunci: Harun Nasution, Asy`Ariyah, Teologi Islam, Epistimologi 
 

ABSTRACT 
This study analyzes Harun Nasution's thoughts on Asy'ari theology through a qualitative approach based 
on literature review, focusing primarily on Nasution's book, Theology of Islam: Streams, History, 
Comparative Analysis, and modern academic literature discussing Asy'ariism from historical, doctrinal, 
and epistemological perspectives. Harun Nasution, a central figure in the renewal of Indonesian Islamic 
theology influenced by his education at al-Azhar and McGill University, applied historical-critical and 
rational methods to critique Asy'ari doctrines, such as the concept of God's attributes that creates 
ontological duality ("not substance but not other than substance"), the theory of kasb, which tends to be 
fatalistic because God creates human actions while humans only "acquire" their responsibility, and the 
relationship between reason and revelation that limits the role of reason as a secondary authority under 
revelation. These criticisms stem from his rationalistic orientation, similar to that of the Mu'tazilah, in 
which he emphasized the maximization of reason to overcome the intellectual decline of Muslims due to the 
dogmatic and jabariyah theology of the Ash'ariyah. 
Keywords: Harun Nasution, Ash'Ariyah, Islamic Theology, Epistemology 

 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:muhammad331254037@uinsu.ac.id
mailto:ahmad331254051@uinsu.ac.id
mailto:ridha331254001@uinsu.ac.id
mailto:muhammadbasri@uinsu.ac.id


3392 

 
PENDAHULUAN 

Teologi Asy‘ariyah merupakan salah satu arus utama pemikiran dalam tradisi 
Ahlussunnah wal Jama‘ah dan memainkan peran mendasar dalam membentuk 
bangunan teologi mayoritas masyarakat Muslim. Aliran ini dianggap sebagai 
representasi moderasi teologis Islam karena posisinya yang menengahi antara 
rasionalisme Mu‘tazilah dan tekstualisme ekstrem. Dalam konteks Nusantara, berbagai 
penelitian menunjukkan bahwa Asy‘ariyah telah mengakar kuat dalam tradisi keilmuan 
pesantren dan lembaga pendidikan Islam tradisional, serta menjadi fondasi bagi 
pemahaman keagamaan masyarakat Muslim Indonesia (Noor, 2023a). Dominasi ini 
memperkuat urgensi untuk mengkaji kembali doktrin-doktrin Asy‘ariyah dalam konteks 
dinamika intelektual modern. 

Dalam dua dekade terakhir, kebutuhan untuk membaca ulang teologi Asy‘ariyah 
menjadi semakin mendesak seiring berkembangnya pendekatan analitis, kritis, dan 
historis dalam studi Islam. Transformasi wacana keagamaan kontemporer, termasuk 
munculnya pluralisme, puritanisme baru, dan gelombang modernisasi, turut 
mempengaruhi cara umat Islam memaknai konsep-konsep teologis klasik (Sulaeman et 
al., 2023). Literatur modern menekankan bahwa ajaran Asy‘ariyah tidak dapat dipahami 
semata-mata melalui kerangka skolastik, melainkan harus diletakkan dalam percakapan 
epistemologis baru yang lebih relevan dengan kebutuhan intelektual masa kini (Toosi, 
2020). 

Dalam konteks pemikiran Islam modern Indonesia, Harun Nasution adalah tokoh 
yang sangat penting dalam upaya rekonstruksi ilmu kalam. Karyanya Teologi Islam: 
Aliran-aliran, Sejarah, Analisa Perbandingan telah menjadi bacaan utama di berbagai 
perguruan tinggi Islam dan berperan dalam memperkenalkan pendekatan historis-kritis 
dalam mempelajari aliran-aliran teologi klasik. Melalui kerangka pemikiran yang 
cenderung rasional, Nasution memberikan analisis objektif sekaligus kritis terhadap 
Asy‘ariyah, sehingga pembaca dapat melihat aliran ini tidak hanya sebagai “arus utama” 
teologi Sunni, tetapi juga sebagai produk dialektika intelektual yang berkembang dalam 
pergulatan panjang sejarah (Nasution, 2008a). 

Walaupun penelitian mengenai Asy‘ariyah telah banyak dilakukan, sebagian besar 
studi masih berfokus pada periode klasik atau deskripsi doktrinal. Sementara itu, kajian 
yang menelaah bagaimana literatur modern baik karya ilmiah nasional maupun 
internasional mereinterpretasi Asy‘ariyah masih sangat terbatas. Penelitian-penelitian 
mutakhir menggarisbawahi bahwa isu-isu seperti perbuatan manusia (kasb), otoritas 
akal, dan sifat-sifat Tuhan perlu dianalisis kembali dengan pendekatan epistemologis 
modern agar relevan dalam diskursus keilmuan Islam masa kini (Hadariansyah, 2009). 
Oleh karena itu, penelitian yang mengkaji konstruksi pemikiran Asy‘ariyah dalam 
literatur modern, khususnya melalui perspektif Harun Nasution, menjadi sangat 
penting. 

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
pemikiran Asy‘ariyah sebagaimana dipresentasikan dalam karya-karya literatur 
modern, dengan fokus pada buku Teologi Islam karya Harun Nasution sebagai sumber 
utama. Penelitian ini menelaah unsur-unsur utama doktrin Asy‘ariyah dalam 
pembacaan modern, menilai kritik dan kontribusi Nasution terhadap pemahaman ilmu 
kalam, serta mengevaluasi relevansinya dalam konteks keilmuan dan isu-isu keagamaan 
kontemporer. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi 



3393 

teoretis bagi pengembangan kajian teologi Islam modern dan manfaat praktis bagi 
pendidikan Islam dan penguatan moderasi beragama. 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi 
pustaka (library research). Pendekatan ini digunakan karena fokus penelitian adalah 
menganalisis pemikiran teologis Asy‘ariyah sebagaimana direkonstruksi dalam literatur 
modern, khususnya melalui karya Harun Nasution. Metode kualitatif memungkinkan 
peneliti menggali data tekstual secara mendalam untuk menemukan pola, kategori, dan 
makna yang relevan terkait doktrin Asy‘ariyah dalam perspektif literatur kontemporer 
(Khir, 2007). 

Sumber data utama penelitian ini adalah buku Teologi Islam: Aliran-aliran, Sejarah, 
Analisa Perbandingan karya Harun Nasution, yang dipilih karena posisinya sebagai 
literatur modern paling berpengaruh dalam studi ilmu kalam di Indonesia. Buku ini 
tidak hanya memetakan sejarah aliran-aliran teologi Islam, tetapi juga menyajikan 
analisis perbandingan yang kritis mengenai Asy‘ariyah sehingga relevan sebagai sumber 
primer penelitian. Selain itu, penelitian juga menggunakan sumber sekunder berupa 
artikel jurnal terindeks Sinta dan Scopus yang menelaah Asy‘ariyah dari perspektif 
historis, epistemologis, dan pendidikan (Noor, 2023). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu pengumpulan 
teks-teks akademik yang relevan dari buku, artikel jurnal, dan hasil penelitian ilmiah 
lainnya. Seluruh data kemudian dianalisis menggunakan metode analisis isi (content 
analysis) dengan langkah-langkah: (1) membaca dan mengidentifikasi konsep kunci 
terkait pemikiran Asy‘ariyah; (2) mengelompokkan konsep ke dalam tema-tema teologis 
seperti sifat Tuhan, konsep kasb, dan relasi akal wahyu; (3) membandingkan temuan dari 
buku Nasution dengan literatur modern lainnya; dan (4) menarik kesimpulan terkait 
konstruksi pemikiran Asy‘ariyah dalam perspektif modern (Toosi, 2020). 

Validitas data diperkuat melalui teknik triangulasi sumber, yaitu membandingkan 
temuan dalam karya Nasution dengan hasil penelitian kontemporer yang relevan. 
Triangulasi ini penting untuk memastikan bahwa analisis tidak hanya terpaku pada satu 
perspektif, tetapi menempatkan Asy‘ariyah dalam konteks wacana ilmiah yang lebih 
luas. Jurnal-jurnal yang digunakan sebagai pembanding antara lain Miqot, El-Adabi, ICR 
Journal, Afkaruna, dan Jurnal Ilmu Ushuluddin, yang telah memenuhi standar ilmiah 
melalui proses peer review dan indeksasi Sinta/Scopus (Hadariansyah, 2009). 

Dengan menggunakan metode ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan 
pemahaman komprehensif mengenai pemikiran Asy‘ariyah dalam perspektif literatur 
modern serta memberikan kontribusi pada pengembangan kajian teologi Islam yang 
responsif terhadap perkembangan intelektual kontemporer. 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Profil Intelektual Harun Nasution dan Fondasi Pemikirannya 
Harun Nasution adalah figur sentral dalam pembaharuan studi Islam modern di 

Indonesia. Lahir dari tradisi pendidikan pesantren namun mengenyam pendidikan 
tinggi di Universitas al-Azhar, kemudian melanjutkan studi di McGill University 
Kanada, Nasution berkembang menjadi akademisi yang memadukan tradisi dan 
modernitas. Banyak penelitian menegaskan bahwa perjumpaan intelektualnya dengan 
sarjana-sarjana orientalis di McGill membuatnya sangat dipengaruhi pendekatan 
historis, kritis, dan rasional dalam memahami teologi Islam (Latif, 2019). Pendekatan ini 
berbeda dari tradisi keilmuan pesantren yang lebih tekstual dan normatif. 



3394 

Selain itu, literatur teologi Indonesia menggambarkan Nasution sebagai tokoh yang 
berjasa memperkenalkan studi ilmu kalam secara akademik dalam disiplin keilmuan. 
Berbeda dari kurikulum pesantren yang mempelajari Asy‘ariyah secara normatif, 
Nasution memperkenalkan metode analisis komparatif, yakni membandingkan 
Asy‘ariyah dengan Mu‘tazilah, Maturidiyah, bahkan filsafat Yunani (Adryan & Santalia, 
2022) . Hal ini membuat pembacaan terhadap Asy‘ariyah menjadi lebih kritis dan tidak 
dogmatis. Jurnal SINTA menegaskan bahwa metode perbandingan ini merupakan salah 
satu inovasi metodologis terpenting dalam pengajaran teologi di Indonesia(Hsb & 
Surikno, 2025). 

Pemikiran rasional Nasution juga didorong oleh kritiknya terhadap kemunduran 
pemikiran Islam pada era modern. Ia merasa bahwa umat Islam kehilangan tradisi 
intelektual rasional yang pernah berkembang pesat pada masa klasik. Maka ia 
memandang perlunya revivalisme ilmu kalam melalui penggunaan nalar yang lebih 
berani (Fadholi & Solikhin, 2018). Banyak sarjana menyebut bahwa upaya Nasution ini 
berkontribusi besar dalam mengubah cara pandang mahasiswa IAIN/UIN terhadap 
teologi: tidak lagi menerima ajaran begitu saja, tetapi menelitinya secara kritis 
(Muktamiroh & Rossidy, 2025). 

Pengaruh pemikiran Nasution sangat terasa dalam konteks akademik Indonesia. 
Beberapa kajian menunjukkan bahwa kurikulum fakultas Ushuluddin IAIN/UIN di 
seluruh Indonesia banyak diformat ulang berdasarkan model pembacaan historis kritis 
ala Nasution. Bahkan, generasi akademisi yang lahir setelahnya mengakui bahwa cara 
mereka memahami Asy‘ariyah dan teologi klasik tidak lagi sama setelah mengadopsi 
model analisis yang ia gagas (Hadariansyah, 2009). 

Dengan demikian, fondasi pemikiran Harun Nasution menunjukkan bahwa ia 
tidak sekadar mengajarkan ilmu kalam, tetapi membangun kerangka metodologis baru 
yang menjadikan teologi sebagai ilmu yang dapat diuji, dikritik, dan dikembangkan. 
Inilah fondasi penting bagi penelitian ini. 

B. Sejarah dan Perkembangan Asy‘ariyah dalam Literatur Modern 
Sejarah Asy‘ariyah selalu dikaitkan dengan pergolakan teologis pada abad ke-3 H di 

masa Dinasti Abbasiyah. Pada masa itu, aliran Mu‘tazilah mendominasi pemikiran 
intelektual Islam dan mendapat dukungan negara. Rasionalisme ekstrem Mu‘tazilah, 
khususnya dalam soal sifat Tuhan dan kehendak bebas manusia, menimbulkan 
ketegangan dengan kelompok tradisionalis. Abu Hasan al-Asy‘ari kemudian muncul 
sebagai tokoh yang mencoba merekonsiliasi perdebatan tersebut dengan menawarkan 
sistem teologi yang menggabungkan teks (naql) dan akal (‘aql) secara proporsional 
(Batara & Santalia, 2025). 

Perkembangan Asy‘ariyah kemudian didukung oleh tokoh besar seperti al-Baqillani, 
al-Juwayni, dan al-Ghazali. Penelitian modern menunjukkan bahwa tanpa kontribusi al-
Ghazali, teologi Asy‘ariyah tidak akan mendominasi dunia Sunni seperti saat ini. 
Integrasi teologi dengan tasawuf menjadikan Asy‘ariyah lebih seimbang secara spiritual 
dan intelektual, sehingga dapat diterima secara luas oleh madrasah-madrasah tradisional 
di seluruh dunia Islam (KHOIRI, 2010). Toosi menegaskan bahwa al-Ghazali berperan 
penting dalam menghidupkan elemen rasional Asy‘ariyah melalui filsafat tanpa 
menanggalkan otoritas wahyu (Toosi, 2020). 

Di Indonesia, penetrasi Asy‘ariyah diperkuat melalui jejaring ulama Syafi‘iyah dari 
Timur Tengah, terutama dari Haramain. Kitab-kitab seperti Umm al-Barahin karya al-
Sanusi, al-Iqtisad fi al-I‘tiqad karya al-Ghazali, dan al-Aqidah al-Nasafiyah menjadi 
rujukan utama pesantren. Kitab Asy‘ariyah dipelajari secara turun-temurun, sehingga 



3395 

membentuk struktur teologis masyarakat Muslim Indonesia (Ardiansyah, 2018). Selain 
itu, hubungan antara Syafi‘iyah dan Asy‘ariyah dalam fikih teologi ikut memperkuat 
penerimaan Asy‘ariyah di Nusantara. 

Penelitian lain menunjukkan bahwa Asy‘ariyah relevan karena fleksibilitas 
epistemologisnya. Berbeda dari Hanabilah tradisional, Asy‘ariyah memberi ruang bagi 
interpretasi rasional. Berbeda dari Mu‘tazilah, ia tetap menekankan pentingnya wahyu. 
Itulah yang membuatnya bertahan sepanjang sejarah (Noor, 2023b). Dengan demikian, 
perkembangan Asy‘ariyah dalam literatur modern tidak hanya bersifat historis, 
melainkan juga epistemologis dan pedagogis. 

C. Doktrin-Doktrin Utama Asy‘ariyah dalam Analisis Harun Nasution dan Literatur 
Modern 
a. Sifat-Sifat Tuhan 

Pembahasan mengenai sifat-sifat Tuhan adalah salah satu inti dari teologi 
Asy‘ariyah. Aliran ini mempertahankan keberadaan sifat-sifat Allah seperti 
ilmu, iradah, qudrah, sama’, dan bashar sebagai sifat azali yang melekat pada 
zat-Nya. Berbeda dari Mu‘tazilah yang menolak sifat demi menjaga keesaan 
mutlak Tuhan, Asy‘ariyah menawarkan konsep “sifat bukan zat dan bukan 
selain zat.” Literatur kontemporer melihat posisi ini sebagai kompromi cerdas 
antara dua kubu besar teologi Islam klasik (Nasution, 2008). Namun, Harun 
Nasution menganggap formulasi ini secara filosofis bermasalah karena 
memunculkan dualitas ontologis: bagaimana mungkin sesuatu bukan zat 
namun juga bukan selain zat? Ia menilai konsep ini lebih bernuansa retoris 
daripada filosofis (Ashari, 2020). 

Walaupun dikritik, penelitian modern menunjukkan bahwa konsep sifat 
versi Asy‘ariyah memiliki nilai pedagogis yang tinggi: ia menjaga umat dari 
kecenderungan tafsir antropomorfis yang banyak terjadi di kalangan 
tekstualis. Dengan mempertahankan sifat tanpa menyerupakan Tuhan dengan 
makhluk, teologi Asy‘ariyah dianggap mampu menjaga keseimbangan antara 
iman dan rasionalitas. Artikel SINTA menunjukkan bahwa Asy‘ariyah sukses 
menghindari ekstrem literal seperti Hanabilah awal, sekaligus menghindari 
ekstrem rasional seperti Mu‘tazilah (Sulaeman et al., 2023). 

Selain itu, modernisasi konsep sifat Tuhan muncul melalui karya al-
Ghazali dan al-Razi yang melakukan argumentasi filosofis panjang untuk 
membela konsep sifat Asy‘ariyah dengan pendekatan logika Aristotelian. 
Beberapa kajian Scopus menunjukkan bahwa tradisi argumentatif al-Ghazali 
ini menjadi dasar bagi kebertahanan Asy‘ariyah di era modern (Muttaqin, 
2015). Bahkan, sebagian sarjana modern menilai bahwa justru sifat-sifat Tuhan 
versi Asy‘ariyah lebih kompatibel dengan metafisika kontemporer karena 
merumuskan Tuhan sebagai entitas transenden yang memiliki kualitas-
kualitas absolut tanpa perubahan. 

Dengan demikian, meskipun Harun Nasution mengkritik konsep sifat 
secara filosofis, literatur modern menunjukkan bahwa sifat-sifat Tuhan ala 
Asy‘ariyah terus berkembang, direinterpretasi, dan dipertahankan sebagai 
formasi teologis moderat yang masih relevan. 

b. Konsep Kasb: Upaya Menjembatani Determinisme dan Kebebasan 
Konsep kasb (acquisition) adalah kontribusi khas Asy‘ariyah yang 

membedakannya dari aliran lain. Menurut Asy‘ariyah, Tuhan menciptakan 
semua perbuatan manusia namun manusia “mengakuisisi” perbuatan itu 



3396 

sehingga tetap memiliki tanggung jawab moral. Literatur modern menilai 
konsep ini sebagai bentuk upaya mencari jalan tengah antara jabariyah yang 
fatalistik dan qodariyah yang menekankan kebebasan manusia (Taufik, 2014). 

Namun, Harun Nasution memandang bahwa kasb adalah konsep yang 
“tidak menyelesaikan masalah.” Menurutnya, jika Tuhan menciptakan 
seluruh perbuatan, maka tanggung jawab moral manusia menjadi lemah; 
tetapi jika manusia bertanggung jawab, berarti ia ikut menciptakan perbuatan. 
Nasution menyebut bahwa Asy‘ariyah akhirnya tidak memberikan fundamen 
logis yang kuat(Nasution, 2008). Kritik ini sering digunakan sebagai dasar 
untuk menyebut bahwa Asy‘ariyah cenderung deterministik secara halus. 

Menariknya, penelitian mutakhir mencoba mereinterpretasi konsep kasb 
dengan pendekatan filsafat tindakan modern. Beberapa akademisi 
menjelaskan bahwa kasb sebenarnya menawarkan model “agency terbatas” 
yang konsisten dengan psikologi modern: manusia memiliki kemampuan 
memilih dalam batasan tertentu, tetapi bukan pencipta hakiki dari realitas 
(Toosi, 2020). Studi lain menunjukkan bahwa konsep kasb sangat cocok 
digunakan dalam diskursus etika Islam, terutama dalam isu-isu seperti 
tanggung jawab sosial, lingkungan, dan tindakan kolektif (Hasanah & Sofa, 
2025). 

Selain relevansi etis, konsep kasb juga dibaca ulang dalam konteks sains 
modern. Beberapa penelitian menjelaskan bahwa kasb dapat dipahami sebagai 
model harmoni antara kehendak Tuhan (determinasi universal) dan sistem 
alam (kausalitas saintifik), sementara manusia hanya memiliki “kebebasan 
terbimbing” dalam batas struktur kosmik (Taufik, 2014). Dengan demikian, 
meskipun kasb dikritik oleh Nasution, literatur modern justru membuka 
ruang baru bagi doktrin ini untuk dipahami secara lebih filosofis dan 
kompatibel dengan pemikiran kontemporer. 

c. Relasi Akal dan Wahyu 
Relasi antara akal dan wahyu merupakan aspek epistemologis terpenting 

dalam teologi Asy‘ariyah. Berbeda dari Mu‘tazilah yang memberi otoritas 
tinggi kepada akal, Asy‘ariyah memandang akal sebagai instrumen penting 
namun menempatkan wahyu sebagai otoritas final. Penelitian lain 
menegaskan bahwa model epistemologis ini menjadi fondasi bagi moderasi 
Asy‘ariyah, karena tidak menjatuhkan akal seperti kaum tradisionalis ekstrem, 
tetapi juga tidak mengagungkannya secara berlebihan (Hasanah & Sofa, 2025). 

Namun, Harun Nasution melihat batasan akal dalam Asy‘ariyah terlalu 
ketat untuk menjawab tantangan modern. Ia berpendapat bahwa teologi 
modern membutuhkan pemanfaatan akal secara lebih maksimal agar Islam 
dapat berdialog dengan filsafat, sains, dan teknologi (Taufik, 2014). Kritik 
Nasution ini banyak mempengaruhi pemikiran intelektual Muslim Indonesia 
generasi berikutnya. 

Meski demikian, penelitian kontemporer menunjukkan bahwa justru 
keseimbangan akal wahyu versi Asy‘ariyah inilah yang diperlukan dalam 
konteks masyarakat Muslim mayoritas seperti Indonesia. Umat Islam 
Indonesia lebih nyaman dengan model teologi yang tetap memegang wahyu 
namun tidak anti-rasional, sehingga Asy‘ariyah paling cocok dalam konteks 
sosiologis (Riswan & Santalia, 2025). 



3397 

Lebih jauh, sejumlah penelitian modern menunjukkan bahwa relasi akal 
wahyu versi Asy‘ariyah dapat diterapkan untuk membangun epistemologi 
baru dalam bidang etika, hukum, pendidikan, hingga integrasi ilmu agama 
dan sains (Nasution, 2008). Dengan demikian, posisi akal dan wahyu dalam 
Asy‘ariyah tetap relevan bahkan memiliki nilai aplikatif yang kuat dalam 
konteks pendidikan dan masyarakat kontemporer. 

D. Evaluasi Literatur Modern terhadap Kritik Harun Nasution 
Respons literatur modern terhadap kritik Harun Nasution terhadap Asy‘ariyah 

sangat beragam. Sebagian mendukung penuh gagasan Nasution bahwa teologi Islam 
perlu direvitalisasi melalui pendekatan rasional. Kelompok ini berpendapat bahwa 
dunia modern ditandai oleh dominasi sains dan teknologi, sehingga teologi harus 
bersifat rasional dan argumentatif (Sanuri, 2017). Perspektif ini memperkuat kritik 
Nasution bahwa Asy‘ariyah terlalu teosentris dan kurang memberi ruang bagi otonomi 
nalar manusia. 

Namun, sebagian besar penelitian membantah pandangan tersebut. Mereka menilai 
bahwa kritik Nasution terhadap Asy‘ariyah tidak sepenuhnya tepat karena hanya fokus 
pada sisi rasionalitas filsafat, tanpa melihat konteks sosial dan pedagogis. Sebuah 
penelitian menyebut bahwa jika Asy‘ariyah terlalu rasional seperti Mu‘tazilah, teologi ini 
akan sulit diterima umat Muslim tradisional yang mengutamakan dimensi spiritual dan 
tekstual (Shiddiqi, 1994). 

Selain itu, kajian kontemporer menunjukkan bahwa Asy‘ariyah sangat adaptif 
terhadap perkembangan zaman. Banyak penelitian membuktikan bahwa tradisi 
argumentatif al-Ghazali dan al-Razi membawa Asy‘ariyah pada perkembangan filsafat 
epistemologi yang cukup matang, sehingga sama sekali tidak anti-akal. Kritik Nasution 
dianggap lebih merupakan kritik metodologis daripada kritik substantif terhadap 
Asy‘ariyah (Najmi, 2025). 

Di sisi lain, sejumlah akademisi melihat bahwa kritik Nasution membantu 
mendorong pembacaan ulang terhadap teologi Sunni. Tanpa kritik Nasution, mungkin 
tidak akan muncul penelitian-penelitian baru yang mencoba melihat Asy‘ariyah dari 
perspektif filsafat analitik, hermeneutika, atau kajian sains modern (Sanuri, 2017). 
Kesimpulannya, literatur modern menganggap kritik Harun Nasution sebagai bagian 
dari dinamika kreatif dalam teologi Islam, bukan sebagai antagonisme terhadap 
Asy‘ariyah. 

E. Relevansi Pemikiran Asy‘ariyah dalam Konteks Kontemporer 
Dalam konteks pendidikan Islam, Asy‘ariyah memiliki pengaruh yang sangat besar. 

Penelitian lain menunjukkan bahwa sistem pendidikan pesantren di Indonesia 
membangun kerangka teologisnya berdasarkan ajaran Asy‘ariyah. Karena itu, 
pendekatan teologi ini menjadi dasar pembentukan karakter moderat di kalangan santri 
(Subekti, 2024). Teologi Asy‘ariyah juga penting dalam kurikulum perguruan tinggi 
Islam karena mampu menjembatani antara pendekatan intelektual dan tradisi normatif 
umat. 

Asy‘ariyah juga sangat relevan dalam merespons isu kontemporer seperti 
radikalisme. Karena Asy‘ariyah menekankan stabilitas dan moderasi dalam memahami 
doktrin agama, ia sering dianggap sebagai fondasi ideologis bagi gerakan moderasi 
beragama (wasatiyyah). Sebuah artikel menegaskan bahwa Asy‘ariyah memiliki 
kontribusi kuat dalam meredam paham ekstrem karena menempatkan akal dan wahyu 
secara seimbang (Arifudin, 2016). Di bidang sains, beberapa kajian literatur 
menunjukkan bahwa epistemologi Asy‘ariyah dapat digunakan untuk mempertemukan 



3398 

konsep ketuhanan dengan teori-teori ilmiah modern tentang kausalitas, hukum alam, 
dan kontingensi (Khoeron, 2008). Doktrin kasb dalam Asy‘ariyah juga mulai digunakan 
dalam kajian etika, psikologi, dan filsafat tindakan. 

Selain itu, Asy‘ariyah memiliki prospek dalam bidang etika sosial. Doktrin-doktrin 
tentang kehendak Tuhan, hikmah, dan tanggung jawab manusia menjadi dasar bagi teori 
etika publik modern. Dalam kajian etika lingkungan, misalnya, Asy‘ariyah dipakai 
sebagai fondasi bahwa manusia bertanggung jawab atas perbuatannya meskipun segala 
sesuatu dalam alam adalah ciptaan Allah (Nurmansyah et al., 2025). Dengan demikian, 
Asy‘ariyah tidak hanya relevan sebagai doktrin klasik, tetapi sebagai landasan teologis 
epistemologis yang relevan untuk pendidikan, moderasi, sains, dan etika modern. 
KESIMPULAN 

 Penelitian ini menegaskan bahwa 
Harun Nasution memiliki peran besar dalam mendorong perubahan paradigma studi 
teologi Islam di Indonesia melalui pendekatan historis-kritis dan rasional. Pendekatan 
tersebut membuka ruang pembacaan objektif terhadap aliran teologi, termasuk 
Asy‘ariyah, serta memperkuat tradisi ilmiah yang lebih analitis dalam kajian kalam. 

Analisis doktrin Asy‘ariyah menunjukkan bahwa kritik Nasution terhadap sifat 
Tuhan, konsep kasb, dan posisi akal–wahyu terutama dipengaruhi orientasi 
rasionalistiknya. Namun, literatur modern memperlihatkan bahwa Asy‘ariyah memiliki 
pola rasionalitas sendiri yang bersifat moderat dan tetap relevan. Konsep-konsep 
teologisnya terbukti dapat direinterpretasi secara filosofis dan diterapkan pada isu-isu 
etika maupun pemikiran kontemporer. 

Selanjutnya, studi modern mengungkap bahwa Asy‘ariyah memiliki fleksibilitas 
epistemologis sehingga mampu berdialog dengan perkembangan sains, filsafat, dan 
pendidikan modern, tanpa meninggalkan otoritas wahyu. Hal ini menjadikan Asy‘ariyah 
tidak hanya bertahan secara historis, tetapi juga berfungsi sebagai fondasi penting bagi 
moderasi beragama di Indonesia. 

Dengan demikian, interaksi antara kritik Harun Nasution dan perkembangan 
literatur modern bukanlah pertentangan, tetapi proses saling melengkapi. Kritik 
Nasution mendorong penyegaran pemahaman teologis, sementara literatur 
kontemporer menunjukkan bahwa Asy‘ariyah tetap adaptif terhadap tuntutan zaman. 
Sintesis keduanya memunculkan landasan teologi yang lebih moderat, rasional, dan 
relevan bagi konteks keislaman terkini. 
REFERENSI   
Adryan, M., & Santalia, I. (2022). Aliran Asy’ariyah: Sebuah Kajian Historis Pengaruh 

Aliran Serta Pokok Teologinya. Innovative: Journal Of Social Science Research, 2(1), 
754–759. 

Ardiansyah, A. (2018). Tradisi dalam Al-Qur’an (Studi Tematik Paradigma Islam Nusantara 
dan Wahabi). Institut PTIQ Jakarta. 

Arifudin, I. (2016). Integrasi Sains dan Agama serta Implikasinya terhadap Pendidikan 
Islam. Edukasia Islamika, 1(1), 161–179. 

Ashari, M. S. (2020). Teologi Islam Persepektif Harun Nasution. AN NUR: Jurnal Studi 
Islam, 12(1), 73–96. 

Batara, A. M., & Santalia, I. (2025). AL-ASY’ARIYAH: SEJARAH TIMBUL DAN TOKOH 
PENTING AL-ASY’ARIYAH. Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif, 6(1). 

Fadholi, M., & Solikhin, M. (2018). Kritik Arkoun Atas Epistemologi Islam. Islamic Review: 
Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman, 7(1), 17–31. 



3399 

Hadariansyah, A. B. (2009). KONSEP AF’ĀL AL-’IBĀD DALAM PEMIKIRAN TEOLOGI 
TOKOH-TOKOH BESAR ALIRAN ASY’ARIYAH (Telaah Perbandingan Atas 
Pemikiran Al-Asy’ari, Al-Baqillani, Al-Juwaini, dan Al-Ghazali). Jurnal Ilmiah Ilmu 
Ushuluddin, 8(1), 49–70. 

Hasanah, U., & Sofa, A. R. (2025). Peran Imam al-Asy’ari dan al-Maturidi dalam 
pengembangan pemikiran Aswaja di pendidikan Islam. Ikhlas: Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Islam, 2(2), 123–135. 

Hsb, F. N., & Surikno, H. (2025). KONTRIBUSI PEMIKIRAN ASY’ARIYAH DALAM 
PENGUATAN AKIDAH DAN AKHLAK ISLAM: KONTRIBUSI PEMIKIRAN 
ASY’ARIYAH DALAM PENGUATAN AKIDAH DAN AKHLAK ISLAM. 
KHULUQ: Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 16–29. 

Khir, B. M. (2007). Islamic Studies within Islam: Definition, approaches and challenges of 
modernity. Journal of Beliefs & Values, 28(3), 257–266. 

Khoeron, K. (2008). Pembelajaran aqidah dalam perspektif paham As-Sunnah Wal Jama’ah: 
Studi kasus di Pondok Pesantren Salafiyyah Syafi’iyyah Nurul Huda Mergosono Malang. 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim. 

KHOIRI, D. A. (2010). Integrasi Pengamalan Syari’ah dan Tasawuf. Pidato Pengukuhan 
Guru Besar Dalam Ilmu Tasawuf. 

Latif, M. (2019). Membincang Ulang Teologi Islam Klasik dalam Dunia Kontemporer. 
Aqidah-Ta (Jurnal Ilmu Aqidah), 5(1), 114–129. 

Muktamiroh, R., & Rossidy, I. (2025). Integrasi Filsafat, Teologi, dan Tasawuf: 
Relevansinya dalam Membentuk Karakter Peserta Didik Yang Holistik. Kariman: 
Jurnal Pendidikan Keislaman, 13(1), 27–42. 

Muttaqin, I. (2015). Konsep al-Kasb dan Modernisasi Islam. Al-Insyiroh: Jurnal Studi 
Keislaman, 1(1), 23–43. 

Najmi, M. I. I. A. (2025). Integrasi-Interkoneksi Keilmuan Islam terhadap konsep 
Moderasi Beragama di Indonesia: Telaah Berbagai Pemikiran Epistemologi 
keilmuan Islam. Arsy, 9(2), 71–92. 

Nasution, H. (2008a). Teologi Islam: Aliran-aliran sejarah analisa perbandingan. 
Nasution, H. (2008b). Teologi Islam: Aliran-aliran sejarah analisa perbandingan. 
Noor, U. M. (2023a). ASH’ARISM IN NUSANTARA: Reviewing Traditional Ulama’s 

Role in Shaping Islamic Creed in Nusantara. MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 
47(1), 36–42. https://doi.org/10.30821/miqot.v47i1.1070 

Noor, U. M. (2023b). ASH’ARISM IN NUSANTARA: Reviewing Traditional Ulama’s 
Role in Shaping Islamic Creed in Nusantara. MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 
47(1), 36–42. https://doi.org/10.30821/miqot.v47i1.1070 

Nurmansyah, A., Azizah, A. N., Hamidah, Y., Putri, S. M., Nuraeni, S., & Amirudin, J. 
(2025). Peran Teologi Al-Asy’ariyah Dan Al-Maturidiyah Dalam Islam. Jurnal 
Intelek Insan Cendikia, 2(1), 1670–1677. 

Riswan, R., & Santalia, I. (2025). Kritik Al-Ghazali serta Pembelaan Ibnu Rusyd dalam 
Menyikapi Rasionalitas dan Wahyu. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 3(4), 
360–368. 

Sanuri, S. (2017). Teologi, hukum Islam dan tren modernitas. IMTIYAZ SURABAYA. 
Shiddiqi, N. (1994). Sunni Dalam Perspektif Sejarah. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 

32(57), 1–12. 
Subekti, F. R. (2024). Komparasi Pemikiran Aqidah Al-Asy’arī dan Ibnu Taimiyah Serta 

Revelansinya dengan Moderasi Beragama di Indonesia. Journal of Mandalika 
Literature, 5(4), 1020–1030. 



3400 

Sulaeman, Y., Almisri, Z., & Kerwanto. (2023). TEOLOGI ASY’ARIYAH: SEJARAH DAN 
PEMIKIRANNYA. El-Adabi: Jurnal Studi Islam, 2(1), 25–44. 
https://doi.org/10.59166/el-adabi.v2i1.24 

Taufik, M. (2014). RELASI AKAL DAN WAHYU MENURUT MUHAMMAD ABDUH. -. 
Toosi, J. F. (2020). The Ashari Theological School and the Authority of Human Reason in 

Ethics. ICR Journal, 11(1), 110–125. 
 


