¢
L

7

g

:

Y
¥
™
"
1

-
=

@-l A (Journal Research and Education Studies)
é(' }‘ Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

L JURNAL MUDABBIR

-

Analisis Pemikiran Asy‘ariyah dalam Literatur Modern: Kajian Teologis
Berdasarkan Buku Teologi Islam karya Harun Nasution

Muhammad Rafil, Ahmad Shiddiq? Ridha Khairani?, Muhammad Basri*
L234Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: muhammad331254037@uinsu.ac.id 1, ahmad331254051@uinsu.ac.id?,
ridha331254001@uinsu.ac.id3, muhammadbasriQuinsu.ac.id4

ABSTRAK

Penelitian ini menganalisis pemikiran Harun Nasution tentang teologi Asy'ariyah melalui
pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka, dengan fokus utama pada buku Teologi Islam:
Aliran-aliran, Sejarah, Analisa Perbandingan karya Nasution serta literatur akademik modern
yang membahas Asy'ariyah dari perspektif historis, doktrinal, dan epistemologis. Harun
Nasution, tokoh sentral dalam pembaruan teologi Islam Indonesia yang dipengaruhi
pendidikan di al-Azhar dan McGill University, menerapkan metode historis-kritis dan rasional
untuk mengkritik doktrin Asy'ariyah, seperti konsep sifat-sifat Tuhan yang menimbulkan
dualitas ontologis ("bukan zat tapi bukan selain zat"), teori kasb yang cenderung fatalistik
karena Tuhan menciptakan perbuatan manusia sementara manusia hanya "mengakuisisi"
tanggung jawabnya, serta relasi akal-wahyu yang membatasi peran akal sebagai otoritas
sekunder di bawah wahyu. Kritik-kritik ini berasal dari orientasi rasionalistiknya yang mirip
Mu'tazilah, di mana ia menekankan maksimalisasi akal untuk mengatasi kemunduran
intelektual umat Islam akibat teologi dogmatis dan jabariyah ala Asy'ariyah

Kata Kunci: Harun Nasution, Asy"Ariyah, Teologi Islam, Epistimologi

ABSTRACT

This study analyzes Harun Nasution's thoughts on Asy'ari theology through a qualitative approach based
on literature review, focusing primarily on Nasution's book, Theology of Islam: Streams, History,
Comparative Analysis, and modern academic literature discussing Asy'ariism from historical, doctrinal,
and epistemological perspectives. Harun Nasution, a central figure in the renewal of Indonesian Islamic
theology influenced by his education at al-Azhar and McGill University, applied historical-critical and
rational methods to critique Asy'ari doctrines, such as the concept of God's attributes that creates
ontological duality ("not substance but not other than substance"), the theory of kasb, which tends to be
fatalistic because God creates human actions while humans only "acquire" their responsibility, and the
relationship between reason and revelation that limits the role of reason as a secondary authority under
revelation. These criticisms stem from his rationalistic orientation, similar to that of the Mu'tazilah, in
which he emphasized the maximization of reason to overcome the intellectual decline of Muslims due to the
dogmatic and jabariyah theology of the Ash'ariyah.

Keywords: Harun Nasution, Ash'Ariyah, Islamic Theology, Epistemology

3391


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:muhammad331254037@uinsu.ac.id
mailto:ahmad331254051@uinsu.ac.id
mailto:ridha331254001@uinsu.ac.id
mailto:muhammadbasri@uinsu.ac.id

PENDAHULUAN

Teologi Asy’ariyah merupakan salah satu arus utama pemikiran dalam tradisi
Ahlussunnah wal Jama‘ah dan memainkan peran mendasar dalam membentuk
bangunan teologi mayoritas masyarakat Muslim. Aliran ini dianggap sebagai
representasi moderasi teologis Islam karena posisinya yang menengahi antara
rasionalisme Mu'tazilah dan tekstualisme ekstrem. Dalam konteks Nusantara, berbagai
penelitian menunjukkan bahwa Asy‘ariyah telah mengakar kuat dalam tradisi keilmuan
pesantren dan lembaga pendidikan Islam tradisional, serta menjadi fondasi bagi
pemahaman keagamaan masyarakat Muslim Indonesia (Noor, 2023a). Dominasi ini
memperkuat urgensi untuk mengkaji kembali doktrin-doktrin Asy’ariyah dalam konteks
dinamika intelektual modern.

Dalam dua dekade terakhir, kebutuhan untuk membaca ulang teologi Asy’ariyah
menjadi semakin mendesak seiring berkembangnya pendekatan analitis, kritis, dan
historis dalam studi Islam. Transformasi wacana keagamaan kontemporer, termasuk
munculnya pluralisme, puritanisme baru, dan gelombang modernisasi, turut
mempengaruhi cara umat Islam memaknai konsep-konsep teologis klasik (Sulaeman et
al., 2023). Literatur modern menekankan bahwa ajaran Asy‘ariyah tidak dapat dipahami
semata-mata melalui kerangka skolastik, melainkan harus diletakkan dalam percakapan
epistemologis baru yang lebih relevan dengan kebutuhan intelektual masa kini (Toosi,
2020).

Dalam konteks pemikiran Islam modern Indonesia, Harun Nasution adalah tokoh
yang sangat penting dalam upaya rekonstruksi ilmu kalam. Karyanya Teologi Islam:
Aliran-aliran, Sejarah, Analisa Perbandingan telah menjadi bacaan utama di berbagai
perguruan tinggi Islam dan berperan dalam memperkenalkan pendekatan historis-kritis
dalam mempelajari aliran-aliran teologi klasik. Melalui kerangka pemikiran yang
cenderung rasional, Nasution memberikan analisis objektif sekaligus kritis terhadap
Asy‘ariyah, sehingga pembaca dapat melihat aliran ini tidak hanya sebagai “arus utama”
teologi Sunni, tetapi juga sebagai produk dialektika intelektual yang berkembang dalam
pergulatan panjang sejarah (Nasution, 2008a).

Walaupun penelitian mengenai Asy’ariyah telah banyak dilakukan, sebagian besar
studi masih berfokus pada periode klasik atau deskripsi doktrinal. Sementara itu, kajian
yang menelaah bagaimana literatur modern baik karya ilmiah nasional maupun
internasional mereinterpretasi Asy‘ariyah masih sangat terbatas. Penelitian-penelitian
mutakhir menggarisbawahi bahwa isu-isu seperti perbuatan manusia (kasb), otoritas
akal, dan sifat-sifat Tuhan perlu dianalisis kembali dengan pendekatan epistemologis
modern agar relevan dalam diskursus keilmuan Islam masa kini (Hadariansyah, 2009).
Oleh karena itu, penelitian yang mengkaji konstruksi pemikiran Asy‘ariyah dalam
literatur modern, khususnya melalui perspektif Harun Nasution, menjadi sangat
penting.

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
pemikiran Asy‘ariyah sebagaimana dipresentasikan dalam karya-karya Iliteratur
modern, dengan fokus pada buku Teologi Islam karya Harun Nasution sebagai sumber
utama. Penelitian ini menelaah unsur-unsur utama doktrin Asy’‘ariyah dalam
pembacaan modern, menilai kritik dan kontribusi Nasution terhadap pemahaman ilmu
kalam, serta mengevaluasi relevansinya dalam konteks keilmuan dan isu-isu keagamaan
kontemporer. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi

3392



teoretis bagi pengembangan kajian teologi Islam modern dan manfaat praktis bagi
pendidikan Islam dan penguatan moderasi beragama.
METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi
pustaka (library research). Pendekatan ini digunakan karena fokus penelitian adalah
menganalisis pemikiran teologis Asy‘ariyah sebagaimana direkonstruksi dalam literatur
modern, khususnya melalui karya Harun Nasution. Metode kualitatif memungkinkan
peneliti menggali data tekstual secara mendalam untuk menemukan pola, kategori, dan
makna yang relevan terkait doktrin Asy‘ariyah dalam perspektif literatur kontemporer
(Khir, 2007).

Sumber data utama penelitian ini adalah buku Teologi Islam: Aliran-aliran, Sejarah,
Analisa Perbandingan karya Harun Nasution, yang dipilih karena posisinya sebagai
literatur modern paling berpengaruh dalam studi ilmu kalam di Indonesia. Buku ini
tidak hanya memetakan sejarah aliran-aliran teologi Islam, tetapi juga menyajikan
analisis perbandingan yang kritis mengenai Asy‘ariyah sehingga relevan sebagai sumber
primer penelitian. Selain itu, penelitian juga menggunakan sumber sekunder berupa
artikel jurnal terindeks Sinta dan Scopus yang menelaah Asy‘ariyah dari perspektif
historis, epistemologis, dan pendidikan (Noor, 2023).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu pengumpulan
teks-teks akademik yang relevan dari buku, artikel jurnal, dan hasil penelitian ilmiah
lainnya. Seluruh data kemudian dianalisis menggunakan metode analisis isi (content
analysis) dengan langkah-langkah: (1) membaca dan mengidentifikasi konsep kunci
terkait pemikiran Asy’ariyah; (2) mengelompokkan konsep ke dalam tema-tema teologis
seperti sifat Tuhan, konsep kasb, dan relasi akal wahyu; (3) membandingkan temuan dari
buku Nasution dengan literatur modern lainnya; dan (4) menarik kesimpulan terkait
konstruksi pemikiran Asy‘ariyah dalam perspektif modern (Toosi, 2020).

Validitas data diperkuat melalui teknik triangulasi sumber, yaitu membandingkan
temuan dalam karya Nasution dengan hasil penelitian kontemporer yang relevan.
Triangulasi ini penting untuk memastikan bahwa analisis tidak hanya terpaku pada satu
perspektif, tetapi menempatkan Asy‘ariyah dalam konteks wacana ilmiah yang lebih
luas. Jurnal-jurnal yang digunakan sebagai pembanding antara lain Miqot, El-Adabi, ICR
Journal, Afkaruna, dan Jurnal Ilmu Ushuluddin, yang telah memenuhi standar ilmiah
melalui proses peer review dan indeksasi Sinta/Scopus (Hadariansyah, 2009).

Dengan menggunakan metode ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan
pemahaman komprehensif mengenai pemikiran Asy‘ariyah dalam perspektif literatur
modern serta memberikan kontribusi pada pengembangan kajian teologi Islam yang
responsif terhadap perkembangan intelektual kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Profil Intelektual Harun Nasution dan Fondasi Pemikirannya

Harun Nasution adalah figur sentral dalam pembaharuan studi Islam modern di
Indonesia. Lahir dari tradisi pendidikan pesantren namun mengenyam pendidikan
tinggi di Universitas al-Azhar, kemudian melanjutkan studi di McGill University
Kanada, Nasution berkembang menjadi akademisi yang memadukan tradisi dan
modernitas. Banyak penelitian menegaskan bahwa perjumpaan intelektualnya dengan
sarjana-sarjana orientalis di McGill membuatnya sangat dipengaruhi pendekatan
historis, kritis, dan rasional dalam memahami teologi Islam (Latif, 2019). Pendekatan ini
berbeda dari tradisi keilmuan pesantren yang lebih tekstual dan normatif.

3393



Selain itu, literatur teologi Indonesia menggambarkan Nasution sebagai tokoh yang
berjasa memperkenalkan studi ilmu kalam secara akademik dalam disiplin keilmuan.
Berbeda dari kurikulum pesantren yang mempelajari Asy’‘ariyah secara normatif,
Nasution memperkenalkan metode analisis komparatif, yakni membandingkan
Asy‘ariyah dengan Mu’tazilah, Maturidiyah, bahkan filsafat Yunani (Adryan & Santalia,
2022) . Hal ini membuat pembacaan terhadap Asy‘ariyah menjadi lebih kritis dan tidak
dogmatis. Jurnal SINTA menegaskan bahwa metode perbandingan ini merupakan salah
satu inovasi metodologis terpenting dalam pengajaran teologi di Indonesia(Hsb &
Surikno, 2025).

Pemikiran rasional Nasution juga didorong oleh kritiknya terhadap kemunduran
pemikiran Islam pada era modern. la merasa bahwa umat Islam kehilangan tradisi
intelektual rasional yang pernah berkembang pesat pada masa klasik. Maka ia
memandang perlunya revivalisme ilmu kalam melalui penggunaan nalar yang lebih
berani (Fadholi & Solikhin, 2018). Banyak sarjana menyebut bahwa upaya Nasution ini
berkontribusi besar dalam mengubah cara pandang mahasiswa IAIN/UIN terhadap
teologi: tidak lagi menerima ajaran begitu saja, tetapi menelitinya secara kritis
(Muktamiroh & Rossidy, 2025).

Pengaruh pemikiran Nasution sangat terasa dalam konteks akademik Indonesia.
Beberapa kajian menunjukkan bahwa kurikulum fakultas Ushuluddin IAIN/UIN di
seluruh Indonesia banyak diformat ulang berdasarkan model pembacaan historis kritis
ala Nasution. Bahkan, generasi akademisi yang lahir setelahnya mengakui bahwa cara
mereka memahami Asy‘ariyah dan teologi klasik tidak lagi sama setelah mengadopsi
model analisis yang ia gagas (Hadariansyah, 2009).

Dengan demikian, fondasi pemikiran Harun Nasution menunjukkan bahwa ia
tidak sekadar mengajarkan ilmu kalam, tetapi membangun kerangka metodologis baru
yang menjadikan teologi sebagai ilmu yang dapat diuji, dikritik, dan dikembangkan.
Inilah fondasi penting bagi penelitian ini.

B. Sejarah dan Perkembangan Asy‘ariyah dalam Literatur Modern

Sejarah Asy’ariyah selalu dikaitkan dengan pergolakan teologis pada abad ke-3 H di
masa Dinasti Abbasiyah. Pada masa itu, aliran Mu’tazilah mendominasi pemikiran
intelektual Islam dan mendapat dukungan negara. Rasionalisme ekstrem Mu'tazilah,
khususnya dalam soal sifat Tuhan dan kehendak bebas manusia, menimbulkan
ketegangan dengan kelompok tradisionalis. Abu Hasan al-Asy‘ari kemudian muncul
sebagai tokoh yang mencoba merekonsiliasi perdebatan tersebut dengan menawarkan
sistem teologi yang menggabungkan teks (naql) dan akal (‘aql) secara proporsional
(Batara & Santalia, 2025).

Perkembangan Asy‘ariyah kemudian didukung oleh tokoh besar seperti al-Bagillani,
al-Juwayni, dan al-Ghazali. Penelitian modern menunjukkan bahwa tanpa kontribusi al-
Ghazali, teologi Asy’ariyah tidak akan mendominasi dunia Sunni seperti saat ini.
Integrasi teologi dengan tasawuf menjadikan Asy’ariyah lebih seimbang secara spiritual
dan intelektual, sehingga dapat diterima secara luas oleh madrasah-madrasah tradisional
di seluruh dunia Islam (KHOIRI, 2010). Toosi menegaskan bahwa al-Ghazali berperan
penting dalam menghidupkan elemen rasional Asy‘ariyah melalui filsafat tanpa
menanggalkan otoritas wahyu (Toosi, 2020).

Di Indonesia, penetrasi Asy’ariyah diperkuat melalui jejaring ulama Syafi‘iyah dari
Timur Tengah, terutama dari Haramain. Kitab-kitab seperti Umm al-Barahin karya al-
Sanusi, al-Iqtisad fi al-I'tiqad karya al-Ghazali, dan al-Aqidah al-Nasafiyah menjadi
rujukan utama pesantren. Kitab Asy’ariyah dipelajari secara turun-temurun, sehingga

3394



membentuk struktur teologis masyarakat Muslim Indonesia (Ardiansyah, 2018). Selain
itu, hubungan antara Syafi‘iyah dan Asy‘ariyah dalam fikih teologi ikut memperkuat
penerimaan Asy’ariyah di Nusantara.

Penelitian lain menunjukkan bahwa Asy‘ariyah relevan karena fleksibilitas
epistemologisnya. Berbeda dari Hanabilah tradisional, Asy‘ariyah memberi ruang bagi
interpretasi rasional. Berbeda dari Mu'tazilah, ia tetap menekankan pentingnya wahyu.
Itulah yang membuatnya bertahan sepanjang sejarah (Noor, 2023b). Dengan demikian,
perkembangan Asy‘ariyah dalam literatur modern tidak hanya bersifat historis,
melainkan juga epistemologis dan pedagogis.

C. Doktrin-Doktrin Utama Asy‘ariyah dalam Analisis Harun Nasution dan Literatur

Modern
a. Sifat-Sifat Tuhan

Pembahasan mengenai sifat-sifat Tuhan adalah salah satu inti dari teologi
Asy‘ariyah. Aliran ini mempertahankan keberadaan sifat-sifat Allah seperti
ilmu, iradah, qudrah, sama’, dan bashar sebagai sifat azali yang melekat pada
zat-Nya. Berbeda dari Mu'tazilah yang menolak sifat demi menjaga keesaan
mutlak Tuhan, Asy‘ariyah menawarkan konsep “sifat bukan zat dan bukan
selain zat.” Literatur kontemporer melihat posisi ini sebagai kompromi cerdas
antara dua kubu besar teologi Islam klasik (Nasution, 2008). Namun, Harun
Nasution menganggap formulasi ini secara filosofis bermasalah karena
memunculkan dualitas ontologis: bagaimana mungkin sesuatu bukan zat
namun juga bukan selain zat? Ia menilai konsep ini lebih bernuansa retoris
daripada filosofis (Ashari, 2020).

Walaupun dikritik, penelitian modern menunjukkan bahwa konsep sifat
versi Asy’ariyah memiliki nilai pedagogis yang tinggi: ia menjaga umat dari
kecenderungan tafsir antropomorfis yang banyak terjadi di kalangan
tekstualis. Dengan mempertahankan sifat tanpa menyerupakan Tuhan dengan
makhluk, teologi Asy‘ariyah dianggap mampu menjaga keseimbangan antara
iman dan rasionalitas. Artikel SINTA menunjukkan bahwa Asy’ariyah sukses
menghindari ekstrem literal seperti Hanabilah awal, sekaligus menghindari
ekstrem rasional seperti Mu‘tazilah (Sulaeman et al., 2023).

Selain itu, modernisasi konsep sifat Tuhan muncul melalui karya al-
Ghazali dan al-Razi yang melakukan argumentasi filosofis panjang untuk
membela konsep sifat Asy’ariyah dengan pendekatan logika Aristotelian.
Beberapa kajian Scopus menunjukkan bahwa tradisi argumentatif al-Ghazali
ini menjadi dasar bagi kebertahanan Asy’ariyah di era modern (Muttaqin,
2015). Bahkan, sebagian sarjana modern menilai bahwa justru sifat-sifat Tuhan
versi Asy‘ariyah lebih kompatibel dengan metafisika kontemporer karena
merumuskan Tuhan sebagai entitas transenden yang memiliki kualitas-
kualitas absolut tanpa perubahan.

Dengan demikian, meskipun Harun Nasution mengkritik konsep sifat
secara filosofis, literatur modern menunjukkan bahwa sifat-sifat Tuhan ala
Asy’ariyah terus berkembang, direinterpretasi, dan dipertahankan sebagai
formasi teologis moderat yang masih relevan.

b. Konsep Kasb: Upaya Menjembatani Determinisme dan Kebebasan

Konsep kasb (acquisition) adalah kontribusi khas Asy‘ariyah yang
membedakannya dari aliran lain. Menurut Asy‘ariyah, Tuhan menciptakan
semua perbuatan manusia namun manusia “mengakuisisi” perbuatan itu

3395



sehingga tetap memiliki tanggung jawab moral. Literatur modern menilai
konsep ini sebagai bentuk upaya mencari jalan tengah antara jabariyah yang
fatalistik dan qodariyah yang menekankan kebebasan manusia (Taufik, 2014).

Namun, Harun Nasution memandang bahwa kasb adalah konsep yang
“tidak menyelesaikan masalah.” Menurutnya, jika Tuhan menciptakan
seluruh perbuatan, maka tanggung jawab moral manusia menjadi lemah;
tetapi jika manusia bertanggung jawab, berarti ia ikut menciptakan perbuatan.
Nasution menyebut bahwa Asy‘ariyah akhirnya tidak memberikan fundamen
logis yang kuat(Nasution, 2008). Kritik ini sering digunakan sebagai dasar
untuk menyebut bahwa Asy’ariyah cenderung deterministik secara halus.

Menariknya, penelitian mutakhir mencoba mereinterpretasi konsep kasb
dengan pendekatan filsafat tindakan modern. Beberapa akademisi
menjelaskan bahwa kasb sebenarnya menawarkan model “agency terbatas”
yang konsisten dengan psikologi modern: manusia memiliki kemampuan
memilih dalam batasan tertentu, tetapi bukan pencipta hakiki dari realitas
(Toosi, 2020). Studi lain menunjukkan bahwa konsep kasb sangat cocok
digunakan dalam diskursus etika Islam, terutama dalam isu-isu seperti
tanggung jawab sosial, lingkungan, dan tindakan kolektif (Hasanah & Sofa,
2025).

Selain relevansi etis, konsep kasb juga dibaca ulang dalam konteks sains
modern. Beberapa penelitian menjelaskan bahwa kasb dapat dipahami sebagai
model harmoni antara kehendak Tuhan (determinasi universal) dan sistem
alam (kausalitas saintifik), sementara manusia hanya memiliki “kebebasan
terbimbing” dalam batas struktur kosmik (Taufik, 2014). Dengan demikian,
meskipun kasb dikritik oleh Nasution, literatur modern justru membuka
ruang baru bagi doktrin ini untuk dipahami secara lebih filosofis dan
kompatibel dengan pemikiran kontemporer.

. Relasi Akal dan Wahyu

Relasi antara akal dan wahyu merupakan aspek epistemologis terpenting
dalam teologi Asy’‘ariyah. Berbeda dari Mu'tazilah yang memberi otoritas
tinggi kepada akal, Asy‘ariyah memandang akal sebagai instrumen penting
namun menempatkan wahyu sebagai otoritas final. Penelitian lain
menegaskan bahwa model epistemologis ini menjadi fondasi bagi moderasi
Asy’ariyah, karena tidak menjatuhkan akal seperti kaum tradisionalis ekstrem,
tetapi juga tidak mengagungkannya secara berlebihan (Hasanah & Sofa, 2025).

Namun, Harun Nasution melihat batasan akal dalam Asy’ariyah terlalu
ketat untuk menjawab tantangan modern. la berpendapat bahwa teologi
modern membutuhkan pemanfaatan akal secara lebih maksimal agar Islam
dapat berdialog dengan filsafat, sains, dan teknologi (Taufik, 2014). Kritik
Nasution ini banyak mempengaruhi pemikiran intelektual Muslim Indonesia
generasi berikutnya.

Meski demikian, penelitian kontemporer menunjukkan bahwa justru
keseimbangan akal wahyu versi Asy‘ariyah inilah yang diperlukan dalam
konteks masyarakat Muslim mayoritas seperti Indonesia. Umat Islam
Indonesia lebih nyaman dengan model teologi yang tetap memegang wahyu
namun tidak anti-rasional, sehingga Asy‘ariyah paling cocok dalam konteks
sosiologis (Riswan & Santalia, 2025).

3396



Lebih jauh, sejumlah penelitian modern menunjukkan bahwa relasi akal
wahyu versi Asy’ariyah dapat diterapkan untuk membangun epistemologi
baru dalam bidang etika, hukum, pendidikan, hingga integrasi ilmu agama
dan sains (Nasution, 2008). Dengan demikian, posisi akal dan wahyu dalam
Asy‘ariyah tetap relevan bahkan memiliki nilai aplikatif yang kuat dalam
konteks pendidikan dan masyarakat kontemporer.

D. Evaluasi Literatur Modern terhadap Kritik Harun Nasution

Respons literatur modern terhadap kritik Harun Nasution terhadap Asy‘ariyah
sangat beragam. Sebagian mendukung penuh gagasan Nasution bahwa teologi Islam
perlu direvitalisasi melalui pendekatan rasional. Kelompok ini berpendapat bahwa
dunia modern ditandai oleh dominasi sains dan teknologi, sehingga teologi harus
bersifat rasional dan argumentatif (Sanuri, 2017). Perspektif ini memperkuat kritik
Nasution bahwa Asy’ariyah terlalu teosentris dan kurang memberi ruang bagi otonomi
nalar manusia.

Namun, sebagian besar penelitian membantah pandangan tersebut. Mereka menilai
bahwa kritik Nasution terhadap Asy’ariyah tidak sepenuhnya tepat karena hanya fokus
pada sisi rasionalitas filsafat, tanpa melihat konteks sosial dan pedagogis. Sebuah
penelitian menyebut bahwa jika Asy‘ariyah terlalu rasional seperti Mu'tazilah, teologi ini
akan sulit diterima umat Muslim tradisional yang mengutamakan dimensi spiritual dan
tekstual (Shiddiqi, 1994).

Selain itu, kajian kontemporer menunjukkan bahwa Asy’ariyah sangat adaptif
terhadap perkembangan zaman. Banyak penelitian membuktikan bahwa tradisi
argumentatif al-Ghazali dan al-Razi membawa Asy’ariyah pada perkembangan filsafat
epistemologi yang cukup matang, sehingga sama sekali tidak anti-akal. Kritik Nasution
dianggap lebih merupakan kritik metodologis daripada kritik substantif terhadap
Asy‘ariyah (Najmi, 2025).

Di sisi lain, sejumlah akademisi melihat bahwa kritik Nasution membantu
mendorong pembacaan ulang terhadap teologi Sunni. Tanpa kritik Nasution, mungkin
tidak akan muncul penelitian-penelitian baru yang mencoba melihat Asy‘ariyah dari
perspektif filsafat analitik, hermeneutika, atau kajian sains modern (Sanuri, 2017).
Kesimpulannya, literatur modern menganggap kritik Harun Nasution sebagai bagian
dari dinamika kreatif dalam teologi Islam, bukan sebagai antagonisme terhadap
Asy‘ariyah.

E. Relevansi Pemikiran Asy’ariyah dalam Konteks Kontemporer

Dalam konteks pendidikan Islam, Asy‘ariyah memiliki pengaruh yang sangat besar.
Penelitian lain menunjukkan bahwa sistem pendidikan pesantren di Indonesia
membangun kerangka teologisnya berdasarkan ajaran Asy’ariyah. Karena itu,
pendekatan teologi ini menjadi dasar pembentukan karakter moderat di kalangan santri
(Subekti, 2024). Teologi Asy‘ariyah juga penting dalam kurikulum perguruan tinggi
Islam karena mampu menjembatani antara pendekatan intelektual dan tradisi normatif
umat.

Asy‘ariyah juga sangat relevan dalam merespons isu kontemporer seperti
radikalisme. Karena Asy’ariyah menekankan stabilitas dan moderasi dalam memahami
doktrin agama, ia sering dianggap sebagai fondasi ideologis bagi gerakan moderasi
beragama (wasatiyyah). Sebuah artikel menegaskan bahwa Asy‘ariyah memiliki
kontribusi kuat dalam meredam paham ekstrem karena menempatkan akal dan wahyu
secara seimbang (Arifudin, 2016). Di bidang sains, beberapa kajian literatur
menunjukkan bahwa epistemologi Asy‘ariyah dapat digunakan untuk mempertemukan

3397



konsep ketuhanan dengan teori-teori ilmiah modern tentang kausalitas, hukum alam,
dan kontingensi (Khoeron, 2008). Doktrin kasb dalam Asy‘ariyah juga mulai digunakan
dalam kajian etika, psikologi, dan filsafat tindakan.

Selain itu, Asy’ariyah memiliki prospek dalam bidang etika sosial. Doktrin-doktrin
tentang kehendak Tuhan, hikmah, dan tanggung jawab manusia menjadi dasar bagi teori
etika publik modern. Dalam kajian etika lingkungan, misalnya, Asy‘ariyah dipakai
sebagai fondasi bahwa manusia bertanggung jawab atas perbuatannya meskipun segala
sesuatu dalam alam adalah ciptaan Allah (Nurmansyah et al., 2025). Dengan demikian,
Asy’ariyah tidak hanya relevan sebagai doktrin klasik, tetapi sebagai landasan teologis
epistemologis yang relevan untuk pendidikan, moderasi, sains, dan etika modern.
KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa
Harun Nasution memiliki peran besar dalam mendorong perubahan paradigma studi
teologi Islam di Indonesia melalui pendekatan historis-kritis dan rasional. Pendekatan
tersebut membuka ruang pembacaan objektif terhadap aliran teologi, termasuk
Asy’ariyah, serta memperkuat tradisi ilmiah yang lebih analitis dalam kajian kalam.

Analisis doktrin Asy’ariyah menunjukkan bahwa kritik Nasution terhadap sifat
Tuhan, konsep kasb, dan posisi akal-wahyu terutama dipengaruhi orientasi
rasionalistiknya. Namun, literatur modern memperlihatkan bahwa Asy‘ariyah memiliki
pola rasionalitas sendiri yang bersifat moderat dan tetap relevan. Konsep-konsep
teologisnya terbukti dapat direinterpretasi secara filosofis dan diterapkan pada isu-isu
etika maupun pemikiran kontemporer.

Selanjutnya, studi modern mengungkap bahwa Asy‘ariyah memiliki fleksibilitas
epistemologis sehingga mampu berdialog dengan perkembangan sains, filsafat, dan
pendidikan modern, tanpa meninggalkan otoritas wahyu. Hal ini menjadikan Asy‘ariyah
tidak hanya bertahan secara historis, tetapi juga berfungsi sebagai fondasi penting bagi
moderasi beragama di Indonesia.

Dengan demikian, interaksi antara kritik Harun Nasution dan perkembangan
literatur modern bukanlah pertentangan, tetapi proses saling melengkapi. Kritik
Nasution mendorong penyegaran pemahaman teologis, sementara literatur
kontemporer menunjukkan bahwa Asy‘ariyah tetap adaptif terhadap tuntutan zaman.
Sintesis keduanya memunculkan landasan teologi yang lebih moderat, rasional, dan
relevan bagi konteks keislaman terkini.

REFERENSI

Adryan, M., & Santalia, I. (2022). Aliran Asy’ariyah: Sebuah Kajian Historis Pengaruh
Aliran Serta Pokok Teologinya. Innovative: Journal Of Social Science Research, 2(1),
754-759.

Ardiansyah, A. (2018). Tradisi dalam Al-Qur’an (Studi Tematik Paradigma Islam Nusantara
dan Wahabi). Institut PTIQ Jakarta.

Arifudin, 1. (2016). Integrasi Sains dan Agama serta Implikasinya terhadap Pendidikan
Islam. Edukasia Islamika, 1(1), 161-179.

Ashari, M. S. (2020). Teologi Islam Persepektif Harun Nasution. AN NUR: Jurnal Studi
Islam, 12(1), 73-96.

Batara, A. M., & Santalia, I. (2025). AL-ASY’ARIYAH: SEJARAH TIMBUL DAN TOKOH
PENTING AL-ASY’ARIYAH. Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif, 6(1).

Fadholi, M., & Solikhin, M. (2018). Kritik Arkoun Atas Epistemologi Islam. Islamic Review:
Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman, 7(1), 17-31.

3398



Hadariansyah, A. B. (2009). KONSEP AF AL AL-'IBAD DALAM PEMIKIRAN TEOLOGI
TOKOH-TOKOH BESAR ALIRAN ASY’ARIYAH (Telaah Perbandingan Atas
Pemikiran Al-Asy’ari, Al-Baqillani, Al-Juwaini, dan Al-Ghazali). Jurnal Ilmiah Ilmu
Ushuluddin, 8(1), 49-70.

Hasanah, U., & Sofa, A. R. (2025). Peran Imam al-Asy’ari dan al-Maturidi dalam
pengembangan pemikiran Aswaja di pendidikan Islam. Ikhlas: Jurnal Ilmiah
Pendidikan Islam, 2(2), 123-135.

Hsb, F. N., & Surikno, H. (2025). KONTRIBUSI PEMIKIRAN ASY’ARIYAH DALAM
PENGUATAN AKIDAH DAN AKHLAK ISLAM: KONTRIBUSI PEMIKIRAN
ASY'ARIYAH DALAM PENGUATAN AKIDAH DAN AKHLAK ISLAM.
KHULUQ: Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 16-29.

Khir, B. M. (2007). Islamic Studies within Islam: Definition, approaches and challenges of
modernity. Journal of Beliefs & Values, 28(3), 257-266.

Khoeron, K. (2008). Pembelajaran agidah dalam perspektif paham As-Sunnah Wal Jama’ah:
Studi kasus di Pondok Pesantren Salafiyyah Syafi’iyyah Nurul Huda Mergosono Malang.
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim.

KHOIRIL D. A. (2010). Integrasi Pengamalan Syari’ah dan Tasawuf. Pidato Pengukuhan
Guru Besar Dalam Ilmu Tasawuf.

Latif, M. (2019). Membincang Ulang Teologi Islam Klasik dalam Dunia Kontemporer.
Agidah-Ta (Jurnal Ilmu Agidah), 5(1), 114-129.

Muktamiroh, R., & Rossidy, 1. (2025). Integrasi Filsafat, Teologi, dan Tasawuf:
Relevansinya dalam Membentuk Karakter Peserta Didik Yang Holistik. Kariman:
Jurnal Pendidikan Keislaman, 13(1), 27-42.

Muttaqin, I. (2015). Konsep al-Kasb dan Modernisasi Islam. Al-Insyiroh: Jurnal Studi
Keislaman, 1(1), 23-43.

Najmi, M. I. I. A. (2025). Integrasi-Interkoneksi Keilmuan Islam terhadap konsep
Moderasi Beragama di Indonesia: Telaah Berbagai Pemikiran Epistemologi
keilmuan Islam. Arsy, 9(2), 71-92.

Nasution, H. (2008a). Teologi Islam: Aliran-aliran sejarah analisa perbandingan.

Nasution, H. (2008b). Teologi Islam: Aliran-aliran sejarah analisa perbandingan.

Noor, U. M. (2023a). ASH’ARISM IN NUSANTARA: Reviewing Traditional Ulama’s
Role in Shaping Islamic Creed in Nusantara. MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman,
47(1), 36-42. https:/ /doi.org/10.30821/miqot.v47i1.1070

Noor, U. M. (2023b). ASH'ARISM IN NUSANTARA: Reviewing Traditional Ulama’s
Role in Shaping Islamic Creed in Nusantara. MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman,
47(1), 36-42. https:/ /doi.org/10.30821/miqot.v47i1.1070

Nurmansyah, A., Azizah, A. N., Hamidah, Y., Putri, S. M., Nuraeni, S., & Amirudin, J.
(2025). Peran Teologi Al-Asy’ariyah Dan Al-Maturidiyah Dalam Islam. Jurnal
Intelek Insan Cendikia, 2(1), 1670-1677.

Riswan, R., & Santalia, I. (2025). Kritik Al-Ghazali serta Pembelaan Ibnu Rusyd dalam
Menyikapi Rasionalitas dan Wahyu. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 3(4),
360-368.

Sanuri, S. (2017). Teologi, hukum Islam dan tren modernitas. IMTIYAZ SURABAYA.

Shiddiqi, N. (1994). Sunni Dalam Perspektif Sejarah. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies,
32(57), 1-12.

Subekti, F. R. (2024). Komparasi Pemikiran Aqidah Al-Asy’ari dan Ibnu Taimiyah Serta
Revelansinya dengan Moderasi Beragama di Indonesia. Journal of Mandalika
Literature, 5(4), 1020-1030.

3399



Sulaeman, Y., Almisri, Z., & Kerwanto. (2023). TEOLOGI ASY’ARIYAH: SEJARAH DAN
PEMIKIRANNYA. El-Adabi: Jurnal Studi Islam, 2(1), 25-44.
https:/ /doi.org/10.59166/ el-adabi.v2i1.24

Taufik, M. (2014). RELASI AKAL DAN WAHYU MENURUT MUHAMMAD ABDUH. -.

Toosi, J. F. (2020). The Ashari Theological School and the Authority of Human Reason in
Ethics. ICR Journal, 11(1), 110-125.

3400



