
  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 
Konsep Dosa Besar dalam Perspektif Khawarij: Analisis Teologis dan 

Konsekuensinya 

 
 

Devi Indah Sari1, Iklima Novriani2 , Sandi Swasta Agung3, Muhammad Fadhli 
Azmi4, Zulfahmi Lubis5, Muhammad Basri6 

 
1,2,3,4,5,6Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia  

 
Email: devi331254018@uinsu.ac.id1, iklima331254038@uinsu.ac.id2,  
sandi331254022@uinsu.ac.id3, muhammad331253057@uinsu.ac.id4, 

zulfahmilubis@uinsu.ac.id5,  muhammadbasri@uinsu.ac.id6 
 
 

ABSTRAK 
Pemahaman mengenai dosa besar merupakan salah satu isu fundamental dalam teologi Islam 
yang memunculkan perbedaan tajam antarkelompok, khususnya dalam pandangan Khawarij. 
Penelitian ini bertujuan menganalisis konsep dosa besar dalam perspektif Khawarij, landasan 
teologis yang melatarbelakanginya, serta konsekuensi teologis, sosial, dan politik yang 
ditimbulkannya, baik dalam konteks klasik maupun relevansinya terhadap ekstremisme 
modern. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan (library 
research) dengan menelaah sumber primer dan sekunder berupa kitab klasik, buku, serta artikel 
jurnal ilmiah yang relevan. Data dikumpulkan melalui penelusuran literatur pada basis data 
akademik seperti Google Scholar dan Garuda, kemudian dianalisis secara deskriptif-analitis dan 
komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Khawarij memandang pelaku dosa besar 
sebagai kafir yang keluar dari Islam akibat pemahaman literal terhadap nash dan relasi iman–
amal yang rigid. Doktrin ini melahirkan implikasi serius berupa praktik takfīr, legitimasi 
kekerasan, dan fragmentasi sosial. Sebaliknya, mayoritas aliran teologi Islam menolak 
pandangan tersebut demi menjaga prinsip kehati-hatian dan kohesi umat. Penelitian ini 
menegaskan pentingnya pemahaman kritis terhadap teologi Khawarij sebagai upaya preventif 
menghadapi ekstremisme keagamaan kontemporer. 
Kata kunci: Khawarij, Dosa Besar, Iman dan Amal, Takfīr, Ekstremisme 
 

ABSTRACT 
The issue of major sins constitutes a fundamental discourse in Islamic theology that has generated 
significant doctrinal differences among theological schools, particularly within the Khawarij tradition. This 
study aims to examine the concept of major sins from the Khawarij perspective, its theological foundations, 
and the resulting theological, social, and political consequences, both in classical contexts and in relation 
to contemporary religious extremism. This research employs a qualitative library-based approach by 
analyzing primary and secondary sources, including classical Islamic texts, scholarly books, and peer-
reviewed journal articles. Data were collected through systematic literature searches using academic 
databases such as Google Scholar and Garuda, and subsequently analyzed using descriptive-analytical and 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:devi331254018@uinsu.ac.id
mailto:iklima331254038@uinsu.ac.id
mailto:sandi331254022@uinsu.ac.id
mailto:muhammad331253057@uinsu.ac.id
mailto:zulfahmilubis@uinsu.ac.id
mailto:muhammadbasri@uinsu.ac.id


comparative methods. The findings indicate that the Khawarij regard perpetrators of major sins as 
unbelievers who have exited Islam, based on a literal interpretation of religious texts and a rigid conception 
of the relationship between faith and deeds. This doctrine has led to practices of takfīr, legitimization of 
violence, and social fragmentation. In contrast, the majority of Islamic theological schools reject such views 
in order to uphold prudence in faith judgment and maintain communal harmony. This study underscores 
the importance of critically understanding Khawarij theology as a preventive measure against the 
reproduction of religious extremism in contemporary settings. 
Keywords: Khawarij, Major Sins, Faith and Deeds, Takfīr, Religious Extremism 

 
 
 

PENDAHULUAN 
Pada dasarnya, Khawarij dalam sejarah teologi Islam dikenal memegang sikap 

teologis yang tegas terhadap status moral dan iman: mereka memandang bahwa pelaku 
dosa besar (misalnya pembunuhan sesama Muslim yang tidak berdasar, pelanggaran 
nyata terhadap kewajiban agama seperti meninggalkan salat, atau menerima hukum 
selain hukum Allah dalam perkara yang jelas) bisa dinyatakan keluar dari Islam (kafir) 
jika dosa tersebut disertai sikap pembenaran atau penolakan terhadap ketentuan syariat. 
Dengan demikian bagi kelompok Khawarij, bukan hanya aspek ritual yang menentukan 
iman, melainkan kepatuhan praktis terhadap hukum Tuhan; pelanggaran berat yang 
menjelaskan pengingkaran terhadap syariat dapat mengubah status seseorang dari 
mukmin menjadi kafir dan ber implikasi pada sanksi teologis dan sosial. Pendekatan ini 
sering dikaitkan dengan praktik takfīr (mengkafirkan) yang tegas dan, dalam beberapa 
varian ekstremnya, berujung pada legitimasi pengucilan atau bahkan tindakan keras 
terhadap mereka yang dinilai menyimpang (Ilham, 2019). 

Masalah yang muncul dari pandangan ini bersifat ganda: pertama, dari sisi 
teologis dan normatif terdapat ketegangan antara prinsip keadilan teologis dan 
kecenderungan ekstrem  yakni kapan tepatnya sebuah dosa besar meniadakan 
keimanan, dan siapa yang berhak menetapkan ketetapan demikian tanpa jatuh pada 
kesewenang-wenangan. Ketidakjelasan kriteria dan otoritas takfīr membuka ruang 
interpretasi ekstrem yang rentan disalahgunakan. Kedua, dari sisi sosial-politikal, klaim 
pengkafiran atas pelaku dosa besar dapat menimbulkan fragmentasi komunitas, 
stigmatisasi, dan justifikasi kekerasan politik oleh kelompok yang mengadopsi sikap 
Khawarij secara literal atau modern (mis. kelompok-kelompok takfiri kontemporer). 
Akibatnya muncul masalah keamanan, polarisasi umat, serta tantangan bagi proses 
rekonsiliasi dan penegakan hukum yang adil (Eunike et al., 2021). 

Untuk mengatasi persoalan tersebut, beberapa solusi teologis dan praktis dapat 
ditempuh. Secara teologis, diperlukan pendekatan hermeneutik dan kontekstual yang 
menegaskan perbedaan antara dosa yang mengurangi kualitas moral dan doktrin yang 
memang mengeluarkan seseorang dari iman serta menegaskan prinsip bahwa 
pengkafiran adalah hal yang serius dan haruslah dilakukan dengan kriteria ketat, bukti 
kuat, dan otoritas ilmu yang sahih. Secara institusional dan sosial, solusi meliputi: (1) 
penguatan literasi keagamaan dan metodologi ijtihād di kalangan ulama dan pemuka 
komunitas agar takfīr tidak menjadi alat politik; (2) mekanisme penyelesaian hukum dan 
disipliner internal yang bersandar pada prosedur syariah plus prinsip due process; (3) 
upaya dialog lintas mazhab untuk meredam polarisasi; dan (4) program pencegahan 
radikalisasi yang menargetkan narasi ekstrem yang menyalahgunakan doktrin Khawarij 
untuk tujuan kekerasan. Kombinasi teori, pendidikan, dan kebijakan publik ini 



diharapkan mengembalikan keseimbangan antara menjaga kemurnian doktrin dan 
menjaga kohesi sosial(Fawait et al., 2025). 

Berdasarkan kondisi teologis dan konsekuensi praktis di atas, penulis tertarik 
melakukan kajian mendalam dengan judul: “Konsep Dosa Besar dalam Perspektif 
Khawarij: Analisis Teologis dan Konsekuensinya”. 

 
 

METODE PENELITIAN 
Metode penelitian yang di gunakan dalam penelitian ini adalah metode berbasis 

studi literatur (library research). Metode penelitian library research adalah pendekatan 
sistematis yang bertujuan mengumpulkan, menganalisis, dan mensintesis data atau 
informasi dari berbagai sumber pustaka seperti buku, jurnal ilmiah, dokumen, serta 
sumber digital tanpa melibatkan pengumpulan data lapangan secara langsung. Fokus 
utamanya adalah pada telaah teoritis dan konseptual untuk menjawab permasalahan 
penelitian berdasarkan literatur yang sudah ada (Connaway & Radford, 2021). 
Menurut Ullah & Rafiq (Ullah & Rafiq, 2022) metode penelitian kepustakaan 
memerlukan kemampuan analisis kritis terhadap literatur agar peneliti mampu 
mengidentifikasi kesenjangan teori dan mengembangkan model konseptual baru. 
Prosesnya mencakup empat tahap utama: (1) identifikasi sumber, (2) pengumpulan 
data literatur, (3) evaluasi isi pustaka, dan (4) sintesis hasil telaah. Dengan demikian 
pada penelitian ini, peneliti akan mengelaborasi secara komprehensif referensi dari 
buku, jurnal penelitian, dan sumber-sumber lainnya dengan database Google Scholar 
dan Garuda untuk memperkaya data dan memperkuat pembahasan yang terbaru agar 
relevan dengan topik pembahasan mengenai Konsep Dosa Besar dalam Perspektif 
Khawarij: Analisis Teologis dan Konsekuensinya Sehingga pembahasan yang diangkat 
memiliki kualitas dan mampu menjawab problematika-problematika yang saat ini 
sedang terjadi. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
A. Konsep Dosa Besar dalam Pandangan Khawarij 

1. Definisi dan Karakteristik Fundamental 
Khawarij merupakan kelompok teologis Islam paling awal yang muncul pada 

pertengahan abad pertama Hijriah, tepatnya setelah peristiwa Tahkim (arbitrase) antara 
Ali bin Abi Thalib dan Mu'awiyah bin Abi Sufyan pada tahun 37 H/657 M. Kemunculan 
mereka menandai babak baru dalam sejarah pemikiran teologis Islam, khususnya dalam 
perdebatan tentang status pelaku dosa besar. Pandangan Khawarij yang ekstrem tentang 
dosa besar (al-kaba'ir) tidak hanya membentuk identitas teologis mereka, tetapi juga 
memiliki implikasi luas terhadap konsep-konsep fundamental dalam Islam seperti iman, 
amal, dan keselamatan (Sulastri & Khalimi, 2022). 

Nama "Khawarij" sendiri berasal dari kata kerja Arab "kharaja" yang berarti 
"keluar", merujuk pada tindakan mereka yang keluar dari barisan Ali bin Abi Thalib 
setelah menolak hasil arbitrase. Kelompok ini kemudian berkembang menjadi berbagai 
sub-sekte seperti Azariqah, Najdat, Ibadiyah, dan Sufriyah, masing-masing dengan 
variasi doktrin tertentu, namun tetap memiliki kesamaan fundamental dalam 
pandangan mereka tentang dosa besar dan takfir (pengkafiran) (Sukring, 2016). 

Khawarij memiliki doktrin yang sangat rigid mengenai hubungan antara iman 
dan dosa. Prinsip teologis utama mereka adalah bahwa setiap Muslim yang melakukan 
dosa besar (al-kaba'ir) secara otomatis keluar dari Islam dan menjadi kafir. Doktrin ini 



dikenal dengan istilah "takfir bi al-ma'siyah" (pengkafiran karena kemaksiatan). Berbeda 
dengan kelompok teologis Islam lainnya, Khawarij tidak mengakui adanya posisi 
intermediate atau "manzilah bayna al-manzilatayn" (posisi di antara dua posisi) 
sebagaimana diyakini oleh Mu'tazilah. 

Menurut penelitian Watt (1973), pandangan takfiri Khawarij ini berakar pada 
interpretasi literal mereka terhadap ayat-ayat Al-Qur'an, khususnya ayat-ayat yang 
mengandung ancaman (wa'id) terhadap pelaku dosa. Mereka berpendapat bahwa iman 
merupakan kesatuan yang tidak dapat dipisahkan antara keyakinan hati (tasdiq bi al-
qalb), pengakuan lisan (iqrar bi al-lisan), dan perbuatan anggota badan (amal bi al-
jawarih). Ketika salah satu komponen ini hilang atau rusak karena dosa besar, maka 
keseluruhan iman menjadi batal (Zuhri, 2022). 

Dosa besar dalam pandangan Khawarij mencakup spektrum yang sangat luas, 
mulai dari dosa-dosa moral seperti zina, mencuri, membunuh tanpa hak, meminum 
khamr, hingga dosa-dosa yang bersifat politis seperti tidak menerapkan hukum Allah 
secara total, menerima arbitrase manusia dalam urusan agama, atau bahkan berbeda 
pendapat dengan pemahaman Khawarij itu sendiri. Al-Baghdadi dalam karyanya "Al-
Farq bayn al-Firaq" mencatat bahwa Khawarij bahkan mengkafirkan para sahabat 
terkemuka seperti Ali, Utsman, Mu'awiyah, dan para sahabat yang terlibat dalam Perang 
Jamal dan Perang Siffin. 

 
2. Metodologi Interpretasi Teks 

Khawarij mendasarkan pandangan mereka pada pemahaman literal (zahiri) 
terhadap nash-nash Al-Qur'an dan Hadis. Mereka sering merujuk pada ayat-ayat seperti 
"Dan barangsiapa tidak memutuskan menurut apa yang diturunkan Allah, maka mereka itu 
adalah orang-orang yang kafir" (QS. Al-Ma'idah: 44). Ayat ini dipahami secara mutlak tanpa 
mempertimbangkan konteks turunnya ayat (asbab al-nuzul), atau ayat-ayat lain yang 
menjelaskan tentang rahmat dan ampunan Allah (Zuhri, 2022). 

Menurut Madelung (1985), masalah metodologis utama Khawarij adalah 
kegagalan mereka dalam menerapkan prinsip-prinsip interpretasi yang komprehensif. 
Mereka mengabaikan kaidah "al-jam' bayn al-adillah" (mengompromikan dalil-dalil 
yang tampak bertentangan) dan lebih memilih interpretasi yang sesuai dengan 
paradigma teologis mereka yang sudah terbentuk. Pendekatan selektif ini membuat 
mereka mengabaikan ayat-ayat yang menekankan rahmat Allah, seperti "Sesungguhnya 
Allah tidak mengampuni dosa syirik, dan Dia mengampuni segala dosa yang selain dari (syirik) 
itu, bagi siapa yang dikehendaki-Nya" (QS. An-Nisa: 48). 

Al-Syahrastani dalam "Al-Milal wa al-Nihal" menjelaskan bahwa Khawarij juga 
menggunakan hadis-hadis tertentu untuk mendukung pandangan mereka, namun 
dengan interpretasi yang kontroversial. Misalnya, mereka menggunakan hadis "Antara 
seorang hamba dengan kekufuran dan kesyirikan adalah meninggalkan shalat" sebagai 
dalil bahwa meninggalkan shalat secara mutlak mengkafirkan seseorang, tanpa 
membedakan antara meninggalkan karena mengingkari kewajiban (juhud) atau karena 
malas (tahawun)  (Mustofian, 2023). 

 
3. Implikasi Doktrin Khawarij terhadap Konsep Iman 

Implikasi paling fundamental dari doktrin Khawarij adalah konsep iman sebagai 
entitas yang utuh dan tidak dapat dibagi (jumla wahida). Dalam pandangan mereka, 
iman tidak dapat bertambah atau berkurang (la yazid wa la yanqus), berbeda dengan 



Ahlus Sunnah yang berpandangan bahwa iman dapat bertambah dengan ketaatan dan 
berkurang dengan kemaksiatan (yazid bi al-ta'ah wa yanqus bi al-ma'siyah) (Kadir, 2023). 

Konsekuensi logis dari pandangan ini adalah bahwa seseorang hanya dapat 
berada dalam salah satu dari dua status yang mutually exclusive: mukmin sempurna 
atau kafir total. Tidak ada gradasi di antara keduanya. Nasution (2011) menjelaskan 
bahwa pandangan ini menciptakan dikotomi yang sangat tajam dalam masyarakat 
Muslim, di mana seseorang sangat mudah kehilangan status keimanannya karena satu 
kesalahan atau dosa. 

Pandangan ini juga berimplikasi pada pemahaman tentang komponen iman. Bagi 
Khawarij, keyakinan hati saja tidak cukup untuk menjadikan seseorang mukmin jika 
tidak disertai dengan amal perbuatan yang sempurna. Ini berbeda dengan pandangan 
Murji'ah yang memisahkan iman dari amal, dan juga berbeda dari Ahlus Sunnah yang 
menjadikan amal sebagai bagian dari kesempurnaan iman (kamal al-iman) bukan 
sebagai rukun atau esensi iman (asl al-iman) (Dasuki et al., 2025). 

 
4. Implikasi terhadap Konsep Amal 

Dalam sistem teologi Khawarij, amal bukan sekadar manifestasi atau buah dari 
iman, tetapi merupakan penentu ontologis keislaman seseorang. Mereka mengadopsi 
formula "al-iman huwa al-qawl wa al-amal" (iman adalah perkataan dan perbuatan), di 
mana amal menjadi bagian integral dari definisi iman itu sendiri. Hilangnya amal atau 
terjadinya amal yang bertentangan dengan syariat (dosa besar) berarti hilangnya iman 
secara total (Mustofian, 2023). 

Konsep ini memiliki implikasi praktis yang sangat signifikan. Pertama, ia 
menciptakan perfeksionisme yang tidak realistis dalam kehidupan beragama. Manusia 
yang pada fitrahnya adalah makhluk yang lemah dan rentan terhadap dosa, dituntut 
untuk mencapai kesempurnaan mutlak dalam amal perbuatan. Satu kesalahan atau satu 
dosa besar dapat menghapus seluruh kebaikan yang telah dilakukan sebelumnya dan 
mengubah status seseorang dari mukmin menjadi kafir. 

Al-Jabiri (2003) dalam analisisnya tentang pemikiran Islam klasik menjelaskan 
bahwa pendekatan Khawarij terhadap amal ini mencerminkan mentalitas binary ( ثنائية) 
yang tidak mengakui kompleksitas kehidupan manusia. Kehidupan spiritual dalam 
pandangan mereka bukan merupakan perjalanan dengan pasang surut, tetapi 
merupakan keadaan statis yang harus dipertahankan dengan sempurna. 

 
5. Implikasi terhadap Konsep Keselamatan 

Implikasi paling serius dari doktrin Khawarij adalah pandangan mereka tentang 
keselamatan eskatologis. Mereka berpendapat bahwa pelaku dosa besar yang mati tanpa 
taubat akan kekal dalam neraka (khulud fi al-nar), sama seperti orang kafir asli. 
Pandangan ini berbeda secara diametral dengan Ahlus Sunnah yang meyakini bahwa 
pelaku dosa besar dari kalangan Muslim, meskipun akan diazab, pada akhirnya akan 
keluar dari neraka jika memiliki tauhid. 

Konsep keselamatan dalam pandangan Khawarij sangat sempit dan eksklusif. 
Hanya mereka yang hidup dalam ketaatan sempurna sesuai dengan interpretasi 
Khawarij yang akan diselamatkan. Bahkan orang-orang yang secara umum diakui 
sebagai Muslim saleh, jika tidak mengikuti manhaj Khawarij, tetap dianggap kafir dan 
akan kekal dalam neraka (Masnawati, 2025). 

Madelung (1985) menjelaskan bahwa soteriologi Khawarij ini mencerminkan 
pemahaman yang sangat legalistik dan transaksional tentang hubungan manusia dengan 



Tuhan. Keselamatan dipandang sebagai hasil langsung dari kepatuhan sempurna, bukan 
sebagai anugerah dari rahmat Allah. Ini mengurangi pentingnya konsep rahmat 
(rahmah), maghfirah (ampunan), dan syafa'ah (syafaat) yang sangat sentral dalam 
teologi Islam mainstream. 

 
B. Landasan Teologis dan Dalil Aliran Khawarij dalam Menetapkan Pelaku Dosa 

Besar 
1. Landasan Historis dan Teologis Khawarij 

Persoalan teologis yang pertama kali muncul dalam sejarah Islam adalah masalah 
iman dan kufur, dan persoalan ini pertama kali dimunculkan oleh aliran Khawarij. 
Kemunculan Khawarij berakar dari persoalan politik yang kemudian berkembang 
menjadi persoalan teologis. Pada mulanya, mereka adalah pendukung Ali bin Abi 
Thalib, namun mereka keluar dan menentangnya karena Ali menerima tahkim (arbitrase) 
sebagai penyelesaian persengketaan khilafah dengan Mu’awiyah bin Abi Sofyan. 
Kelompok Khawarij memandang bahwa tindakan menerima tahkim adalah dosa besar 
(Suryani, 2022). Mereka menghukumi kafir terhadap Ali, Mu’awiyah, Amr bin Ash, Abu 
Musa al-Asy’ary, dan semua yang terlibat atau menyetujui arbitrase. Hal ini 
berlandaskan firman Allah dalam QS. Al Ma’idah ayat 44 yang mereka gunakan sebagai 
hujjah untuk menetapkan status kafir ini. 

َٰٓئكَِ هُمُ ٱلۡكََٰفرُِونَ … وْلَ
ُ
ُ فَأ نزَلَ ٱللََّّ

َ
َّمۡ يََۡكُم بمَِآ أ  ٤٤  وَمَن ل

Artinya: Barangsiapa yang tidak memutuskan menurut apa yang diturunkan Allah, maka 
mereka itu adalah orang-orang yang kafir (Kemenag RI, 2019). 
Dari ayat ini mereka mengambil prinsip “La hukma Illa li Allah” (Tidak ada hukum 

selain hukum Allah). Dengan prinsip ini, mereka menganggap bahwa menetapkan 
hukum selain hukum Allah (yaitu Al-Qur'an, yang mereka yakini dilanggar dengan 
menerima tahkim) adalah tidak sah dan seluruh yang terlibat jatuh dalam status kafir 
(Muktafi, 2024). Kelompok Khawarij memandang bahwa sikap bijaksana pasukan Ali 
untuk menerima tahkim melanggar syara’, disebabkan hasil keputusan yang dinilai 
mengandung pengkhianatan dalam proses perundingan. Selanjutnya, Khawarij menilai 
bahwa ini telah mendahulukan penggunaan akal manusia di atas hukum Allah SWT., 
sehingga ayat di atas menjadi dalih mereka menghukumi setiap yang terlibat dalam 
tahkim adalah kafir, di samping peristiwa itu menyebabkan perpecahbelahan internal 
umat Islam. 

 
2. Doktrin Umum tentang Pelaku Dosa Besar (murtakib al-kabāirah) 

Ciri yang dominan dari Khawarij adalah watak ekstremitas dalam memutuskan 
persoalan teologis, termasuk dalam penetapan status pelaku dosa besar. Adapun inti 
ajaran Khawarij mengenai masalah ini sebagai berikut: 

a. Status kafir berlaku untuk seluruh pelaku dosa besar (murtakib al-kabāirah) 
dianggap kafir. Ini berarti mereka keluar dari Islam atau murtad. 

b. Konsekuensi dari status kafir bagi pelaku dosa besar dianggap bukan lagi seorang 
Muslim, sehingga darahnya halal untuk dibunuh. 

c. Dosa besar dimaksud meliputi penerimaan tahkim, berzina, membunuh sesama 
manusia tanpa sebab yang sah, riba, durhaka pada sorang tua, dan memfitnah 
wanita baik-baik  

d. Iman menurut Khawarij bukan hanya percaya kepada Allah, tetapi harus 
diimbangi dengan melaksanakan semua kewajiban yang ditetapkan agama. Jika 



seseorang percaya kepada Allah tetapi mengerjakan perbuatan dosa, maka ia 
disebut sebagai kafir (Nasution, 1986). 
Meski secara universal Khawarij meyakini pelaku dosa besar adalah kafir, namun 

setiap sekte memiliki pendapat dan tingkatan ekstremitas yang berbeda dalam 
mendefinisikan “kafir”. 

 
C. Perbedaan Pandangan Khawarij Mengenai Dosa Besar Dibandingkan Dengan 

Aliran-Aliran Teologi Islam Lainnya 
Aspek 

Perbandingan 
Khawarij Ahlus Sunnah 

wal Jama’ah 
Murji’ah Mu’tazilah 

Definisi Dosa 
Besar 

Pelanggaran berat 
terhadap perintah 
Allah yang 
menunjukkan 
pengingkaran 
terhadap hukum-
Nya 

Dosa besar adalah 
perbuatan 
terlarang yang 
diancam 
hukuman berat, 
namun tidak 
menghilangkan 
iman 

Dosa besar 
adalah 
kesalahan 
moral, tetapi 
tidak 
berpengaruh 
terhadap 
status iman 

Dosa besar 
adalah 
pelanggaran 
serius yang 
berdampak pada 
status keimanan 
pelakunya 

Hubungan 
Iman dan 
Amal 

Iman harus 
disertai amal; 
amal merupakan 
unsur esensial 
iman 

Iman terdiri dari 
keyakinan, 
ucapan, dan amal; 
amal 
menyempurnakan 
iman 

Iman hanya 
keyakinan 
hati; amal 
tidak 
memengaruhi 
iman 

Iman harus 
dibuktikan 
dengan amal; 
pelanggaran 
besar 
meniadakan 
status mukmin 

Status Pelaku 
Dosa Besar 

Kafir dan keluar 
dari Islam 

Mukmin yang 
fasik (imannya 
tidak sempurna) 

Mukmin 
secara penuh 

Berada di posisi 
antara mukmin 
dan kafir (al-
manzilah bayna al-
manzilatayn) 

Konsekuensi 
di Dunia 

Boleh dikafirkan, 
bahkan diperangi 

Tidak dikafirkan 
dan tetap 
diperlakukan 
sebagai Muslim 

Tetap 
diperlakukan 
sebagai 
mukmin 

Tidak dikafirkan 
secara sosial, 
tetapi tidak 
dianggap 
mukmin 

Konsekuensi 
di Akhirat 

Kekal di neraka Di bawah 
kehendak Allah 
(diampuni atau 
diazab sementara) 

Diserahkan 
sepenuhnya 
kepada Allah 

Kekal di neraka 
jika meninggal 
tanpa tobat 

Sikap 
terhadap 
Takfīr 

Sangat ketat dan 
mudah melakukan 
takfīr 

Sangat hati-hati 
dan menolak 
takfīr 
sembarangan 

Menolak takfīr Tidak melakukan 
takfīr, tetapi 
memberi 
hukuman 
eskatologis berat 

Implikasi 
Sosial-
Teologis 

Cenderung 
melahirkan sikap 
ekstrem, eksklusif, 
dan konflik 

Menjaga 
keseimbangan 
antara akidah dan 
stabilitas sosial 

Berpotensi 
melahirkan 
sikap permisif 
terhadap dosa 

Menekankan 
rasionalitas dan 
keadilan, namun 
dinilai 
teologisnya keras 

 



D. Konsekuensi Sosial, Politik, dan Keagamaan dari Penerapan Konsep Dosa Besar 
Versi Khawarij di Masa Klasik dan Relevansinya dalam Konteks Ekstremisme 
Modern 

1. Konsekuensi Sosial dan Politik 
Khawarij menganggap pelaku dosa besar sebagai kafir dan layak dibunuh karena 

mereka memiliki pandangan yang ekstrem tentang konsep dosa besar dalam Islam. 
Berikut adalah beberapa alasan yang menjelaskan bagaimana Khawarij menganggap 
pelaku dosa besar sebagai kafir dan layak dibunuh (Kadir, 2023) : 

a. Dosa Besar sebagai Kekafiran: Khawarij percaya bahwa dosa besar adalah sama 
dengan kekafiran, sehingga pelaku dosa besar dianggap telah keluar dari Islam 
dan menjadi kafir. 

b. Tidak Ada Ampunan untuk Dosa Besar: Khawarij tidak percaya bahwa dosa 
besar dapat diampuni oleh Allah, sehingga mereka menganggap bahwa pelaku 
dosa besar tidak dapat diampuni dan harus dihukum mati. 

c. Kewajiban Membunuh Pelaku Dosa Besar: Khawarij percaya bahwa membunuh 
pelaku dosa besar adalah kewajiban bagi setiap Muslim, karena mereka telah 
menjadi kafir dan mengancam keselamatan masyarakat Muslim. 

d. Penggunaan Kekerasan sebagai Jalan: Khawarij menggunakan kekerasan sebagai 
jalan untuk menegakkan hukum Allah dan membersihkan masyarakat Muslim 
dari pelaku dosa besar. 

Pandangan Khawarij ini memicu konflik dan perpecahan dalam masyarakat 
Muslim karena: 
a. Mengkafirkan Orang Lain: Khawarij mengkafirkan orang lain yang tidak 

sependapat dengan mereka, sehingga memicu perpecahan dan konflik. 
b. Menggunakan Kekerasan: Khawarij menggunakan kekerasan untuk 

menegakkan hukum Allah, sehingga memicu kekerasan dan perpecahan. 
c. Tidak Ada Toleransi: Khawarij tidak memiliki toleransi terhadap orang lain yang 

tidak sependapat dengan mereka, sehingga memicu perpecahan dan konflik. 
Mengancam Keselamatan Masyarakat: Khawarij mengancam keselamatan 
masyarakat Muslim dengan menggunakan kekerasan dan mengkafirkan orang 
lain. 

Berikut adalah beberapa alasan yang menjelaskan bagaimana Khawarij 
menolak otoritas pemerintah dan mempromosikan pemberontakan bersenjata 
(Bangkit Nugraha et al., 2024) :  
a. Pemerintahan yang Tidak Islami: Khawarij percaya bahwa pemerintahan yang 

tidak Islami adalah tidak sah dan harus diganti dengan pemerintahan yang 
Islami. 

b. Kewajiban Memberontak: Khawarij percaya bahwa memberontak terhadap 
pemerintahan yang tidak Islami adalah kewajiban bagi setiap Muslim. 

c. Penggunaan Kekerasan sebagai Jalan: Khawarij menggunakan kekerasan 
sebagai jalan untuk mengganti pemerintahan yang tidak Islami dengan 
pemerintahan yang Islami. 

d. Tidak Ada Otoritas yang Sah: Khawarij tidak mengakui otoritas pemerintah 
yang tidak Islami, sehingga mereka tidak merasa terikat dengan hukum dan 
peraturan yang dibuat oleh pemerintah. 

Pandangan Khawarij ini memicu ketidakstabilan politik karena: 



a. Pemberontakan Bersenjata: Khawarij mempromosikan pemberontakan 
bersenjata terhadap pemerintahan yang tidak Islami, sehingga memicu 
kekerasan dan ketidakstabilan. 

b. Penolakan Otoritas Pemerintah: Khawarij menolak otoritas pemerintah, 
sehingga memicu kekacauan dan ketidakstabilan. 

c. Penggunaan Kekerasan sebagai Jalan: Khawarij menggunakan kekerasan 
sebagai jalan untuk mencapai tujuan politik, sehingga memicu kekerasan dan 
ketidakstabilan. 

d. Tidak Ada Dialog dan Negosiasi: Khawarij tidak percaya pada dialog dan 
negosiasi dengan pemerintahan yang tidak Islami, sehingga memicu kekerasan 
dan ketidakstabilan. 

2. Konsekuensi Keagamaan 
Khawarij memiliki interpretasi agama yang literal dan ekstrem, sehingga mereka 

menganggap diri sebagai satu-satunya kelompok yang benar (Rubini, 2018). 
Khawarij memiliki interpretasi literal terhadap Al-Qur'an dan Hadis, sehingga 

mereka menganggap bahwa setiap kata dan kalimat harus diartikan secara harfiah. 
Khawarij juga menolak ijtihad, yaitu proses penafsiran agama yang dilakukan oleh 
ulama, sehingga mereka menganggap bahwa hanya mereka yang memiliki kebenaran. 
Mereka menggunakan kekerasan sebagai sarana untuk menegakkan kebenaran, 
sehingga mereka menganggap bahwa mereka memiliki hak untuk membunuh orang-
orang yang tidak sependapat dengan mereka. Khawarij menganggap diri sebagai satu-
satunya kelompok yang benar, sehingga mereka menolak untuk menerima pendapat 
atau keputusan dari kelompok lain. 

Dampak dari interpretasi agama yang literal dan ekstrem tersebut dapat merusak 
hubungan antarindividu dan mengancam stabilitas sosial dan politik, menghalangi 
kemajuan dan pembangunan Masyarakat, menimbulkan ketakutan dan kecemasan di 
kalangan Masyarakat, serta memicu perpecahan dan konflik antar kelompok. 

Dalam menghadapi ekstremisme, penting untuk memahami akar masalahnya dan 
mengambil langkah-langkah untuk mencegahnya. Dalam hal ini interpretasi yang 
seimbang merupakan langkah yang tepat untuk mencegah terjadinya ekstremisme. 
Islam mengajarkan keseimbangan dan toleransi dalam beragama, interpretasi yang 
seimbang dapat membantu mencegah ekstremisme dan kekerasan, serta dialog dan kerja 
sama antaragama dan antarbangsa sangat penting untuk mencegah ekstremisme 
(Fahamsyah, 2022). 

a. Mereka menolak konsep rahmat dan kasih sayang dalam Islam, sehingga 
mempromosikan kekerasan dan terorisme. Khawarij menolak konsep rahmat 
Allah, yaitu kasih sayang dan belas kasihan Allah terhadap hamba-Nya. 
Menganggap diri sebagai hakim yang berhak menentukan siapa yang berhak 
masuk surga dan siapa yang berhak masuk neraka. Khawarij tidak percaya pada 
konsep ampunan, sehingga mereka menganggap bahwa dosa-dosa tidak dapat 
diampuni, dan menggunakan kekerasan sebagai sarana untuk menegakkan 
kebenaran, sehingga mereka mempromosikan terorisme dan kekerasan. Dampak 
penolakan rahmat dan kasih sayang dapat merusak hubungan antarindividu dan 
mengancam stabilitas sosial dan politik, menghalangi kemajuan dan 
pembangunan Masyarakat, menimbulkan ketakutan dan kecemasan di kalangan 
masyarakat, dan memicu perpecahan dan konflik antar kelompok. 

b. Khawarij juga memiliki pandangan yang berbeda tentang konsep dosa besar, 
sehingga mereka menganggap pelaku dosa besar sebagai kafir. Khawarij 



menganggap bahwa pelaku dosa besar harus dihukum mati atau diasingkan, 
karena mereka dianggap sebagai kafir. Mereka tidak percaya pada konsep 
ampunan, sehingga mereka menganggap bahwa dosa-dosa tidak dapat diampuni. 

 
3. Relevansi dalam Konteks Ekstremisme Modern (Latifa et al., 2025) 

a. Konsep dosa besar versi Khawarij masih relevan dalam konteks ekstremisme 
modern, seperti kelompok ISIS dan Al-Qaeda, karena mereka memiliki 
pandangan yang ekstrem dan literal terhadap agama. Mereka menganggap 
pelaku dosa besar sebagai kafir dan layak dibunuh, serta menggunakan kekerasan 
dan terorisme untuk mencapai tujuan politik dan agama. Kesamaannya dengan 
Khawarij adalah menggunakan takfir (mengkafirkan Muslim lain) sebagai alat 
untuk menjustifikasi kekerasan, menganggap diri sebagai satu-satunya kelompok 
yang benar dan semua kelompok lain sebagai salah, menggunakan kekerasan 
sebagai sarana untuk mencapai tujuan politik dan agama, menolak otoritas 
pemerintah dan mempromosikan pemberontakan bersenjata. 

b. Ekstremisme modern, seperti kelompok ISIS dan Al-Qaeda, memiliki pandangan 
eksklusif dan intoleran terhadap kelompok lain, sehingga memicu perpecahan 
dan konflik. Berikut adalah beberapa contoh (Ulum & Kurnia Utami, 2023) :  
a) Menganggap diri sebagai satu-satunya kelompok yang benar: Ekstremisme 

modern menganggap diri sebagai satu-satunya kelompok yang benar dan 
semua kelompok lain sebagai salah. 

b) Menolak dialog dan kerja sama: Ekstremisme modern menolak dialog dan 
kerja sama dengan kelompok lain, sehingga memicu perpecahan dan konflik. 

c) Menggunakan kekerasan sebagai sarana: Ekstremisme modern menggunakan 
kekerasan sebagai sarana untuk mencapai tujuan politik dan agama, sehingga 
memicu perpecahan dan konflik. 

d) Menghalangi hak-hak kelompok lain: Ekstremisme modern menghalangi hak-
hak kelompok lain, seperti hak untuk beribadah, berpendapat, dan 
berpartisipasi dalam politik. 

e) Memicu ketakutan dan kecemasan: Ekstremisme modern memicu ketakutan 
dan kecemasan di kalangan masyarakat, sehingga memicu perpecahan dan 
konflik. 

Dampak ekstremisme dapat merusak hubungan antarindividu dan mengancam 
stabilitas sosial dan politik, menghalangi kemajuan dan pembangunan Masyarakat, 
menimbulkan ketakutan dan kecemasan di kalangan Masyarakat, serta memicu 
perpecahan dan konflik antar kelompok. 
 

KESIMPULAN 
Kajian ini menunjukkan bahwa konsep dosa besar dalam perspektif Khawarij 

dibangun atas pemahaman teologis yang sangat ketat terhadap relasi iman dan amal. 
Bagi Khawarij, pelaku dosa besar dipandang telah keluar dari Islam dan berstatus kafir, 
sehingga kehilangan hak-hak keagamaannya baik di dunia maupun di akhirat. 
Pandangan ini lahir dari metode penafsiran tekstual yang cenderung literal serta 
pengabaian terhadap prinsip keseimbangan antara keadilan dan rahmat Tuhan. Secara 
teologis, doktrin tersebut melahirkan konsepsi iman yang rigid dan menutup ruang 
pertobatan, sementara secara sosial-politik berkontribusi pada fragmentasi umat, 
legitimasi kekerasan, dan instabilitas sosial. Analisis komparatif dengan aliran teologi 
Islam lainnya menunjukkan bahwa mayoritas ulama menolak praktik takfīr terhadap 



pelaku dosa besar demi menjaga keharmonisan umat dan prinsip kehati-hatian dalam 
penetapan status keimanan. Oleh karena itu, pemahaman kritis terhadap pemikiran 
Khawarij menjadi penting, tidak hanya sebagai kajian historis-teologis, tetapi juga 
sebagai upaya preventif dalam menghadapi reproduksi ideologi ekstremisme 
keagamaan di konteks kontemporer. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Bangkit Nugraha, Ariska Sara, Naila Nur Hikmah, Samsul Ma’arif, Izmi Nurul Azizah, 
Muhamad Parhan, & Nisrina Fitri Ghaida. (2024). Eksplorasi Sekte Khawarij Dan 
Impresinya Terhadap Ajaran Islam. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 2(2), 171–178.  

Connaway, L., & Radford, M. L. (2021). Research Methods in Library and Information Science. 
Libraries Unlimited. 

Dasuki, A., Palangka, I., Samman, R. M., Raya, I. P., Pauziah, H., Putri, M., Zesar, R., & 
Syafe’, R. (2025). Tafsir Ekstrem Kaum Khawarij Ketika Ayat Suci Dijadikan Alat 
Takfir. Jurnal Sains Student Research, 3(4), 158–170.  

Eunike, P., Kurnia Putrawan, B., Tinggi Teologi Bethel Bekasi, S., & Tinggi Teologi, S. 
(2021). Islamic Radicalism: History and a Case Study in the Indonesia Context. 
Jurnal Theologia, 32(2), 153–172.  

Fahamsyah, F. (2022). Takfir Dalam Perspektif Aliran-Aliran Teologi Islam. Jurnal Al-
Fawa’id : Jurnal Agama Dan Bahasa, 12(1), 1–14. 

Fawait, A., Mashuri, Arifin, Z., & Sa’diyah Fatichatus. (2025). SEJARAH Kemunculan 
Khawarij Dan Pemahamannya Tentang Hadis. Jma), 3(1). 

Ilham. (2019). Aliran-Aliran Khawarij Dan Pemikirannya. Jurnal Mimbar, 5(2), 117–126. 
Kadir, S. (2023). Telaah Kritis Teologi Islam Klasik Menuju Pemikiran Teologi Membumi Critical 

Study of Classical Islamic Theology Towards Grounded Theological Thoughts (Vol. 6).  
Kemenag RI. (2019). Al-Qur’an dan Terjemah. 
Latifa, D., Desnita, W., Hariandini, E., Aulia Najwa, S., Ramadhani, R., & Rio Putra, D. 

(2025). Aliran-Aliran Teologi Islam: Sejarah, Konstruk Pemikiran, Dan 
Perkembangan Doktrinal. Jurnal Pemikiran Dan Dinamika Ssosial, 1(2), 172–182.  

Masnawati, E. (2025). Nalar dan Dogma: Pertarungan Epistemologis antara Khawarij dan 
Mu’tazilah. Jurnal Studi Islam, 4(1), 22–31.  

Muktafi, M. (2024). Tauhid dan Pemikiran Islam. CV. Istana Agency. 
Mustofian, A. H. (2023). Analis Pemikiran Khawarij Dan Murji’ah (Pertentangan 

Paradigma Pemikiran Teologi Islam). Jambe: Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 5(2), 1–
9. 

Nasution, H. (1986). Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Yayasan 
Penerbit Universitas Indonesia. 

Rubini. (2018). Khawarij Dan Murji’ah Persfektif Ilmu Kalam. Jurnal Komunikasi Dan 
Pendidikan Islam, 7(1), 95–113. 

Sukring. (2016). Ideologi, Keyakinan, Doktrin Dan Bid’ah Khawarij: Kajian Teologi 
Khawarij Zaman Modern. Jurnal Theologia, 27(2), 411–430. 

Sulastri, & Khalimi. (2022). Konsep Pemahaman Aqidah Khawarij Dari Zaman Ke Zaman. 
Maslahah: Journal Of Islamic Studies, 1(2), 103–111. 

Suryani, K. (2022). Bahasa Peradaban dan Kebangsaan dalam Pemikiran Khawarij. Jurnal 
Dar El-Ilmi Unisda, 9(1). 

Ullah, A., & Rafiq, M. (2022). Education and Learning about Research Methodology: 
Views of LIS Authors in Pakistan. Information Development, SAGE Journals., 11(8), 
1–15.  



Ulum, M., & Kurnia Utami, L. (2023). Ilmu dalam Perspektif Islam dan Barat: Tinjauan 
Ontologi dan Epistemologi. In Jurnal Pendidikan Islam (Vol. 4, Issue 1). 

Zuhri, A. M. (2022). Ideologi Radikal dalam Islam: Doktrin Khawarij dalam Gerakan 
Islam Kontemporer. KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin, 
12(2), 227–244.  
  

 


