¢
L

7

g

:

Y
¥
™
"
1

| —

=
=

@ A (Journal Research and Education Studies)
é(' }‘ Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

L JURNAL MUDABBIR

-

Konsep Dosa Besar dalam Perspektif Khawarij: Analisis Teologis dan
Konsekuensinya

Devi Indah Sari’, Iklima Novriani2, Sandi Swasta Agung?, Muhammad Fadhli
Azmi4, Zulfahmi Lubis’, Muhammad Basri®
123456Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: devi331254018@uinsu.ac.id?, iklima331254038@uinsu.ac.id?,
sandi331254022@uinsu.ac.id3, muhammad331253057@uinsu.ac.id4,
zulfahmilubis@uinsu.ac.id5, muhammadbasriQuinsu.ac.id®

ABSTRAK

Pemahaman mengenai dosa besar merupakan salah satu isu fundamental dalam teologi Islam
yang memunculkan perbedaan tajam antarkelompok, khususnya dalam pandangan Khawarij.
Penelitian ini bertujuan menganalisis konsep dosa besar dalam perspektif Khawarij, landasan
teologis yang melatarbelakanginya, serta konsekuensi teologis, sosial, dan politik yang
ditimbulkannya, baik dalam konteks klasik maupun relevansinya terhadap ekstremisme
modern. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan (library
research) dengan menelaah sumber primer dan sekunder berupa kitab klasik, buku, serta artikel
jurnal ilmiah yang relevan. Data dikumpulkan melalui penelusuran literatur pada basis data
akademik seperti Google Scholar dan Garuda, kemudian dianalisis secara deskriptif-analitis dan
komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Khawarij memandang pelaku dosa besar
sebagai kafir yang keluar dari Islam akibat pemahaman literal terhadap nash dan relasi iman-
amal yang rigid. Doktrin ini melahirkan implikasi serius berupa praktik takfir, legitimasi
kekerasan, dan fragmentasi sosial. Sebaliknya, mayoritas aliran teologi Islam menolak
pandangan tersebut demi menjaga prinsip kehati-hatian dan kohesi umat. Penelitian ini
menegaskan pentingnya pemahaman kritis terhadap teologi Khawarij sebagai upaya preventif
menghadapi ekstremisme keagamaan kontemporer.

Kata kunci: Khawarij, Dosa Besar, Iman dan Amal, Takfir, Ekstremisme

ABSTRACT
The issue of major sins constitutes a fundamental discourse in Islamic theology that has generated
significant doctrinal differences among theological schools, particularly within the Khawarij tradition. This
study aims to examine the concept of major sins from the Khawarij perspective, its theological foundations,
and the resulting theological, social, and political consequences, both in classical contexts and in relation
to contemporary religious extremism. This research employs a qualitative library-based approach by
analyzing primary and secondary sources, including classical Islamic texts, scholarly books, and peer-
reviewed journal articles. Data were collected through systematic literature searches using academic
databases such as Google Scholar and Garuda, and subsequently analyzed using descriptive-analytical and


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:devi331254018@uinsu.ac.id
mailto:iklima331254038@uinsu.ac.id
mailto:sandi331254022@uinsu.ac.id
mailto:muhammad331253057@uinsu.ac.id
mailto:zulfahmilubis@uinsu.ac.id
mailto:muhammadbasri@uinsu.ac.id

comparative methods. The findings indicate that the Khawarij regard perpetrators of major sins as
unbelievers who have exited Islam, based on a literal interpretation of religious texts and a rigid conception
of the relationship between faith and deeds. This doctrine has led to practices of takfir, legitimization of
violence, and social fragmentation. In contrast, the majority of Islamic theological schools reject such views
in order to uphold prudence in faith judgment and maintain communal harmony. This study underscores
the importance of critically understanding Khawarij theology as a preventive measure against the
reproduction of religious extremism in contemporary settings.

Keywords: Khawarij, Major Sins, Faith and Deeds, Takfir, Religious Extremism

PENDAHULUAN

Pada dasarnya, Khawarij dalam sejarah teologi Islam dikenal memegang sikap
teologis yang tegas terhadap status moral dan iman: mereka memandang bahwa pelaku
dosa besar (misalnya pembunuhan sesama Muslim yang tidak berdasar, pelanggaran
nyata terhadap kewajiban agama seperti meninggalkan salat, atau menerima hukum
selain hukum Allah dalam perkara yang jelas) bisa dinyatakan keluar dari Islam (kafir)
jika dosa tersebut disertai sikap pembenaran atau penolakan terhadap ketentuan syariat.
Dengan demikian bagi kelompok Khawarij, bukan hanya aspek ritual yang menentukan
iman, melainkan kepatuhan praktis terhadap hukum Tuhan; pelanggaran berat yang
menjelaskan pengingkaran terhadap syariat dapat mengubah status seseorang dari
mukmin menjadi kafir dan ber implikasi pada sanksi teologis dan sosial. Pendekatan ini
sering dikaitkan dengan praktik takfir (mengkafirkan) yang tegas dan, dalam beberapa
varian ekstremnya, berujung pada legitimasi pengucilan atau bahkan tindakan keras
terhadap mereka yang dinilai menyimpang (Ilham, 2019).

Masalah yang muncul dari pandangan ini bersifat ganda: pertama, dari sisi
teologis dan normatif terdapat ketegangan antara prinsip keadilan teologis dan
kecenderungan ekstrem yakni kapan tepatnya sebuah dosa besar meniadakan
keimanan, dan siapa yang berhak menetapkan ketetapan demikian tanpa jatuh pada
kesewenang-wenangan. Ketidakjelasan kriteria dan otoritas takfir membuka ruang
interpretasi ekstrem yang rentan disalahgunakan. Kedua, dari sisi sosial-politikal, klaim
pengkafiran atas pelaku dosa besar dapat menimbulkan fragmentasi komunitas,
stigmatisasi, dan justifikasi kekerasan politik oleh kelompok yang mengadopsi sikap
Khawarij secara literal atau modern (mis. kelompok-kelompok takfiri kontemporer).
Akibatnya muncul masalah keamanan, polarisasi umat, serta tantangan bagi proses
rekonsiliasi dan penegakan hukum yang adil (Eunike et al., 2021).

Untuk mengatasi persoalan tersebut, beberapa solusi teologis dan praktis dapat
ditempuh. Secara teologis, diperlukan pendekatan hermeneutik dan kontekstual yang
menegaskan perbedaan antara dosa yang mengurangi kualitas moral dan doktrin yang
memang mengeluarkan seseorang dari iman serta menegaskan prinsip bahwa
pengkafiran adalah hal yang serius dan haruslah dilakukan dengan kriteria ketat, bukti
kuat, dan otoritas ilmu yang sahih. Secara institusional dan sosial, solusi meliputi: (1)
penguatan literasi keagamaan dan metodologi ijtihad di kalangan ulama dan pemuka
komunitas agar takfir tidak menjadi alat politik; (2) mekanisme penyelesaian hukum dan
disipliner internal yang bersandar pada prosedur syariah plus prinsip due process; (3)
upaya dialog lintas mazhab untuk meredam polarisasi; dan (4) program pencegahan
radikalisasi yang menargetkan narasi ekstrem yang menyalahgunakan doktrin Khawarij
untuk tujuan kekerasan. Kombinasi teori, pendidikan, dan kebijakan publik ini



diharapkan mengembalikan keseimbangan antara menjaga kemurnian doktrin dan
menjaga kohesi sosial(Fawait et al., 2025).

Berdasarkan kondisi teologis dan konsekuensi praktis di atas, penulis tertarik
melakukan kajian mendalam dengan judul: “Konsep Dosa Besar dalam Perspektif
Khawarij: Analisis Teologis dan Konsekuensinya”.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang di gunakan dalam penelitian ini adalah metode berbasis
studi literatur (library research). Metode penelitian library research adalah pendekatan
sistematis yang bertujuan mengumpulkan, menganalisis, dan mensintesis data atau
informasi dari berbagai sumber pustaka seperti buku, jurnal ilmiah, dokumen, serta
sumber digital tanpa melibatkan pengumpulan data lapangan secara langsung. Fokus
utamanya adalah pada telaah teoritis dan konseptual untuk menjawab permasalahan
penelitian berdasarkan literatur yang sudah ada (Connaway & Radford, 2021).
Menurut Ullah & Rafiq (Ullah & Rafig, 2022) metode penelitian kepustakaan
memerlukan kemampuan analisis kritis terhadap literatur agar peneliti mampu
mengidentifikasi kesenjangan teori dan mengembangkan model konseptual baru.
Prosesnya mencakup empat tahap utama: (1) identifikasi sumber, (2) pengumpulan
data literatur, (3) evaluasi isi pustaka, dan (4) sintesis hasil telaah. Dengan demikian
pada penelitian ini, peneliti akan mengelaborasi secara komprehensif referensi dari
buku, jurnal penelitian, dan sumber-sumber lainnya dengan database Google Scholar
dan Garuda untuk memperkaya data dan memperkuat pembahasan yang terbaru agar
relevan dengan topik pembahasan mengenai Konsep Dosa Besar dalam Perspektif
Khawarij: Analisis Teologis dan Konsekuensinya Sehingga pembahasan yang diangkat
memiliki kualitas dan mampu menjawab problematika-problematika yang saat ini
sedang terjadi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A.Konsep Dosa Besar dalam Pandangan Khawarij
1. Definisi dan Karakteristik Fundamental

Khawarij merupakan kelompok teologis Islam paling awal yang muncul pada
pertengahan abad pertama Hijriah, tepatnya setelah peristiwa Tahkim (arbitrase) antara
Ali bin Abi Thalib dan Mu'awiyah bin Abi Sufyan pada tahun 37 H/657 M. Kemunculan
mereka menandai babak baru dalam sejarah pemikiran teologis Islam, khususnya dalam
perdebatan tentang status pelaku dosa besar. Pandangan Khawarij yang ekstrem tentang
dosa besar (al-kaba'ir) tidak hanya membentuk identitas teologis mereka, tetapi juga
memiliki implikasi luas terhadap konsep-konsep fundamental dalam Islam seperti iman,
amal, dan keselamatan (Sulastri & Khalimi, 2022).

Nama "Khawarij" sendiri berasal dari kata kerja Arab "kharaja" yang berarti
"keluar", merujuk pada tindakan mereka yang keluar dari barisan Ali bin Abi Thalib
setelah menolak hasil arbitrase. Kelompok ini kemudian berkembang menjadi berbagai
sub-sekte seperti Azariqah, Najdat, Ibadiyah, dan Sufriyah, masing-masing dengan
variasi doktrin tertentu, namun tetap memiliki kesamaan fundamental dalam
pandangan mereka tentang dosa besar dan takfir (pengkafiran) (Sukring, 2016).

Khawarij memiliki doktrin yang sangat rigid mengenai hubungan antara iman
dan dosa. Prinsip teologis utama mereka adalah bahwa setiap Muslim yang melakukan
dosa besar (al-kaba'ir) secara otomatis keluar dari Islam dan menjadi kafir. Doktrin ini



dikenal dengan istilah "takfir bi al-ma'siyah" (pengkafiran karena kemaksiatan). Berbeda
dengan kelompok teologis Islam lainnya, Khawarij tidak mengakui adanya posisi
intermediate atau "manzilah bayna al-manzilatayn" (posisi di antara dua posisi)
sebagaimana diyakini oleh Mu'tazilah.

Menurut penelitian Watt (1973), pandangan takfiri Khawarij ini berakar pada
interpretasi literal mereka terhadap ayat-ayat Al-Qur'an, khususnya ayat-ayat yang
mengandung ancaman (wa'id) terhadap pelaku dosa. Mereka berpendapat bahwa iman
merupakan kesatuan yang tidak dapat dipisahkan antara keyakinan hati (tasdiq bi al-
qalb), pengakuan lisan (iqrar bi al-lisan), dan perbuatan anggota badan (amal bi al-
jawarih). Ketika salah satu komponen ini hilang atau rusak karena dosa besar, maka
keseluruhan iman menjadi batal (Zuhri, 2022).

Dosa besar dalam pandangan Khawarij mencakup spektrum yang sangat luas,
mulai dari dosa-dosa moral seperti zina, mencuri, membunuh tanpa hak, meminum
khamr, hingga dosa-dosa yang bersifat politis seperti tidak menerapkan hukum Allah
secara total, menerima arbitrase manusia dalam urusan agama, atau bahkan berbeda
pendapat dengan pemahaman Khawarij itu sendiri. Al-Baghdadi dalam karyanya "Al-
Farq bayn al-Firaq" mencatat bahwa Khawarij bahkan mengkafirkan para sahabat
terkemuka seperti Ali, Utsman, Mu'awiyah, dan para sahabat yang terlibat dalam Perang
Jamal dan Perang Siffin.

2. Metodologi Interpretasi Teks

Khawarij mendasarkan pandangan mereka pada pemahaman literal (zahiri)
terhadap nash-nash Al-Qur'an dan Hadis. Mereka sering merujuk pada ayat-ayat seperti
"Dan barangsiapa tidak memutuskan menurut apa yang diturunkan Allah, maka mereka itu
adalah orang-orang yang kafir" (QS. Al-Ma'idah: 44). Ayat ini dipahami secara mutlak tanpa
mempertimbangkan konteks turunnya ayat (asbab al-nuzul), atau ayat-ayat lain yang
menjelaskan tentang rahmat dan ampunan Allah (Zuhri, 2022).

Menurut Madelung (1985), masalah metodologis utama Khawarij adalah
kegagalan mereka dalam menerapkan prinsip-prinsip interpretasi yang komprehensif.
Mereka mengabaikan kaidah "al-jam' bayn al-adillah" (mengompromikan dalil-dalil
yang tampak bertentangan) dan lebih memilih interpretasi yang sesuai dengan
paradigma teologis mereka yang sudah terbentuk. Pendekatan selektif ini membuat
mereka mengabaikan ayat-ayat yang menekankan rahmat Allah, seperti "Sesungquhnya
Allah tidak mengampuni dosa syirik, dan Dia mengampuni segala dosa yang selain dari (syirik)
itu, bagi siapa yang dikehendaki-Nya" (QS. An-Nisa: 48).

Al-Syahrastani dalam "Al-Milal wa al-Nihal" menjelaskan bahwa Khawarij juga
menggunakan hadis-hadis tertentu untuk mendukung pandangan mereka, namun
dengan interpretasi yang kontroversial. Misalnya, mereka menggunakan hadis "Antara
seorang hamba dengan kekufuran dan kesyirikan adalah meninggalkan shalat" sebagai
dalil bahwa meninggalkan shalat secara mutlak mengkafirkan seseorang, tanpa
membedakan antara meninggalkan karena mengingkari kewajiban (juhud) atau karena
malas (tahawun) (Mustofian, 2023).

3. Implikasi Doktrin Khawarij terhadap Konsep Iman
Implikasi paling fundamental dari doktrin Khawarij adalah konsep iman sebagai
entitas yang utuh dan tidak dapat dibagi (jumla wahida). Dalam pandangan mereka,
iman tidak dapat bertambah atau berkurang (la yazid wa la yanqus), berbeda dengan



Ahlus Sunnah yang berpandangan bahwa iman dapat bertambah dengan ketaatan dan
berkurang dengan kemaksiatan (yazid bi al-ta'ah wa yanqus bi al-ma'siyah) (Kadir, 2023).

Konsekuensi logis dari pandangan ini adalah bahwa seseorang hanya dapat
berada dalam salah satu dari dua status yang mutually exclusive: mukmin sempurna
atau kafir total. Tidak ada gradasi di antara keduanya. Nasution (2011) menjelaskan
bahwa pandangan ini menciptakan dikotomi yang sangat tajam dalam masyarakat
Muslim, di mana seseorang sangat mudah kehilangan status keimanannya karena satu
kesalahan atau dosa.

Pandangan ini juga berimplikasi pada pemahaman tentang komponen iman. Bagi
Khawarij, keyakinan hati saja tidak cukup untuk menjadikan seseorang mukmin jika
tidak disertai dengan amal perbuatan yang sempurna. Ini berbeda dengan pandangan
Murji'ah yang memisahkan iman dari amal, dan juga berbeda dari Ahlus Sunnah yang
menjadikan amal sebagai bagian dari kesempurnaan iman (kamal al-iman) bukan
sebagai rukun atau esensi iman (asl al-iman) (Dasuki et al., 2025).

4. Implikasi terhadap Konsep Amal

Dalam sistem teologi Khawarij, amal bukan sekadar manifestasi atau buah dari
iman, tetapi merupakan penentu ontologis keislaman seseorang. Mereka mengadopsi
formula "al-iman huwa al-qawl wa al-amal" (iman adalah perkataan dan perbuatan), di
mana amal menjadi bagian integral dari definisi iman itu sendiri. Hilangnya amal atau
terjadinya amal yang bertentangan dengan syariat (dosa besar) berarti hilangnya iman
secara total (Mustofian, 2023).

Konsep ini memiliki implikasi praktis yang sangat signifikan. Pertama, ia
menciptakan perfeksionisme yang tidak realistis dalam kehidupan beragama. Manusia
yang pada fitrahnya adalah makhluk yang lemah dan rentan terhadap dosa, dituntut
untuk mencapai kesempurnaan mutlak dalam amal perbuatan. Satu kesalahan atau satu
dosa besar dapat menghapus seluruh kebaikan yang telah dilakukan sebelumnya dan
mengubah status seseorang dari mukmin menjadi kafir.

Al-Jabiri (2003) dalam analisisnya tentang pemikiran Islam klasik menjelaskan
bahwa pendekatan Khawarij terhadap amal ini mencerminkan mentalitas binary (4:4.)
yang tidak mengakui kompleksitas kehidupan manusia. Kehidupan spiritual dalam
pandangan mereka bukan merupakan perjalanan dengan pasang surut, tetapi
merupakan keadaan statis yang harus dipertahankan dengan sempurna.

5. Implikasi terhadap Konsep Keselamatan

Implikasi paling serius dari doktrin Khawarij adalah pandangan mereka tentang
keselamatan eskatologis. Mereka berpendapat bahwa pelaku dosa besar yang mati tanpa
taubat akan kekal dalam neraka (khulud fi al-nar), sama seperti orang kafir asli.
Pandangan ini berbeda secara diametral dengan Ahlus Sunnah yang meyakini bahwa
pelaku dosa besar dari kalangan Muslim, meskipun akan diazab, pada akhirnya akan
keluar dari neraka jika memiliki tauhid.

Konsep keselamatan dalam pandangan Khawarij sangat sempit dan eksklusif.
Hanya mereka yang hidup dalam ketaatan sempurna sesuai dengan interpretasi
Khawarij yang akan diselamatkan. Bahkan orang-orang yang secara umum diakui
sebagai Muslim saleh, jika tidak mengikuti manhaj Khawarij, tetap dianggap kafir dan
akan kekal dalam neraka (Masnawati, 2025).

Madelung (1985) menjelaskan bahwa soteriologi Khawarij ini mencerminkan
pemahaman yang sangat legalistik dan transaksional tentang hubungan manusia dengan



Tuhan. Keselamatan dipandang sebagai hasil langsung dari kepatuhan sempurna, bukan
sebagai anugerah dari rahmat Allah. Ini mengurangi pentingnya konsep rahmat
(rahmah), maghfirah (ampunan), dan syafa'ah (syafaat) yang sangat sentral dalam
teologi Islam mainstream.

B. Landasan Teologis dan Dalil Aliran Khawarij dalam Menetapkan Pelaku Dosa
Besar
1. Landasan Historis dan Teologis Khawarij

Persoalan teologis yang pertama kali muncul dalam sejarah Islam adalah masalah
iman dan kufur, dan persoalan ini pertama kali dimunculkan oleh aliran Khawarij.
Kemunculan Khawarij berakar dari persoalan politik yang kemudian berkembang
menjadi persoalan teologis. Pada mulanya, mereka adalah pendukung Ali bin Abi
Thalib, namun mereka keluar dan menentangnya karena Ali menerima tahkim (arbitrase)
sebagai penyelesaian persengketaan khilafah dengan Mu’awiyah bin Abi Sofyan.
Kelompok Khawarij memandang bahwa tindakan menerima tahkim adalah dosa besar
(Suryani, 2022). Mereka menghukumi kafir terhadap Ali, Mu’awiyah, Amr bin Ash, Abu
Musa al-Asy’ary, dan semua yang terlibat atau menyetujui arbitrase. Hal ini
berlandaskan firman Allah dalam QS. Al Ma’idah ayat 44 yang mereka gunakan sebagai
hujjah untuk menetapkan status kafir ini.

@ G50 ;i;’ GLISE ) Jpl réé & oes--

Artinya: Barangsiapa yang tidak memutuskan menurut apa yang diturunkan Allah, maka

mereka itu adalah orang-orang yang kafir (Kemenag RI, 2019).

Dari ayat ini mereka mengambil prinsip “La hukma Illa li Allah” (Tidak ada hukum
selain hukum Allah). Dengan prinsip ini, mereka menganggap bahwa menetapkan
hukum selain hukum Allah (yaitu Al-Qur'an, yang mereka yakini dilanggar dengan
menerima tahkim) adalah tidak sah dan seluruh yang terlibat jatuh dalam status kafir
(Muktafi, 2024). Kelompok Khawarij memandang bahwa sikap bijaksana pasukan Ali
untuk menerima tahkim melanggar syara’, disebabkan hasil keputusan yang dinilai
mengandung pengkhianatan dalam proses perundingan. Selanjutnya, Khawarij menilai
bahwa ini telah mendahulukan penggunaan akal manusia di atas hukum Allah SWT.,
sehingga ayat di atas menjadi dalih mereka menghukumi setiap yang terlibat dalam
tahkim adalah kafir, di samping peristiwa itu menyebabkan perpecahbelahan internal
umat Islam.

2. Doktrin Umum tentang Pelaku Dosa Besar (murtakib al-kabairah)

Ciri yang dominan dari Khawarij adalah watak ekstremitas dalam memutuskan
persoalan teologis, termasuk dalam penetapan status pelaku dosa besar. Adapun inti
ajaran Khawarij mengenai masalah ini sebagai berikut:

a. Status kafir berlaku untuk seluruh pelaku dosa besar (murtakib al-kabairah)
dianggap kafir. Ini berarti mereka keluar dari Islam atau murtad.

b. Konsekuensi dari status kafir bagi pelaku dosa besar dianggap bukan lagi seorang
Muslim, sehingga darahnya halal untuk dibunuh.

c. Dosa besar dimaksud meliputi penerimaan tahkim, berzina, membunuh sesama
manusia tanpa sebab yang sah, riba, durhaka pada sorang tua, dan memfitnah
wanita baik-baik

d. Iman menurut Khawarij bukan hanya percaya kepada Allah, tetapi harus
diimbangi dengan melaksanakan semua kewajiban yang ditetapkan agama. Jika



seseorang percaya kepada Allah tetapi mengerjakan perbuatan dosa, maka ia

disebut sebagai kafir (Nasution, 1986).

Meski secara universal Khawarij meyakini pelaku dosa besar adalah kafir, namun
setiap sekte memiliki pendapat dan tingkatan ekstremitas yang berbeda dalam
mendefinisikan “kafir”.

C. Perbedaan Pandangan Khawarij Mengenai Dosa Besar Dibandingkan Dengan

Aliran-Aliran Teologi Islam Lainnya

Aspek Khawarij Ahlus Sunnah Murji’ah Mu'tazilah
Perbandingan wal Jama’ah
Definisi Dosa Pelanggaran berat Dosa besar adalah Dosa besar Dosa besar
Besar terhadap perintah  perbuatan adalah adalah
Allah yang terlarang yang kesalahan pelanggaran
menunjukkan diancam moral, tetapi  serius yang
pengingkaran hukuman berat, tidak berdampak pada
terhadap hukum-  namun tidak berpengaruh  status keimanan
Nya menghilangkan terhadap pelakunya
iman status iman
Hubungan Iman harus Iman terdiri dari ~ Iman hanya Iman harus
Iman dan disertai amal; keyakinan, keyakinan dibuktikan
Amal amal merupakan ucapan, dan amal; hati; amal dengan amal;
unsur esensial amal tidak pelanggaran
iman menyempurnakan memengaruhi besar
iman iman meniadakan
status mukmin
Status Pelaku Kafir dan keluar Mukmin yang Mukmin Berada di posisi
Dosa Besar dari Islam fasik (imannya secara penuh  antara mukmin
tidak sempurna) dan kafir (al-
manzilah bayna al-
manzilatayn)
Konsekuensi Boleh dikafirkan, Tidak dikafirkan Tetap Tidak dikafirkan
di Dunia bahkan diperangi  dan tetap diperlakukan  secara sosial,
diperlakukan sebagai tetapi tidak
sebagai Muslim mukmin dianggap
mukmin
Konsekuensi  Kekal di neraka Di bawah Diserahkan Kekal di neraka
di Akhirat kehendak Allah sepenuhnya jika meninggal
(diampuni atau kepada Allah  tanpa tobat
diazab sementara)
Sikap Sangat ketat dan ~ Sangat hati-hati Menolak takfir Tidak melakukan
terhadap mudah melakukan dan menolak takfir, tetapi
Takfir takfir takfir memberi
sembarangan hukuman
eskatologis berat
Implikasi Cenderung Menjaga Berpotensi Menekankan
Sosial- melahirkan sikap ~ keseimbangan melahirkan rasionalitas dan
Teologis ekstrem, eksklusif, antara akidah dan sikap permisif keadilan, namun
dan konflik stabilitas sosial terhadap dosa dinilai

teologisnya keras




D. Konsekuensi Sosial, Politik, dan Keagamaan dari Penerapan Konsep Dosa Besar
Versi Khawarij di Masa Klasik dan Relevansinya dalam Konteks Ekstremisme
Modern

1.

Konsekuensi Sosial dan Politik

Khawarij menganggap pelaku dosa besar sebagai kafir dan layak dibunuh karena

mereka memiliki pandangan yang ekstrem tentang konsep dosa besar dalam Islam.
Berikut adalah beberapa alasan yang menjelaskan bagaimana Khawarij menganggap
pelaku dosa besar sebagai kafir dan layak dibunuh (Kadir, 2023) :

a.

Dosa Besar sebagai Kekafiran: Khawarij percaya bahwa dosa besar adalah sama
dengan kekafiran, sehingga pelaku dosa besar dianggap telah keluar dari Islam
dan menjadi kafir.

Tidak Ada Ampunan untuk Dosa Besar: Khawarij tidak percaya bahwa dosa
besar dapat diampuni oleh Allah, sehingga mereka menganggap bahwa pelaku
dosa besar tidak dapat diampuni dan harus dihukum mati.

Kewajiban Membunuh Pelaku Dosa Besar: Khawarij percaya bahwa membunuh
pelaku dosa besar adalah kewajiban bagi setiap Muslim, karena mereka telah
menjadi kafir dan mengancam keselamatan masyarakat Muslim.

Penggunaan Kekerasan sebagai Jalan: Khawarij menggunakan kekerasan sebagai
jalan untuk menegakkan hukum Allah dan membersihkan masyarakat Muslim
dari pelaku dosa besar.

Pandangan Khawarij ini memicu konflik dan perpecahan dalam masyarakat

Muslim karena:

a.

b.

Mengkafirkan Orang Lain: Khawarij mengkafirkan orang lain yang tidak
sependapat dengan mereka, sehingga memicu perpecahan dan konflik.
Menggunakan Kekerasan: Khawarij menggunakan kekerasan untuk
menegakkan hukum Allah, sehingga memicu kekerasan dan perpecahan.
Tidak Ada Toleransi: Khawarij tidak memiliki toleransi terhadap orang lain yang
tidak sependapat dengan mereka, sehingga memicu perpecahan dan konflik.
Mengancam Keselamatan Masyarakat: Khawarij mengancam keselamatan
masyarakat Muslim dengan menggunakan kekerasan dan mengkafirkan orang
lain.

Berikut adalah beberapa alasan yang menjelaskan bagaimana Khawarij

menolak otoritas pemerintah dan mempromosikan pemberontakan bersenjata
(Bangkit Nugraha et al., 2024) :

a.

Pemerintahan yang Tidak Islami: Khawarij percaya bahwa pemerintahan yang
tidak Islami adalah tidak sah dan harus diganti dengan pemerintahan yang
Islami.
Kewajiban Memberontak: Khawarij percaya bahwa memberontak terhadap
pemerintahan yang tidak Islami adalah kewajiban bagi setiap Muslim.
Penggunaan Kekerasan sebagai Jalan: Khawarij menggunakan kekerasan
sebagai jalan untuk mengganti pemerintahan yang tidak Islami dengan
pemerintahan yang Islami.
Tidak Ada Otoritas yang Sah: Khawarij tidak mengakui otoritas pemerintah
yang tidak Islami, sehingga mereka tidak merasa terikat dengan hukum dan
peraturan yang dibuat oleh pemerintah.

Pandangan Khawarij ini memicu ketidakstabilan politik karena:



a. Pemberontakan Bersenjata: Khawarij mempromosikan pemberontakan
bersenjata terhadap pemerintahan yang tidak Islami, sehingga memicu
kekerasan dan ketidakstabilan.

b. Penolakan Otoritas Pemerintah: Khawarij menolak otoritas pemerintah,
sehingga memicu kekacauan dan ketidakstabilan.

c. Penggunaan Kekerasan sebagai Jalan: Khawarij menggunakan kekerasan
sebagai jalan untuk mencapai tujuan politik, sehingga memicu kekerasan dan
ketidakstabilan.

d. Tidak Ada Dialog dan Negosiasi: Khawarij tidak percaya pada dialog dan
negosiasi dengan pemerintahan yang tidak Islami, sehingga memicu kekerasan
dan ketidakstabilan.

2. Konsekuensi Keagamaan

Khawarij memiliki interpretasi agama yang literal dan ekstrem, sehingga mereka
menganggap diri sebagai satu-satunya kelompok yang benar (Rubini, 2018).

Khawarij memiliki interpretasi literal terhadap Al-Qur'an dan Hadis, sehingga
mereka menganggap bahwa setiap kata dan kalimat harus diartikan secara harfiah.
Khawarij juga menolak ijtihad, yaitu proses penafsiran agama yang dilakukan oleh
ulama, sehingga mereka menganggap bahwa hanya mereka yang memiliki kebenaran.
Mereka menggunakan kekerasan sebagai sarana untuk menegakkan kebenaran,
sehingga mereka menganggap bahwa mereka memiliki hak untuk membunuh orang-
orang yang tidak sependapat dengan mereka. Khawarij menganggap diri sebagai satu-
satunya kelompok yang benar, sehingga mereka menolak untuk menerima pendapat
atau keputusan dari kelompok lain.

Dampak dari interpretasi agama yang literal dan ekstrem tersebut dapat merusak
hubungan antarindividu dan mengancam stabilitas sosial dan politik, menghalangi
kemajuan dan pembangunan Masyarakat, menimbulkan ketakutan dan kecemasan di
kalangan Masyarakat, serta memicu perpecahan dan konflik antar kelompok.

Dalam menghadapi ekstremisme, penting untuk memahami akar masalahnya dan
mengambil langkah-langkah untuk mencegahnya. Dalam hal ini interpretasi yang
seimbang merupakan langkah yang tepat untuk mencegah terjadinya ekstremisme.
Islam mengajarkan keseimbangan dan toleransi dalam beragama, interpretasi yang
seimbang dapat membantu mencegah ekstremisme dan kekerasan, serta dialog dan kerja
sama antaragama dan antarbangsa sangat penting untuk mencegah ekstremisme
(Fahamsyah, 2022).

a. Mereka menolak konsep rahmat dan kasih sayang dalam Islam, sehingga
mempromosikan kekerasan dan terorisme. Khawarij menolak konsep rahmat
Allah, yaitu kasih sayang dan belas kasihan Allah terhadap hamba-Nya.
Menganggap diri sebagai hakim yang berhak menentukan siapa yang berhak
masuk surga dan siapa yang berhak masuk neraka. Khawarij tidak percaya pada
konsep ampunan, sehingga mereka menganggap bahwa dosa-dosa tidak dapat
diampuni, dan menggunakan kekerasan sebagai sarana untuk menegakkan
kebenaran, sehingga mereka mempromosikan terorisme dan kekerasan. Dampak
penolakan rahmat dan kasih sayang dapat merusak hubungan antarindividu dan
mengancam stabilitas sosial dan politik, menghalangi kemajuan dan
pembangunan Masyarakat, menimbulkan ketakutan dan kecemasan di kalangan
masyarakat, dan memicu perpecahan dan konflik antar kelompok.

b. Khawarij juga memiliki pandangan yang berbeda tentang konsep dosa besar,
sehingga mereka menganggap pelaku dosa besar sebagai kafir. Khawarij



menganggap bahwa pelaku dosa besar harus dihukum mati atau diasingkan,
karena mereka dianggap sebagai kafir. Mereka tidak percaya pada konsep
ampunan, sehingga mereka menganggap bahwa dosa-dosa tidak dapat diampuni.

3. Relevansi dalam Konteks Ekstremisme Modern (Latifa et al., 2025)

a. Konsep dosa besar versi Khawarij masih relevan dalam konteks ekstremisme
modern, seperti kelompok ISIS dan Al-Qaeda, karena mereka memiliki
pandangan yang ekstrem dan literal terhadap agama. Mereka menganggap
pelaku dosa besar sebagai kafir dan layak dibunuh, serta menggunakan kekerasan
dan terorisme untuk mencapai tujuan politik dan agama. Kesamaannya dengan
Khawarij adalah menggunakan takfir (mengkafirkan Muslim lain) sebagai alat
untuk menjustifikasi kekerasan, menganggap diri sebagai satu-satunya kelompok
yang benar dan semua kelompok lain sebagai salah, menggunakan kekerasan
sebagai sarana untuk mencapai tujuan politik dan agama, menolak otoritas
pemerintah dan mempromosikan pemberontakan bersenjata.

b. Ekstremisme modern, seperti kelompok ISIS dan Al-Qaeda, memiliki pandangan
eksklusif dan intoleran terhadap kelompok lain, sehingga memicu perpecahan
dan konflik. Berikut adalah beberapa contoh (Ulum & Kurnia Utami, 2023) :

a) Menganggap diri sebagai satu-satunya kelompok yang benar: Ekstremisme
modern menganggap diri sebagai satu-satunya kelompok yang benar dan
semua kelompok lain sebagai salah.

b) Menolak dialog dan kerja sama: Ekstremisme modern menolak dialog dan
kerja sama dengan kelompok lain, sehingga memicu perpecahan dan konflik.

c¢) Menggunakan kekerasan sebagai sarana: Ekstremisme modern menggunakan
kekerasan sebagai sarana untuk mencapai tujuan politik dan agama, sehingga
memicu perpecahan dan konflik.

d) Menghalangi hak-hak kelompok lain: Ekstremisme modern menghalangi hak-
hak kelompok lain, seperti hak untuk beribadah, berpendapat, dan
berpartisipasi dalam politik.

e) Memicu ketakutan dan kecemasan: Ekstremisme modern memicu ketakutan
dan kecemasan di kalangan masyarakat, sehingga memicu perpecahan dan
konflik.

Dampak ekstremisme dapat merusak hubungan antarindividu dan mengancam
stabilitas sosial dan politik, menghalangi kemajuan dan pembangunan Masyarakat,
menimbulkan ketakutan dan kecemasan di kalangan Masyarakat, serta memicu
perpecahan dan konflik antar kelompok.

KESIMPULAN

Kajian ini menunjukkan bahwa konsep dosa besar dalam perspektif Khawarij
dibangun atas pemahaman teologis yang sangat ketat terhadap relasi iman dan amal.
Bagi Khawarij, pelaku dosa besar dipandang telah keluar dari Islam dan berstatus kafir,
sehingga kehilangan hak-hak keagamaannya baik di dunia maupun di akhirat.
Pandangan ini lahir dari metode penafsiran tekstual yang cenderung literal serta
pengabaian terhadap prinsip keseimbangan antara keadilan dan rahmat Tuhan. Secara
teologis, doktrin tersebut melahirkan konsepsi iman yang rigid dan menutup ruang
pertobatan, sementara secara sosial-politik berkontribusi pada fragmentasi umat,
legitimasi kekerasan, dan instabilitas sosial. Analisis komparatif dengan aliran teologi
Islam lainnya menunjukkan bahwa mayoritas ulama menolak praktik takfir terhadap



pelaku dosa besar demi menjaga keharmonisan umat dan prinsip kehati-hatian dalam
penetapan status keimanan. Oleh karena itu, pemahaman kritis terhadap pemikiran
Khawarij menjadi penting, tidak hanya sebagai kajian historis-teologis, tetapi juga
sebagai upaya preventif dalam menghadapi reproduksi ideologi ekstremisme
keagamaan di konteks kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Bangkit Nugraha, Ariska Sara, Naila Nur Hikmah, Samsul Ma’arif, Izmi Nurul Azizah,
Muhamad Parhan, & Nisrina Fitri Ghaida. (2024). Eksplorasi Sekte Khawarij Dan
Impresinya Terhadap Ajaran Islam. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 2(2), 171-178.

Connaway, L., & Radford, M. L. (2021). Research Methods in Library and Information Science.
Libraries Unlimited.

Dasuki, A., Palangka, I, Samman, R. M., Raya, I. P., Pauziah, H., Putri, M., Zesar, R., &
Syafe’, R. (2025). Tafsir Ekstrem Kaum Khawarij Ketika Ayat Suci Dijadikan Alat
Takfir. Jurnal Sains Student Research, 3(4), 158-170.

Eunike, P., Kurnia Putrawan, B., Tinggi Teologi Bethel Bekasi, S., & Tinggi Teologi, S.
(2021). Islamic Radicalism: History and a Case Study in the Indonesia Context.
Jurnal Theologia, 32(2), 153-172.

Fahamsyah, F. (2022). Takfir Dalam Perspektif Aliran-Aliran Teologi Islam. Jurnal Al-
Fawa'id : Jurnal Agama Dan Bahasa, 12(1), 1-14.

Fawait, A., Mashuri, Arifin, Z., & Sa’diyah Fatichatus. (2025). SEJARAH Kemunculan
Khawarij Dan Pemahamannya Tentang Hadis. Jma), 3(1).

[Tham. (2019). Aliran-Aliran Khawarij Dan Pemikirannya. Jurnal Mimbar, 5(2), 117-126.

Kadir, S. (2023). Telaah Kritis Teologi Islam Klasik Menuju Pemikiran Teologi Membumi Critical
Study of Classical Islamic Theology Towards Grounded Theological Thoughts (Vol. 6).

Kemenag RI. (2019). Al-Qur’an dan Terjemah.

Latifa, D., Desnita, W., Hariandini, E., Aulia Najwa, S., Ramadhani, R., & Rio Putra, D.
(2025). Aliran-Aliran Teologi Islam: Sejarah, Konstruk Pemikiran, Dan
Perkembangan Doktrinal. Jurnal Pemikiran Dan Dinamika Ssosial, 1(2), 172-182.

Masnawati, E. (2025). Nalar dan Dogma: Pertarungan Epistemologis antara Khawarij dan
Mu'tazilah. Jurnal Studi Islam, 4(1), 22-31.

Muktafi, M. (2024). Tauhid dan Pemikiran Islam. CV. Istana Agency.

Mustofian, A. H. (2023). Analis Pemikiran Khawarij Dan Murji'ah (Pertentangan
Paradigma Pemikiran Teologi Islam). Jambe: Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 5(2), 1-
9.

Nasution, H. (1986). Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Yayasan
Penerbit Universitas Indonesia.

Rubini. (2018). Khawarij Dan Murji'ah Persfektif Ilmu Kalam. Jurnal Komunikasi Dan
Pendidikan Islam, 7(1), 95-113.

Sukring. (2016). Ideologi, Keyakinan, Doktrin Dan Bid’ah Khawarij: Kajian Teologi
Khawarij Zaman Modern. Jurnal Theologia, 27(2), 411-430.

Sulastri, & Khalimi. (2022). Konsep Pemahaman Aqidah Khawarij Dari Zaman Ke Zaman.
Maslahah: Journal Of Islamic Studies, 1(2), 103-111.

Suryani, K. (2022). Bahasa Peradaban dan Kebangsaan dalam Pemikiran Khawarij. Jurnal
Dar El-Ilmi Unisda, 9(1).

Ullah, A., & Rafig, M. (2022). Education and Learning about Research Methodology:
Views of LIS Authors in Pakistan. Information Development, SAGE Journals., 11(8),
1-15.



Ulum, M., & Kurnia Utami, L. (2023). Imu dalam Perspektif Islam dan Barat: Tinjauan
Ontologi dan Epistemologi. In Jurnal Pendidikan Islam (Vol. 4, Issue 1).
Zuhri, A. M. (2022). Ideologi Radikal dalam Islam: Doktrin Khawarij dalam Gerakan

Islam Kontemporer. KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin,
12(2), 227-244.



