
4135 
 
 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir         ISSN: 2774-8391 

  

Konsep Mahabbah Dalam Pembentukan Akhlak dan Akidah Islami 
 

Krenniti Sundari1, Rafidatun Sahirah2, Farhan Abdul Ghani3, Muhammad Basri4, 
Zulfahmi Lubis5 

 

1,2,3,4,5Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,  Indonesia  
 

Email: krenniti331254003@uinsu.ac.id1,  rafidatun331254056@uinsu.ac.id2,   
farhan331254004@uinsu.ac.id3, muhammadbasri@uinsu.ac.id4, 

zulfahmilubis@uinsu.ac.id5 

 

ABSTRAK 
Tasawuf dalam tradisi Islam sebagai pembersihan jiwa dan pembinaan akhlak yang 
mendalam. Penelitian ini dilatarbelakangi oleh krisis spiritual masyarakat modern telah 
mengarahkan pada dunia yang mengabaikan dunia spiritual dengan tujuan surga di 
akhirat, dengan demikian akidah akhlak, etika cinta ilahi dan tasawuf kini menjadi 
asing bagi masyarakat modern saat ini. Melihat dampak krisis karakter dan akidah 
akhlak masyrakat akibat modernisasi, maka diharapkan problematika tersebut dapat 
teratasi dengan cinta Ilahi dan tasawuf yakni pensucian diri, menjernihkan pikiran dan 
akhlak untuk menjadi  manusia religius. Teknis pengumpulan data dalam penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan library esearch yang 
berupa data kepustakaan jurnal ilmiah, literatur dan buku-buku yang relevan dengan 
topik penelitian ini. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengkaji pembentukan karakter 
serta akidah dan akhlak yang tidak terlepas dari ajaran tasawuf melalui konsep cinta 
Ilahi. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan, mengetahui, dan memahami 
bagaimana konsep cinta Ilahi dalam tradisi tasawuf dapat membentuk dan 
memperkuat akidah berupa keyakinan kepada Tuhan, serta akhlak berupa sikap moral 
dan etika dalam kehidupan manusia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa cinta ilahi 
searah dengan pembentukan karakter baik dan dapat memperkuat keyakinan pada 
Allah dengan menerapkan tasawuf pensucian diri yang di barengi dengan etika dan 
ilmu yang benar. Kesimpulan penelitian ini menyatakan cinta ilahi dalam tasawuf yang 
dilengkapi dengan pensucian diri memiliki peran dan hal penting dalam kespritual 
manusia yang dapat memberikan pengaruh positif dalam hidup manusia terutama 
dalam pembentukan akidah akhlak. 
 
Kata Kunci: Mahabbah, Akhlak, Akidah Islam 
 
 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:krenniti331254003@uinsu.ac.id1
mailto:rafidatun331254056@uinsu.ac.id2
mailto:farhan331254004@uinsu.ac.id
mailto:muhammadbasri@uinsu.ac.id
mailto:zulfahmilubis@uinsu.ac.id


4136 
 
 

 

 
ABSTRACT 

 
Sufism in Islamic tradition is a cleansing of the soul and the development of profound morals. 
This research is motivated by the spiritual crisis of modern society that has led to a world that 
ignores the spiritual world with the goal of heaven in the afterlife, thus the moral faith, ethics of 
divine love and Sufism are now foreign to modern society today. Seeing the impact of the crisis of 
character and moral faith in society due to modernization, it is hoped that these problems can be 
resolved with divine love and Sufism, namely self-purification, clarifying the mind and morals to 
become a religious person. The data collection technique in this study uses a descriptive 
qualitative method with library research in the form of bibliographic data from scientific 
journals, literature and books relevant to this research topic. The purpose of this research is to be 
able to examine the formation of character and moral faith that cannot be separated from Sufism 
with the existence of divine love to describe, know and understand the concept of divine love in 
the Sufism tradition can form and strengthen faith in the form of beliefs and morals in the form 
of morals and ethics in humans. The research results show that divine love aligns with the 
formation of good character and can strengthen faith in God through the application of Sufism, 
self-purification, coupled with proper ethics and knowledge. The study concludes that divine love 
in Sufism, coupled with self-purification, plays a vital role in human spirituality and can have a 
positive influence on human life, particularly in the formation of faith and morals. 
 
Keywords: Mahabbah, Morals, Islamic Creed 
 

 

PENDAHULUAN 

 

  Cinta ilahi adalah salah satu konsep paling penting dalam berbagai tradisi 

spiritual dan agama. Istilah ini merujuk pada hubungan manusia dengan sumber 

tertinggi dengan Allah, Yang Maha Kuasa. Dari pandangan inilah muncul gagasan 

tentang etika cinta ilahi, yakni prinsip-prinsip moral, sikap batin, dan perilaku yang 

membimbing manusia dalam merespons kasih Allah serta mewujudkannya dalam 

tindakan nyata. Serta menjadikan cinta kepada Allah sebagai fondasi dalam 

mencintai sesama dan merawat lingkungan. Etika ini mengingatkan bahwa 

hubungan dengan Yang Ilahi seharusnya tercermin dalam tindakan nyata, bukan 

hanya dalam keyakinan batin. 

  Etika cinta ilahi tidak sekadar membahas rasa kasih atau pengabdian rohani, 

tetapi juga menyangkut pembentukan karakter, ketulusan hati, dan tanggung jawab 

etis yang tumbuh dari kesadaran akan keberadaan Allah SWT. Melalui etika ini, 

manusia didorong untuk memperbaiki diri, mencintai dengan murni, menjauhi 

tindakan yang merusak, serta menjadikan cinta kepada Allah sebagai dasar dalam 

mencintai sesama dan memelihara lingkungan. Karena itu, kajian mengenai etika 

cinta ilahi bukan hanya pembahasan teologis, tetapi juga renungan moral yang 

relevan dengan kehidupan masa kini, suatu usaha memahami bagaimana cinta yang 

bersumber dari Yang Ilahi dapat membentuk manusia yang lebih arif, penuh kasih, 

dan bermakna. 



4137 
 
 

 

 

   Sufisme atau mistisisme dalam pemikiran Louis Massignon tidak hanya 

memberikan wawasan mendalam tentang cinta Ilahi dan pengalaman sebagai cerita 

namun juga memberikan jembatan antara tradisi Islam dan kontes modern hal ini 

bisa digunakan untuk mengungkapkan konstitusi Massignon dan relevansinya dalam 

memahami mistisisme di era digital saat ini titik tradisi tasawuf atau dikenal dengan 

istilah mistisisme. Islam akhir-akhir ini dipelajari sebagai ilmu sebagai ilmu tasawuf 

mengajak orang untuk menyerap secara langsung ilmu pada sebuah dalil Allah 

dalam konteks ini mastion memberikan kontribusi signifikan terhadap pemahaman 

mistisme melalui analisis dan intensifikasi dalam terhadap spesifik klasik terutama 

karya-karya Ahad yang cukup banyak dijelaskan cinta Ilahi atau jejak seseorang 

berjumpa dengan Allah. Mistisisme atau sufisme juga merupakan perjalanan atau 

hubungan  transpenden antara manusia dan Allah.  

   Guncangan globalisasi berdampak besar terhadap masyarakat tindakannya 

memberikan dampak positif namun juga disukai dengan masalah digital yang 

menciptakan polarisasi sosial vitalitas maka ajaran-ajaran Sufi serta pengetahuan 

tentangnya diperlukan untuk menjaga tantangan saat ini. cinta Ilahi menurut Al-

Hallj pelebur totalitas diri dalam realisas Ilahi yang kemudian dapat melahirkan jiwa 

spiritualitas secara totalitas dengan diri yang suci tanpa maksiat yang telah 

dilakuakn oleh seorang hamba, namun pada dasarnya manusia tidak lepas dari 

kesalahan dan dosa maka dari itu penting untuk mensucikan diri agar dapat selalu 

di jalan lurus cahaya Allah SWT untuk keterangan di dunia dan akirat. (Joma and 

Subekti 2025) 

    Tasawuf adalah bagian dari ajaran Islam yang berfokus pada pensucian jiwa 

dan pengembangan moral individu melalui pengendalian diri dari nafsy duniawi. 

Ajaran ini telah berkembang seiring waktu dan mencakup berbagai aliran serta 

pemikiran dari para tokoh besar, salah satunya adalah Abdul Qadir. Tasawuf tidak 

hanya berbicara mengenai aspek spiritual, tetapi juga berperan penting dalam 

pembentukan akhlak atau moral individu terutama melalui konsep etika keutamaan 

yang diusung dalam berbagai ajarannya. Etika keutamaan ini bertujuan untuk 

memperbaiki perilaku individu agar mencapai kesempurnaan jiwa dan moral.  

     Etika berfokus pada pengembangan karakter manusia melalui pembiasaan 

sifat-sifat baik, yang berbeda dengan etika dentologis yang lebih menekankan pada 

kewajiban moral. Dalam tasawuf Abdul Qadir Al-Jailani, etika etika keutamaan 

menuntun seseorang menuju puncak kebaikan dengan menghayati nilai-nilai 

moralyang luhur, seperti taubat, zuhud, tawakal, sabar, kejujuran, syukur, dan ridha. 

Konsep ini sejalan dengan ajaran Islam yang memandang pentingnya pembentukkan 

karakter yang baik sebagai bagian dari kesempurnaan iman. Tasawuf tersebut 

relevan dengan manusia zaman modern sekarang yang saat ini dihadapi berbagai 

tantangan moral. Ditengah arus modernasasi yang sering kali menjauhkan manusia 



4138 
 
 

 

dari nilai-nilai spiritual, maka dengan tasawuf dapat menjadikan manusia kembali 

pada jalan yang benar. (Sofa et al. 2025) 

Perkembangan era yang ditandai oleh kemajuan dalam teknologi dan informasi 

memiliki dampak signifikan terhadap cara hidup masyarakat, termasuk generasi muda. 

Di tengah kemajuan ini, krisis moral dan spiritual menjadi tantangan serius yang tidak 

dapat diabaikan. Maka kecerdesan spiritual tidak hanya terbatas pada hubungan 

vertikal antara manusia dengan Allah, tetapi juga mencakup kesadaran akan jati diri, 

keteguhan moral, kepekaan sosial, serta kemampuan untuk mengwujudkan nilai-nilai 

kebaikan dalam kehidupan sehari-hari, salah satu pendekatan yang dinilai efektif 

dalam pembentukan dimensi ini adalah melalui pengalaman akhlak tasawuf. 

Pendidikan akhlak tasawuf yang mereka ajarkan menekankan pada pembentukkan 

karakter dan etika, bukan sekedar pengalaman simbolis ritual. Tujuan utamanya adalah 

membangun keharmonisan dalam interaksi sosial melalui nilai-nilai akhlakul karimah, 

seperti saling menjaga, saling menghormati, dan bekerja sama demi kebaikan bersama.  

Dengan tasawuf tak lepas dari etika Ilahi sebagai tujuan seorang hamba dapat 

menapaki jalan spiritual yang lebih dalam, sehingga hatinya mampu menyakskan 

kebesaran dan keagungan Allah SWT. Sementara pada tingakatan tertinggi, yakni 

ma’rifat, individu mencapai kedekatan hakiki dengan Allah. Dengan cinta pada Allah 

dengan memenuhi etika tanpa kecerobohan akan mencapai kesadaran akan kehadiran 

Allah senantiasa hadir dalam setiap aspek kehidupan, menjadikan seseorang hidup 

dalam dimensi spiritual yang menyatu dengan nilai-nilai ilahiyah. Dalam proses ini, 

nilai-nilai akhlak mulia diinternalisasikan kedalam jiwa manusia melalui pendekatan 

pendidikan yang beroriestasi pada peningkatan keimanan dan ketakwaan. (Susi 

Puspita Sari, Jamal 2025) 

Penelitian ini dilakukan untuk mengkaji secara lebih mendalam konsep etika 

cinta Ilahi dalam tasawuf, serta menganalisis pengaruhnya terhadap pembentukan 

akidah akhlak. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis library research, 

dengan menganalisis literatur klasik dan kontemporer mengenai tasawuf, etika, dan 

pendidikan akhlak. Diharapkan, penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang 

komprehensif tentang bagaimana nilai-nilai cinta Ilahi dapat diintegrasikan ke dalam 

proses pembinaan spiritual dan moral dalam kehidupan modern. 

Adapun tujuan penelitian ini yaitu agar dapat mengkaji pembentukan karakter 

dan akidah akhlak yang tidak lepas dari tasawuf dengan adanya cinta Ilahi untuk 

mendeskripsikan, mengetahui dan memahami konsep cinta Ilahi dalam tradisi tasawuf 

dapat membentuk dan memperkuat akidah berupa keyakinan dan akhlak berupa 

moral dan etika pada manusia. Dan manfaat penelitian ini adalah memperkenalkan 

konsep cinta Ilahi sebagai motivasi moral yang dapat meningkatkan kualitas ibadah, 

perilaku, dan kesadaran etis dalam kehidupan sehari-hari, memberikan pemahaman 

yang lebih komprehensif tentang hubungan antara etika cinta Ilahi dan akidah akhlak, 

sehingga menambah literatur akademik mengenai integrasi antara dimensi spiritual 

(tasawuf) dan dimensi moral (akhlak), memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang 



4139 
 
 

 

tasawuf, khususnya terkait konsep cinta Ilahi (mahabbah) sebagai salah satu nilai etis 

dalam perjalanan spiritual dan menjadi rujukan bagi penelitian berikutnya yang ingin 

mengkaji aspek tasawuf, etika, dan akhlak dari perspektif yang lebih mendalam atau 

komparatif. 

. 

 

METODE PENELITIAN 

 

 Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan melakukan 

pengumpulan data kepustakaan (library research) Studi kepustakaan dilakukan dengan 

menghimpun berbagai sumber yang relevan dengan topik penelitian, seperti jurnal 

ilmiah, literatur, dan karya para penulis. Pengumpulan data ini bertujuan memperoleh 

informasi teoritis sehingga peneliti memiliki dasar teori yang kuat untuk menghasilkan 

temuan ilmiah yang tepat. Dalam proses penelitian, dikumpulkan berbagai bahan dan 

data yang berkaitan dengan fokus kajian, terutama dari jurnal, literatur, serta buku-

buku yang sesuai dengan tema penelitian. 

Penelitian kualitatif deskriptif dilakukan untuk menjelaskan penelitian yang ada 

tanpa memberikan manipulasi data yang telah diteliti dengan library research. 

Fokusnya adalah memberikan pemahaman yang jelas dan apa adanya tentang objek 

penelitian. Pendekatan ini menekankan pada makna, konteks, dan interpretasi data 

secara natural, hasilnya berupa uraian yang jelas, runtut, dan detail tentang kondisi 

yang diteliti sesuai dengan judul penelitian. Peneliti mengumpulkan data secara alami, 

kemudian menggambarkan hasilnya secara sistematis sehingga pembaca dapat 

memahami keadaan, pola, dan makna yang muncul dari data tersebut. (Siti Hanyfah 

2022) 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

A. Makna Mahabbah 

Menurut Ibn ‘Arabi watak etika dalam Islam itu tidak terbatas pada hubungan 

manusia dengan sesama. Lebih dari itu etika bertitik tolak pada faham universalitas 

Islam tentang Tuhan “rab”, alam “al-kaun”, dan manusia “al-insan”. Menurut al-Razi, 

bahwa hubungan tauhid dan etika seperti keterkaitan baik dan buruknya akklak atau 

etika yang sangat bergantung pada bersih dan kotornya jiwa dan mencerminkan 

kualitas dari iman dan tauhid itu sendiri. (Munji 2014) 

Tasawuf merupakan ajaran Islam yang mempelajari tentang bagaimana 

membersihkan diri dari perbuatan maksiat atau dosa agar dapat mendekatkan diri 

kepada Allah sang pencipta. Menurut Santo Agustinus seseorang dapat mengenal 

sesuatu hanya sesuai dengan cintanya kepadanya. Tasawuf jika dilihat dari aspek 

sejarah merupakan bagaimana amalan dan ajaran Rasulullah Saw dan para sahabat, di 



4140 
 
 

 

mana ajaran tasawuf sebagai jembatan dalam pendekatan kepada Allah Swt. dan 

mengajarkan bagaimana pentingnya komunikasi terhadap-Nya. Selain itu, tasawuf 

sangat erat hubungannya dengan zuhud, yang bermakna sifat untuk meninggalkan 

segala hal bersifat duniawi dan kesenangan material yang fana. (Yanti and Bahagia 

2023) 

Sebagai zat yang menanamkan cinta, Allah Swt mensunnahkan kepada seluruh 

makhluk-Nya memiliki rasa cinta. Sebagai makhluk yang telah diberi rasa cinta, 

seharusnya manusia mencintai Yang Maha Pencipta. Sebagaimana yang diperintahkan 

Allah dalam Firman-Nya: 

 ُ َ فَاتَّبِعُوْنيِْ يُحْببِْكمُُ اللّٰه حِيْمٌ قلُْ اِنْ كُنْتمُْ تحُِبُّوْنَ اللّٰه ُ غَفُوْرٌ رَّ    ٣١ وَيغَْفِرْ لَكمُْ ذُنوُْبَكمُْ ۗ وَاللّٰه

Artinya: Katakanlah (Nabi Muhammad), “Jika kamu mencintai Allah, ikutilah aku, niscaya 

Allah akan mencintaimu dan mengampuni dosa-dosamu.” Allah Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang ( Al-Imron Ayat 31 ) 

 Berdasarkan ayat tersebut, jelas bahwa seorang mukmin yang telah merasakan 

lezatnya iman di dalam hatinya, ia akan mencurahkan segala cintanya hanya kepada 

Allah Swt. karena ia telah meyakini bahwa zat Tuhanlah yang Maha Sempurna, Maha 

Indah dan Maha Agung. Tak ada satupun selain Dia yang memiliki kesempurnaan 

sifat-sifat tersebut. Maka, dengan ketulusan iman yang sejati itulah akan melahirkan 

kesadaran, bahwa hanya ajaran Allah-lah yang harus diikuti. Cinta ialah kemurnian, 

cinta itu ialah nilai-nilai yang terdapat dalam hati seseorang yang tidak bisa dibohongi 

oleh sesuatu, namun cinta yang paling murni dan yang paling utama ialah cinta  

terhadap Allah  

 Cinta dalam tasawuf dikenal dengan istilah mahabbah, yang berasal dari kata 

Arab hubb, yang bermakna kasih sayang yang mendalam. Para sufi mengajarkan bahwa 

cinta sejati adalah cinta kepada Allah, yang melampaui segala bentuk cinta duniawi. 

Menurut Al-Ghazali, cinta kepada Allah adalah puncak dari perjalanan spiritual, di 

mana seorang hamba mencinta-Nya tanpa syarat dan tanpa mengharapkan imbalan 

Ibn ‘Arabi memandang cinta (al-ḥubb) sebagai rahasia terdalam penciptaan. 

Menurutnya, alam semesta diciptakan karena cinta Allah untuk dikenal, sebagaimana 

tercermin dalam konsep tajallī (penyingkapan diri Ilahi). Oleh karena itu, cinta kepada 

Allah bukan sekadar akibat dari iman, melainkan merupakan hakikat eksistensi 

manusia itu sendiri. Keberadaan manusia, dalam pandangan Ibn ‘Arabi, berakar pada 

relasi cinta antara Sang Pencipta dan makhluk-Nya. 

Dalam tradisi tasawuf, khususnya sebagaimana dijelaskan Ibn ‘Arabi, cinta Ilahi 

memiliki tingkatan-tingkatan sesuai dengan kedalaman kesadaran spiritual manusia. 

Pertama, cinta umum (maḥabbah ‘āmmah), yaitu cinta naluriah yang dimiliki setiap 

manusia kepada Allah, yang tampak dalam rasa syukur atas nikmat, perlindungan, dan 

kasih sayang-Nya. Cinta ini masih terkait dengan kesadaran akan manfaat dan 

pemberian Allah kepada manusia. 

Kedua, cinta khusus (maḥabbah khāṣṣah), yaitu cinta yang tumbuh melalui 

perenungan mendalam terhadap keagungan, keindahan, dan kesempurnaan sifat-sifat 



4141 
 
 

 

Allah. Pada tingkatan ini, seorang hamba mencintai Allah bukan semata karena 

nikmat-Nya, tetapi karena mengenal dan menyadari keindahan Dzat dan sifat-sifat 

Ilahi. 

Ketiga, cinta yang sangat khusus (maḥabbah khāṣṣat al-khāṣṣah), yaitu cinta murni 

tanpa syarat, di mana hati seorang pecinta telah terbebas dari segala keinginan selain 

Allah. Pada tingkat ini, cinta tidak lagi digerakkan oleh harapan pahala atau ketakutan 

akan siksa, melainkan semata-mata karena Allah itu sendiri. Tokoh sufi seperti Rābi‘ah 

al-‘Adawiyyah sering dijadikan contoh nyata dari cinta pada tingkatan ini, sebagaimana 

ungkapannya bahwa ia menyembah Allah bukan karena takut neraka atau 

mengharapkan surga, tetapi karena cinta yang tulus kepada-Nya. 

 

B. Konsep Akidah dan Akhlak 

Secara etimologis, kata akidah berasal dari bahasa Arab ‘aqada yang berarti 

ikatan. Dalam konteks ini, akidah merujuk pada sesuatu yang diyakini oleh hati dan 

nurani, yaitu keyakinan yang dipegang teguh sebagai kebenaran oleh seseorang. 

Sedangkan secara istilah, akidah adalah keyakinan yang tertanam kuat dalam jiwa dan 

tidak mudah tergoyahkan. Keyakinan tersebut akan mempengaruhi seluruh aspek 

kehidupannya, sehingga segala tindakan dan ucapannya mencerminkan apa yang ia 

percayai. 

Menurut Sinaga, istilah “Akhlak” bermula pada bahasa Arab yaitu kata 

”khuluqu” yang berarti budi pekerti, sifat, atau perilaku seseorang. Akhlak dalam 

pengertiannya merujuk pada kondisi batin atau pikiran yang mendorong seseorang  

bertindak secara spontan, tanpa perlu berpikir panjang atau mempertimbangankan 

terlebih dahulu. (Attaqwa, Nofianto, and Syaifuddin 2025) 

Akidah diibaratkan sebagai pondasi bangunan. Sehingga akidah harus 

dirancang dan dibangun terlebih dahulu dibanding bagian-bagian lain. Akidah pun 

harus dibangun dengan kuat dan kokoh agar tidak mudah goyah yang akan 

menyebabkan bangunan menjadi runtuh. Bangunan yang dimaksud di sini adalah 

Islam yang benar, menyeluruh, dan sempurna. Berbicara mengenai akidah tentunya 

tidak lengkap tanpa disertai akhlak. Akhlak adalah wujud realisasi dan aktualisasi diri 

dari aqidah seseorang. 

Akidah dan akhlak sangat erat kaitannya. Akidah yang kuat dan benar tercermin 

dari akhlak terpuji yang ia miliki, dan sebaliknya. Dalam konsepsi Islam, akidah akhlak 

tidak hanya sebagai media yang mencakup hubungan manusia dengan Allah Swt, 

tetapi juga mencakup hubungan manusia dengan sesamanya ataupun dengan alam 

sekitarnya karena sejatinya Islam adalah rahmatan lil ‘aalamin. (Wahyudi 2017). 

 

C. Cinta Ilahi dalam Tasawuf dan Pengaruhnya terhadap Pembentukan Akidah 

Akhlak 

Menyadari besarnya tantangan yang dihadapi oleh manusia pada 

perkembangan era globalisasi maupun era disrupsi, maka hal ini menjadi perhatian 



4142 
 
 

 

penting mengingat hal ini akan mempengaruhi pembentukan karakter generasi muda 

yang merupakan penerus bangsa di kemudian hari. Era disrupsi memberikan 

kemudahan dalam mengakses informasi secara cepat, maka apabila hal tersebut tidak 

difilter dengan baik akan memiliki dampak besar terhadap pembentukan akidah dan 

akhlak manusia. Maka salah satu upaya yang harus dilakukan adalah dengan 

mendekatkan diri kepada Allah Swt agar hidup terus berada pada jalan yang benar dan 

terarah. Dengan demikian dengan adanya beribadah seorang hamba pada Allah bukan 

hanya karena takut pada neraka dan mengharap akan surga meliankan karena cinta 

pada sang Ilahi Rabb Allah SWT. (“Fiqron, 2023) 

Dalam hal ini, jalan menuju cinta ilahi pada dasarnya adalah jalan menuju Tuhan 

itu sendiri. Yang demikian disebabkan karena mencintai Tuhan berarti mengetahui 

sang kekasih dengan berbagai sifat-sifat agung-Nya. Rumi menegaskan bahwa untuk 

menapaki jalan menuju Tuhan tersebut seseorang harus mentaati semua perintah dan 

larangan Tuhan. 

Dalam praktiknya, perjalanan menuju Tuhan haruslah dibarengi dengan aspek 

esoterik dari agama yang berupa penyucian jiwa yang merupakan titik tekan dari 

tasawuf itu sendiri. Karenanya secara logika hati ialah jembatan penghubung antara 

manusia kepada cinta ilahi, Rumi menekankan akan pentingnya transformasi batin 

sebagai upaya untuk menjernihkan hati sehingga dapat menerima pancaran cahaya 

Tuhan. Karenanya dalam upaya membentuk akidah maupun akhlak manusia 

diperlukan adanya usaha dari seorang hamba untuk meraih cinta Allah yakni dengan 

mensucikan dirinya dari perbuatan perbuatan dosa dan berusaha untuk selalu taat 

kepada perintah Allah Swt. (Nafiudin 2024) 

Cinta ilahi menurut Jalal Al-Din Al-Rumi merupakan tujuan akhir dari 

perjalanan spiritual seorang manusia. Cinta ilahi merupakan jenis cinta yang hanya 

ditunjukkan kepada Tuhan sebagai sumber dari segala bentuk cinta, yang bersifat 

abadi, murni dan tanpa syarat. Jalaluddin Rumi menggambarkan jenis cinta ini melalui 

simbol dan metafora hubungan antara pecinta (‘āsyiq) dan yang dicintai (ma‘syūq). 

Dalam cinta tersebut, manusia mencapai kesadaran bahwa Tuhan adalah satu-satunya 

realitas sejati, sementara selain-Nya hanyalah pantulan dari kehendak dan kasih-Nya. 

Oleh karena itu, setiap peristiwa kehidupan—baik yang menghadirkan kebahagiaan 

maupun penderitaan—dipahami sebagai sarana Ilahi untuk mendidik, membersihkan, 

dan mendekatkan hamba kepada-Nya. Bagi Rumi, penderitaan bukanlah tanda 

keterpisahan dari Tuhan, melainkan bentuk cinta Ilahi yang tersembunyi, karena 

melalui pengalaman itulah manusia dibimbing menuju kesempurnaan spiritual dan 

penyatuan dengan Sang Kekasih. 

Cinta ilahi digambarkan oleh Jalal Al-Din Al-Rumi sebagai api yang membakar 

ego dan nafsu duniawi, sehingga jiwa akan menjadi murni dan siap bersatu dengan 

Tuhan. Tahapan ini akan menjadi proses terakhir dalam penyatuan serta 

pengungkapan cinta, Dalam hal ini, mengejar cinta Allah adalah tujuan yang utama. 

Melalui usaha untuk selalu dekat dengan Nya dan menjauhkan diri dari nafsu duniawi. 



4143 
 
 

 

Hal ini sejalan dengan pengaplikasian akidah dan akhlak itu sendiri, yakni seseorang 

yang memiliki akidah ataupun keimanan yang baik yang dilandasi dengan rasa cinta 

kepada Allah Swt. maka ia akan fokus dalam mencari keridhaan Allah dan tidaklah 

menganggap dunia sebagai tujuan utama. Dan hal tersebut juga akan terlihat dari 

bagaimana akhlaknya baik terhadap Allah maupun terhadap sesama makhluk. 

(Suciana and Encung 2025) 

Salah seorang sufi wanita bernama Rabi’ah al-Adawiyah, memiliki konsep ajaran 

tasawuf tentang cinta (al-habb) atau Muhabbah. Ahabba, yuhibbu, dan muhabatan, 

yang secara harfiah berarti “mencintai secara mendalam”. Jalan menuju puncak 

mahabbah banyak maqamat, atau tahapan, yang harus diselesaikan sebelum seseorang 

dapat mencapai tingkat kesempurnaan, atau mahabbah. (Anggraini et al. 2024). Konsep 

dan ajaran cinta Rabi’ah memiliki makna dan hakikat yang terdalam dari sekedar cinta. 

Cinta kepada Allah sulit dijelaskan dengan kata-kata. Bahkan kaum sufi, almahabbah 

tidak lain dalah sebuah maqam. Maqam adalah situasi atau jenjang yang harus dilalui 

oleh para penemph jalan Ilahi untuk mengharapkan Ridho Allah SWT. (Rabi Al, 

Miftahul 2019, n.d.) 

Imam Al-Ghazali menempatkan mahabbah sebagai puncak seluruh maqamat. 

Sedangkan maqam tobat, zuhud, sabar, tawakkal, dan ridha adalah pendahuan, dan 

ittihad adalah hanya pengikut dan lanjutan dari cinta. Imam Al-Ghazali menyatakan 

bahwa taat kepada Allah adalah konsekuensi dari mahabbah dan buahnya. Beliau juga 

mengemukakan bahwa cinta itu tidak terbayang kecuali setelah tahu dan mengenal 

obyeknya, karena manusia tidak akan mencintai sesuatu kecuali setelah mengenalnya. 

Maqamat merupakan salah satu konsep yang digagas oleh sufi yang berkembang 

paling awal dalamm seajrah tasawuf Islam untuk melampaui tahapan spiritual menuju 

Allah SWT. (Rohmah, n.d. 2021). Pernyataan tersebut sesuai dengan pepatah cinta yang 

menyatakan bahwa tak kenal maka tak cinta. Seiring dengan ungkapan tersebut, dapat 

dipahami bahwa ma’rifat itu mesti lebih dulu terjadi sebelum mahabbah. Mahabbah 

merupakan rasa murni, n amun cinta paling murni yaitu cinta pada Allah SWT. (Viani 

et al., n.d. 2022).  

Adapun tanda-tanda cinta hamba kepada Allah menurut Imam Al-Ghazali 

adalah: 

1. Mencintai pertemuan dengan yang dicintai dengan jalan kasyaf (terbukanya 

tabir penghalang) dan mujahadah (sungguh-sungguh dalam melaksanakan 

perintah Allah). 

2. Hendaklah apa yang dicintai Allah itu membekas pada apa yang ia cintai baik 

lahir maupun batinnya. 

3. Hendaklah terus menerus berdzikir kepada Allah. Dalam hal ini, ketika 

seseorang mencintai sesuatu, maka dia akan banyak menyebutnya. 

4. Hendaklah senang khalwat dan munajat kepada Allah dan membaca Al-Qur’an 

lalu membiasakan shalat tahajjud. 



4144 
 
 

 

5. Tidak bersedih dengan apa-apa yang hilang selain Allah dan bersedih atas 

waktu yang hilang yang tidak diisi dengan dzikir dan taat kepada Allah. 

6. Menikmati taat tanpa memberat-beratkannya. 

7. Bersikap ramah terhadap semua hamba Allah dan mengasihi mereka dan 

bersikap keras terhadap semua musuh-musuh Allah. 

8. Dalam mencintai Allah ada perasaan cemas dan takut kepada keagungan-Nya. 

Banyak yang ditakuti oleh pencinta jikalau ia terhijab dan berjauhan dari Allah. 

9. Merahasiakan cintanya karena takzim kepada yang dicintainya. 

10. Merasa uns dan ridha. 

11. Uns (ramah) karena cinta. Uns adalah gembiranya qalbu dan senangnya karena 

mengetahui keindahan. Bila orang dalam keadaan uns, maka yang diinginkan 

hanyalah menyendiri dan khalwat (menyepi atau bersemedi). (Suyitno 2023) 

 

 

KESIMPULAN 

 

Etika cinta ilahi berkaitan dengan bagaimana sikap ataupun perilaku manusia 

dalam mencintai Tuhan Semesta Alam (Allah Swt). sebagaimana menurut pandangan 

dari beberapa sufi bahwa cinta ilahi atau mahabbah adalah puncak ataupun tujuan 

tertinggi dalam beribadah kepada Allah Swt. hal tersebut juga berkaitan dengan akidah 

dan akhlak manusia. Akidah merupakan keyakinan kepada Allah Swt yang dalam hal 

ini hendaklah didasari dengan cinta kepada Allah Swt. sehingga segala ibadah yang 

dilakukan oleh manusia adalah semata-mata mengharapkan keridhaan Allah Swt. 

kemudian hal tersebut juga akan berkaitan dengan bagaimana akhlak manusia baik 

terhadap Allah Swt maupun terhadap sesama makhluk. Karena seseorang yang 

mencintai Allah Swt akan membuktikannya pada akhlak ataupun perilakunya. Ia akan 

mencintai dan mentaati apa yang Allah perintahkan dan menjauhi apa yang Allah 

larang. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4145 
 
 

 

REFERENSI 

 

Anggraini, Silvi, Tesa Mukhlisa, Rizki Aulia Pratiwi, and Ummi Latifah. 2024. “Konsep 

Mahabbah Kepada Allah (Menggali Makna Cinta Persepektif Rabi’ah Al 

Adawiyah).” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 5 (1). 

Attaqwa, Muamalah, Lutfi Nofianto, and Mohammad Syaifuddin. 2025. “Urgensi Iman 

Kepada Allah Dalam Membentuk Akidah Akhlak Peserta Didik Di Era 

Disrupsi.” Moral : Jurnal Kajian Pendidikan Islam 2 (2). 

Munji, Ahmad. 2014. “Tauhid Dan Etika Lingkungan: Telaah Atas Pemikiran Ibn 

‘Arabī.” Teologia 25 (2). 

Nafiudin, Muhammad Aviv. 2024. “Konstruksi Cinta Ilahi Jalaluddin Rumi.” Jurnal 

Ilmiah Spiritualis (JIS) 10 (1). 

Nilai, Penanaman, Cinta Rasulullah, S A W Di, M A Had, Q U R A N Darussalam, and 

H John Supriyanto. n.d. “Viani 2022,” 1–20. 

Suciana, Nana, and Encung. 2025. “Dimensi Cinta Ilahi Perspektif Rabi’ah Al-

’Adawiyyah Dan Jalal Al-Din Al-Rumi.” AL-AFKAR: Journal for Islamic Studies 8 

(3). 

Susi Puspita Sari, Jmal. 2025. “Jurnal Pengetahuan Islam,” 91–106. 

Suyitno. 2023. “Cinta Dalam Kajian Tasawuf (Telaah Pemikiran Imam Al Ghazali).” 

Jurnal Misbahul Ulum (Jurnal Institusi) 5 (1). 

Wahyudi, Dedi. 2017. Pengantar Akidah Akhlak Dan Pembelajarannya. Yogyakarta: 

Lintang Rasi Aksara Books. 

Wash, Pada C A R. 2022. “Penerapan Metode Kualitatif Deskriptif Untuk Aplikasi 

Pengolahan Data Pelanggan,” 339–44. 

Yanti, Milda, and Muhammad Bahagia. 2023. “Cinta Ilahi (Mahabbah) Sufi Wanita: 

Rabi’ah Al-Adawiyah.” Ekhsis: JurnalEkonomi, Syariah Dan Studi Islam 1 (2). 

   


