&
.

;

.

.

e
=

. (Journal Research and Education Studies)
Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

‘_ JURNAL MUDABBIR

()

Analisis Komparatif Mitos Roro Jonggrang dan Dayang Sumbi:
Tinjauan Psikoanalisis Jacques Lacan Tentang Hasrat dan Hukum
Simbolik

Arya Dwi Andikal, Ecka Libertyta Br Sitepu?, Nency Siagian3,
Rut Putriana Br Manik#4, Sukma Pebri Sianturi’, Yosia Sianturi®

1.23456Program Studi Sastra Indonesia, Fakultas Bahasa dan Seni,
Universitas Negeri Medan, Indonesia

Email: aryvadwiandika93@gmail.com!, eckatyta@gmail.com?,
nencysiagian0408@gmail.com?3, rutmanik02@gmail.com?,
sukmasianturi3@gmail.com®, vosiarolaseuklesiasianturi@gmail.com®

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan melakukan analisis komparatif terhadap mitos Roro Jonggrang dan
Dayang Sumbi menggunakan tinjauan psikoanalisis Jacques Lacan untuk mengidentifikasi
dinamika hasrat (desire), kekurangan (lack), dan hukum simbolik (Symbolic Law) yang
membentuk konflik dan penyelesaian tokoh. Metode yang digunakan adalah kualitatif
deskriptif dengan analisis teks (close reading) yang berfokus pada identifikasi konsep-konsep
Lacanian (Real, Imajiner, Simbolik, dan objet petit a) dalam struktur naratif. Hasil analisis
menunjukkan bahwa kedua legenda berfungsi sebagai mekanisme kultural untuk
menegaskan batas-batas peradaban dan hukum moral masyarakat. Dalam kisah Dayang
Sumbi, ketidakhadiran struktur paternal (lack dan Name-of-the-Father) akibat trauma ranah
Real (kelahiran yang di luar logika simbolik) memicu hasrat inses Sangkuriang dalam ranah
Imajiner. Dayang Sumbi kemudian bertindak sebagai representasi Hukum Simbolik yang
memulihkan tatanan melalui penanda (signifier) dan syarat mustahil. Sementara itu, kisah
Roro Jonggrang menampilkan hasrat Bandung Bondowoso sebagai objet petit a (objek hasrat
yang tak pernah terpenuhi) yang diatasi melalui tindakan spektakuler ranah Imajiner. Ketika
Roro Jonggrang meretas hukum simbolik (syarat candi) dengan tipu daya, konsekuensinya
adalah pembalasan Simbolik brutal berupa kutukan. Pengubahan Roro Jonggrang menjadi
arca merefleksikan fetishisasi kekurangan—substitusi simbolik untuk kekosongan hasrat
yang hilang. Secara keseluruhan, kedua mitos ini menunjukkan bahwa ketegangan antara
hasrat pribadi (Imaginary) dan hukum etika kolektif (Symbolic) akan selalu diselesaikan oleh
Tatanan Simbolik, seringkali dengan transformasi abadi yang monumental (gunung dan arca).
Kata Kunci: Psikoanalisis Lacan, Roro Jonggrang, Dayang Sumbi, Hasrat (Desire), Hukum
Simbolik (Symbolic Law).

4200


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:aryadwiandika93@gmail.com
mailto:eckatyta@gmail.com
mailto:nencysiagian0408@gmail.com
mailto:eckatyta@gmail.com
mailto:sukmasianturi3@gmail.com
mailto:Yosiarolaseuklesiasianturi@gmail.com

ABSTRACT

This study aims to perform a comparative analysis of the myths of Roro Jonggrang and Dayang Sumbi
through the lens of Jacques Lacan's psychoanalysis to identify the dynamics of desire, lack, and the
Symbolic Law that shape the characters' conflicts and resolutions. The method employed is descriptive
qualitative with text analysis (close reading), focusing on the identification of key Lacanian concepts
(The Real, The Imaginary, The Symbolic, and objet petit a) within the narrative structure. The analysis
results indicate that both legends function as cultural mechanisms to affirm the boundaries of
civilization and the moral laws of society. In the story of Dayang Sumbi, the absence of a paternal
structure (lack and the Name-of-the-Father) due to the trauma of the Real domain (a birth outside of
normal symbolic logic) triggers Sangkuriang’s incestuous desire in the Imaginary domain. Dayang
Sumbi then acts as a representation of the Symbolic Law, restoring order through a signifier (the scar
on his head) and impossible conditions. Meanwhile, the Roro Jonggrang narrative portrays Bandung
Bondowoso's desire for Roro Jonggrang as objet petit a (an object of desire that can never be fulfilled),
which he attempts to satisfy through spectacular actions in the Imaginary domain (building a thousand
temples). When Roro Jonggrang violates the Symbolic Law (the temple condition) with trickery, the
consequence is a brutal Symbolic retribution in the form of a curse. The transformation of Roro
Jonggrang into a statue of stone deeply reflects the fetishization of lack; the statue becomes a symbolic
substitution for the lost object of desire, marking an unresolved void. Collectively, both myths
demonstrate that the tension between personal desire (Imaginary) and collective ethical law (Symbolic)
will always be resolved by the Symbolic Order , often through an intervention that results in an
enduring, monumental transformation (a mountain and a statue).

Keywords: Lacanian Psychoanalysis, Roro Jonggrang, Dayang Sumbi, Desire, Symbolic Law

PENDAHULUAN

Dongeng merupakan suatu bentuk karya sastra yang ceritanya tidak benar-
benar tejadi atau fiktif yang bersifat menghibur dan terdapat ajaran moral yang
terkandung dalam cerita dongeng tersebut (Habsari, 2017: 21-29). Dongeng tidak
terikat waktu dan tempat tertentu, sehingga ceritanya bersifat universal dan dapat
disesuaikan dengan budaya masyarakat yang menceritakannya. Tujuan utama
dongeng adalah menghibur, tetapi sering juga mengandung pesan moral atau nilai-
nilai kehidupan yang ingin disampaikan kepada pembaca atau pendengarnya,
misalnya tentang kejujuran, keberanian, atau kebaikan hati. Melalui tokoh-tokoh yang
mengalami konflik, tantangan, dan penyelesaian cerita, pembaca dapat memahami
konsekuensi dari tindakan baik dan buruk. Menurut Sugeng (2005: 126) isi dari
dongeng adalah suatu ungkapan mengenai hal-hal yang bersifat permukaan dan
sendi kehidupan masyarakat secara mendalam.

Dongeng juga mencerminkan kearifan lokal dari suatu budaya, sehingga
membantu melestarikan tradisi dan cara pandang masyarakat. Walaupun bersifat
imajinatif, dongeng tetap memiliki peran penting dalam membentuk nilai-nilai sosial
dan kreativitas dalam diri pembacanya. Mukarromah dan Zamroni (2018)
menjelaskan bahwa lakon tokoh Ludiro dibentuk oleh konflik antara hasrat personal
dan batasan simbolik masyarakat, sehingga perjalanan tokohnya bergerak menuju
kehancuran sebagai konsekuensi dari represi dan ketidakmampuan memenuhi
keinginannya sendiri. Qadriani dan Khatimah (2023) menunjukkan bahwa
perkembangan lakon tokoh Isabel dibentuk melalui tiga tatanan dalam struktur
Lacan—Real, Imajiner, dan Simbolik —yang menandai transisi psikologisnya dari
ketergantungan menuju pencarian dan penemuan identitas diri. Alfionita (2017)
menjelaskan bahwa struktur bahasa Lacan menempatkan subjek sebagai entitas yang
dibentuk oleh sistem penanda (signifier), sehingga lakon suatu tokoh harus dipahami
sebagai hasil permainan tanda yang membentuk identitasnya. Pada tatanan imajiner,

4201



Roro Jonggrang membentuk citra ancaman dan ketakutan terhadap Bandung
Bondowoso sebagai “liyan” yang membunuh ayahnya. Hal ini sejalan dengan
penjelasan bahwa tatanan imajiner dipenuhi citra, gambaran diri, dan persepsi
emosional terhadap liyan (“tatanan imajiner berfokus pada citra dan persepsi, bukan
realitas objektif”) (Qadriani & Khatimah, 2023: 47).

Kemenangan yang membuat Bandung Bondowoso menguasai kerajaan
tersebut. Ketika melihat kecantikan Roro Jonggrang, ia jatuh cinta dan melamarnya.
Namun, Roro Jonggrang menolak secara halus karena ia tak ingin menikahi orang
yang telah membunuh ayahnya. Untuk menghindari lamaran itu tanpa menyinggung
sang pangeran, ia memberikan dua syarat mustahil: membangun sebuah sumur besar
dan membuat seribu candi dalam satu malam. Hasrat Bandung Bondowoso terhadap
Roro Jonggrang sesuai dengan konsep objet petit a, yaitu objek hasrat yang tak pernah
dapat dipenuhi. Dalam jurnal disebutkan bahwa objek ini menjadi pemicu
ketidakterhinggaan hasrat dan tidak pernah benar-benar bisa dimiliki (“objet petit a
adalah penyebab hasrat yang tidak dapat diraih sepenuhnya”) (Qadriani & Khatimah,
2023: 48). Dengan kekuatan kesaktiannya dan bantuan pasukan jin, Bandung
Bondowoso berhasil membangun sumur dan hampir menyelesaikan seribu candi
dalam waktu yang sangat singkat. Menyadari bahwa persyaratannya hampir
terpenuhi, Roro Jonggrang menjadi panik. Ia kemudian meminta para dayang untuk
menumbuk padi dan membakar jerami agar langit tampak terang seperti fajar. Tertipu
oleh suasana yang terlihat seperti pagi, pasukan jin pun pergi sebelum candi ke-1000
selesai. Ketika mengetahui bahwa dirinya ditipu, Bandung Bondowoso marah besar.
Ia mengutuk Roro Jonggrang menjadi patung batu untuk melengkapi candi terakhir
yang belum selesai. Sejak saat itu, legenda menyebutkan bahwa arca wanita di dalam
Candi Prambanan adalah jelmaan Roro Jonggrang, menjadi pengingat abadi tentang
cinta, tipu daya, dan kutukan. Dengan menciptakan fajar palsu, Roro Jonggrang
menolak struktur simbolik tersebut. Namun, ketika tipu dayanya terbongkar, kutukan
Bandung menjadi bentuk dominasi simbolik yang memaksa identitas baru atas
dirinya, selaras dengan pandangan bahwa tatanan simbolik dapat menetapkan posisi
subjek dalam struktur yang tak bisa dihindari (Pradipta, 2020: 4).

Dayang Sumbi adalah seorang putri cantik yang hidup di sebuah kerajaan.
Suatu hari, ia menjatuhkan alat tenunnya dan berkata bahwa siapa pun yang
mengambilkannya akan ia jadikan suami tanpa sadar bahwa yang mendengarnya
adalah Seekor anjing bernama Tumang, yang sebenarnya adalah jelmaan dewa.
Dayang Sumbi menepati janjinya dan melahirkan seorang anak bernama Sangkuriang.
Ketika dewasa, Sangkuriang tak sengaja membunuh Tumang, ayahnya, saat berburu.
Dayang Sumbi marah dan mengusirnya. Bertahun-tahun kemudian, Sangkuriang
kembali dan tanpa sadar jatuh cinta kepada ibunya sendiri. Saat hendak menikah,
Dayang Sumbi mengenali Sangkuriang karena sebuah tanda di kepalanya. Untuk
menggagalkan pernikahan, ia memberi syarat sulit: membuat perahu besar dan
membendung sungai dalam satu malam. Sangkuriang gagal karena Dayang Sumbi
menggagalkan fajar dengan kain putih, sehingga ia marah dan menendang perahu itu
hingga terbalik, yang dipercaya menjadi Gunung Tangkuban Perahu.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode
analisis teks (close reading). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian berfokus
pada penafsiran makna-makna laten, struktur simbolik, dan dinamika psikis tokoh

4202



dalam dua cerita, yaitu Dayang Sumbi dan Roro Jonggrang. Analisis ini difokuskan
pada identifikasi konsep-konsep utama dalam psikoanalisis Jacques Lacan, seperti
Imaginary, Symbolic, Real, desire (hasrat), lack (kekurangan), objet petit a, serta relasi
tokoh dengan the Other dalam struktur naratif dan bahasa.

1. Sumber Data

Sumber data penelitian terdiri dari:

a. Data Primer, yaitu teks cerita Dayang Sumbi dan Roro Jonggrang secara
keseluruhan. Bagian yang dianalisis mencakup narasi, dialog, simbol, struktur
konflik, dan ekspresi psikologis tokoh.

b. Data Sekunder, berupa buku, artikel ilmiah, jurnal penelitian, karya akademik
yang relevan mengenai Psikoanalisis Lacan, Kajian sastra berpendekatan
psikoanalisis, Metode penelitian kualitatif dalam analisis teks

2. Teknik Pengumpulan Data

a. Pembacaan Berlapis (Multiple Reading)

Teks dibaca secara berulang untuk memahami pola konflik, struktur narasi,
simbol, signifier-signifier penting, serta dinamika psikis tokoh.

b. Penandaan Kutipan (Marking and Coding)

Bagian teks yang berkaitan dengan konsep Lacan seperti lack, desire, mirror stage,
relasi the Other, atau trauma ditandai dan diklasifikasikan.

c. Kategorisasi Data Teoretis
Kutipan yang telah diberi kode dimasukkan dalam kategori analisis seperti:
Imaginary-Symbolic-Real, objet petit a, sublimasi, jouissance, relasi dengan the
Other, dan struktur bahasa.

3. Teknik Analisis Data

Analisis dilakukan melalui tiga tahapan:

1) Deskripsi Teks: Menyajikan kutipan dan konteks peristiwa dalam teks.

2) Interpretasi Teoretis: Menghubungkan kutipan dengan konsep psikoanalisis
Lacan untuk mengungkap struktur bahasa dan dinamika psikis tokoh.

3) Sintesis Analisis: Menghubungkan temuan dari kedua cerita untuk melihat
persamaan dan perbedaan pola hasrat, kekurangan, simbolisasi, dan struktur
relasi tokoh dalam kerangka Lacanian.

4. Validitas dan Reliabilitas Data

Validitas penelitian dijaga melalui:

1) Triangulasi teori, dengan membandingkan hasil analisis dengan penelitian
terdahulu yang menggunakan teori Lacan.

2) Konsistensi interpretasi, memastikan bahwa penafsiran tetap merujuk pada
teori dan teks.

3) Audit analisis, yaitu pencatatan proses pengkodean, kategorisasi data, dan
pertimbangan interpretatif secara sistematis agar hasil penelitian transparan
dan dapat dilacak.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Deskripsi Kisah Roro Jonggrang
Kisah menyangkut dua kerajaan bertetangga (Pengging dan Baka). Pangeran
Bandung Bondowoso (dari Pengging) berperang dan berhasil mengalahkan Prabu
Baka; ia jatuh cinta pada putri Roro Jonggrang. Roro Jonggrang menolak menikah
karena Bandung Bondowoso membunuh ayahnya; akhirnya memberi dua syarat

4203



yang tampak mustahil (membangun sumur Jalatunda dan membangun seribu candi
dalam semalam). Bandung setuju, memanggil makhluk halus dan berhasil membuat
999 candi. Roro Jonggrang menggagalkan yang ke-1000 dengan tipu daya
(menciptakan ilusi fajar), Bandung marah dan mengutuk Roro Jonggrang menjadi
batu menjadi arca untuk menggenapi candi.

1. Interpretasi teoretis (konsep Lacan)

a.

Manque / Desire (kekurangan & keinginan)

Bandung Bondowoso bertindak untuk mengisi kekurangan (kekosongan
kehilangan setelah perang, sekaligus hasrat untuk mendapatkan
cinta/legitimasi). Tindakannya membangun candi seribu berfungsi sebagai
usaha simbolik mengisi manque. Roro Jonggrang juga termotivasi oleh
manqué kebutuhan untuk menjaga martabat keluarganya dan menegakkan
hukum moral (keadilan atas ayah yang dibunuh). Keputusannya menolak
nikah dan memberi syarat merupakan pembelaan terhadap kekurangan
simbolik (hilangnya nama/kehormatan ayah).

The Symbolic: nama, perjanjian, janji, hukum

Syarat yang ditetapkan adalah signifier (kata-kata yang memroduksi realitas
sosial). Dalam kerangka Lacan, syarat-syarat tersebut adalah hukum
simbolik yang menandai batas sosial/etika. Ketika simbolik diretas (Roro
menipu fajar), terjadi kegagalan simbolik konsekuensi pada tingkat Real
(kutukan menjadi batu).

The Other & Name-of-the-Father

Ketiadaan legitimasi paternal/tata hukum yang kuat (pembunuhan Prabu
Baka) memunculkan situasi di mana Name-of-the-Father belum
diinstitusikan secara utuh tindakan Bandung untuk memenubhi syarat-seribu
candi dapat dibaca sebagai upaya merebut kembali otoritas simbolik
(legitimasi). Roro menempatkan dirinya sebagai penjaga norma simbolik
sehingga ia bertindak seperti “Other” yang menilai.

Objet petit a (obyek-kekurangan) & fetishisasi arca

Roro Jonggrang sebagai wanita cantik menjadi objet petita penyebab hasrat.
Namun alih-alih menjadi subyek hasrat yang memenuhi, ia dialihkan
menjadi arca (batu)fetish yang merepresentasikan hasrat yang tidak pernah
dipenuhi: arca adalah substitusi simbolik untuk kekosongan hasrat
Bandung. Arca (batu) menandai keberadaan fantasmatis dari kekurangan
yang tidak bisa diatasi.

Imaginary / identifikasi / misrecognition

Bandung mengidentifikasi dirinya melalui tindakan spektakuler
(membangun candi) identifikasi imajiner pada citra kejayaan. Ketika Roro
menggagalkan upaya terakhir, misrecognition terungkap citra kemenangan
ternyata rapuh. Kekerasan (kutukan) muncul saat ketegangan antara
Imajinasi dan Simbolik tidak diselesaikan.

Jouissance (kenikmatan berlebih)

Rasa amarah Bandung yang berubah menjadi kutukan dan Roro yang
dikutuk menjadi batu dapat dipahami sebagai bentuk jouissance destruktif
kepuasan yang melampaui batas simbolik hingga mengarah ke hukuman
yang melumpuhkan.

2. Indikator untuk penggalan data / contoh kutipan

4204



Parafrase penting yang bisa dijadikan kutipan: “Roro Jonggrang memberi dua
syarat mustahil... Bandung Bondowoso berhasil membuat 999 candi... Roro
menggagalkan candi ke-1000... Roro dikutuk menjadi arca”.

B. Dekripsi Kisah Dayang Sumbi
Kisah “Dayang Sumbi” menceritakan sosok perempuan dalam legenda Sunda
Sangkuriang, wanita cantik jelita yang menikah dengan Tumang, dewa yang
berwujud anjing. Pernikahan mereka mendapatkan seorang anak laki-laki bernama
Sangkuriang. Akan tetapi identitas sang ayah disembunyikan Dayang Sumbi terhadap
anaknya. Suatu hari Sangkuriang pergi memburu karena tidak mendapatkan buruan
akhirnya ia memburu ayahnya yang masih berwujud seekor anjing. Hal ini membuat
Dayang Sumbi marah besar dan mengusir anaknya. Lalu, ia mengasingkan diri karena
kecantikannya menyebabkan peperangan. Bertahun-tahun kemudian, Sangkurang
kembeali bertemu dengan ibunya tanpa mengenai Dayang Sumbi sebagai ibunya dan
justru jatuh cinta kepadanya. Ketika Dayang Sumbi menyadari identitas Sangkuriang
dari bekas luka di kepalanya, ia menolak pernikahan tersebut dan memberikan syarat
mustahil, yakni membendung Sungai Citarum dan memangun perahu besar dalam
satu malam. Dengan bantuan makhluk gaib, Sangkuriang hamper memenubhi syarat
mustahil tersebut. Dayang Sumbi kemudia menggagalkannya dengan menciptakan
ilusi fajar, yang menyebabkan kegagalan Sangkuruang dan membuat sangkuring
marah yang melahirkan legenda Gunung Tangkuban Perahu.
1. Interpretasi Teoritis Berdasarkan Konsep Lacan
a. Ranah Real (The Real)
Dalam ranah Real, legenda Dayang Sumbi menampilkan unsur-unsur yang
tidak dapat disimbolkan secara penuh dan bersifat traumatis. Kelahiran
Sangkuriang dari hubungan Dayang Sumbi dengan Tumang (seekor anjing)
menunjukkan adanya “Real primordial” yang berada di luar bahasa dan di luar
logika sosial. Fakta ini kemudian disembunyikan, sehingga menghasilkan
trauma yang tidak sepenuhnya disadari oleh tokoh maupun masyarakat. Pada
tahap ini, identitas Sangkuriang tidak pernah mendapatkan struktur paternal
yang jelas. la bertumbuh tanpa mengetahui ayah kandungnya, dan
ketidaktahuan tersebut menimbulkan “lack” (kekurangan) yang menjadi dasar
konflik psikisnya. Kekurangan ini merupakan bentuk the Real yang tidak dapat
dihapus dan justru memicu hasrat-hasrat keliru di kemudian hari.
b. Ranah Imajiner (The Imaginary)
Ranah Imajiner tampak ketika Sangkuriang membangun identifikasi diri
berdasarkan citra dan fantasi, bukan realitas. Ia jatuh cinta kepada Dayang
Sumbi karena terpikat oleh kecantikan dan citra ideal perempuan tersebut,
bukan karena pengetahuan tentang identitas keluarga. Daya tarik ini berasal
dari identifikasi semu yang khas dalam ranah Imaginary —hubungan subjek
dengan bayangan ideal ego (ideal ego). Dayang Sumbi juga mengalami konflik
Imajiner. Ketika Sangkuriang kembali sebagai pemuda tampan, ia sempat
terpesona. Citra Sangkuriang sebagai “lelaki ideal” menutupi citra masa
kecilnya sebagai putra. Hal ini menunjukkan bahwa hubungan keduanya
sementara waktu terseret ke dalam ilusi Imaginary, bukan kesadaran simbolik
tentang relasi ibu-anak.
c. Ranah Simbolik (The Symbolic)

4205



Krisis terjadi ketika tanda simbolik berupa bekas luka di kepala Sangkuriang
menyadarkan Dayang Sumbi bahwa pemuda itu adalah putranya. Luka
tersebut berfungsi sebagai signifier (penanda) yang mengembalikan subjek
kepada hukum simbolik: bahwa mereka adalah ibu dan anak. Pada titik ini,
Dayang Sumbi memulihkan kembali struktur simbolik yang selama ini
terancam khususnya tabu incest dan hukum moral masyarakat. Penolakan
Dayang Sumbi terhadap pinangan Sangkuriang merupakan perwujudan
masuknya kembali dirinya dalam ranah Simbolik. Ia kemudian menciptakan
syarat mustahil (membuat perahu dan danau dalam satu malam) sebagai
strategi simbolik untuk mencegah hasrat terlarang tersebut terwujud dalam
realitas.

2. Hasrat, Kekurangan, dan Tabu Incest: Konflik Oedipal dalam Kerangka

Lacan

a. Hasrat Berasal dari Kekurangan (Lack)
Menurut Lacan, hasrat (desire) tidak pernah muncul dari pemenuhan,
melainkan dari kekurangan (lack). Dalam cerita Dayang Sumbi,
ketidakhadiran struktur paternal dan ketidaktahuan identitas menyebabkan
Sangkuriang membangun hasrat yang keliru. Ia mencintai ibunya karena
tidak memiliki akses kepada hukum simbolik yang menegaskan batas-batas
relasi keluarga. Dengan kata lain, hasrat Sangkuriang adalah hasil dari
kegagalan simbolik: tidak adanya Name-of-the-Father yang membatasi subjek
dari keinginan-keinginan terlarang.

b. Pemulihan Tabu Incest sebagai Kemenangan Simbolik
Ketika Dayang Sumbi menyadari identitas Sangkuriang, ia menolak hasrat
tersebut. Ini merupakan tindakan simbolik yang menegaskan kembali
keberadaan Law of the Father (Hukum Sang Ayah), yaitu sistem norma yang
melarang hubungan sedarah. Penolakan Dayang Sumbi adalah momen
penting yang menunjukkan kemenangan tatanan simbolik atas tatanan
imajiner. Dengan demikian, Dayang Sumbi bertindak sebagai penjaga
struktur moral dan sosial.

3. Mekanisme Penolakan dan Pengalihan Hasrat (Displacement)

Syarat mustahil yang diberikan Dayang Sumbi merupakan bentuk
displacement (pengalihan) hasrat ke dalam tindakan yang tampak realistis tetapi
secara struktural tidak mungkin dipenuhi. Dalam perspektif Lacan, tindakan ini
adalah usaha untuk memindahkan energi hasrat ke ruang simbolik, bukan ruang
aktual. Ketika usaha itu gagal dan Dayang Sumbi memalsukan fajar, Sangkuriang
mengalami kehancuran imajiner. Tindakannya menendang perahu hingga
menjadi gunung merupakan representasi ledakan hasrat yang tidak menemukan
ruang simbolik untuk disalurkan. Perubahan perahu menjadi Gunung Tangkuban
Perahu dapat dipahami sebagai transformasi konflik psikis manusia menjadi
bentuk simbolik-mitos dalam alam, atau the Real yang kembali tampil sebagai
sesuatu yang mengganggu tatanan sosial.

4. Ketegangan antara Imaginary dan Symbolic sebagai Sumber Tragedi

Ketika Imaginary mendominasi, hubungan mereka nyaris melanggar tabu
incest. Namun ketika Symbolic kembali hadir, tindakan penolakan menjadi tak

4206



terhindarkan dan menghasilkan benturan besar dalam psikis Sangkuriang.
Tragedi ini merupakan bentuk ketegangan klasik dalam struktur Lacanian: subjek
terpecah antara hasrat pribadi dan hukum simbolik yang mengatur posisi
sosialnya.

5. Fungsi Mitos sebagai Penjaga Hukum Simbolik Masyarakat
Analisis Lacanian menunjukkan bahwa legenda Dayang Sumbi tidak hanya
berfungsi sebagai cerita asal-usul Gunung Tangkuban Perahu, tetapi juga sebagai
mekanisme kolektif untuk:
1) Menegaskan tabu incest dalam kesadaran sosial.
2) Membedakan ranah hasrat pribadi dan ranah norma sosial.
3) Menunjukkan bahwa  pelanggaran simbolik akan menghasilkan
ketidakseimbangan kosmis maupun moral.

KESIMPULAN

Kesimpulan dari analisis komparatif mitos Roro Jonggrang dan Dayang Sumbi,
ditinjau dari lensa psikoanalisis Jacques Lacan, bukanlah sekadar rangkuman cerita,
melainkan sebuah penegasan terhadap mekanisme kerja psikis dan sosial dalam
narasi kultural. Kedua legenda ini secara subtil menyingkap ketegangan mendasar
dalam pembentukan subjek manusia: antara dorongan pribadi yang tak terpuaskan
(desire dan Imajiner) dan batas-batas etika kolektif (Simbolik).

Kedua tokoh perempuan, Dayang Sumbi dan Roro Jonggrang, bertindak
sebagai representasi dari Hukum Simbolik (Law of the Father) yang hadir untuk
memulihkan tatanan yang terancam. Dalam konteks Dayang Sumbi, trauma Ranah
Real — kelahiran yang berada di luar logika simbolik normal — menghasilkan
kekurangan (lack) identitas paternal Sangkuriang, yang lantas memicu hasrat inses
yang keliru dalam Ranah Imajiner. Dayang Sumbi mengatasi ancaman ini dengan
menggunakan penanda (signifier) berupa luka di kepala dan menciptakan syarat
mustahil. Tindakan ini adalah kemenangan moralitas sosial, membatasi jouissance
terlarang dan mentransformasi hasrat yang tak tersalurkan menjadi simbol geografis
yang abadi, yakni Gunung Tangkuban Perahu.

Sementara itu, kisah Roro Jonggrang menyoroti dinamika hasrat dominasi dan
kepemilikan. Hasrat Bandung Bondowoso terhadap Roro Jonggrang adalah hasrat
yang tak pernah terpenuhi (objet petit a), yang ia coba penuhi melalui tindakan
spektakuler dalam Ranah Imajiner (membangun seribu candi). Syarat seribu candi
yang ditetapkan oleh Roro Jonggrang berfungsi sebagai hukum simbolik. Ketika
hukum itu diretas oleh tipu daya Roro , konsekuensi yang muncul adalah pembalasan
Simbolik yang brutal dalam bentuk kutukan. Pengubahan Roro Jonggrang menjadi
arca (patung batu) secara mendalam merefleksikan fetishisasi kekurangan; arca
tersebut menjadi substitusi simbolik dari objek hasrat yang hilang, menandai
kekosongan yang tak teratasi. Secara kolektif, kedua mitos ini berfungsi sebagai
mekanisme kultural untuk menegaskan batas-batas peradaban. Mereka menunjukkan
bahwa pelanggaran terhadap hukum kekerabatan (incest pada Sangkuriang) atau
hukum keadilan (dominasi hasrat pada Bandung Bondowoso) akan selalu direspon
oleh Tatanan Simbolik, seringkali melalui intervensi yang menghasilkan bencana atau
transformasi abadi (gunung dan arca). Dengan demikian, mitos-mitos ini tidak hanya
menceritakan asal-usul tempat, tetapi secara psikoanalitis, ia adalah narasi tentang

4207



bagaimana subjek harus melepaskan hasrat pribadinya demi berada dalam struktur
bahasa dan hukum masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA
Habsari, Z. (2017). Dongeng sebagai Pembentuk Karakter Anak. BIBLIOTIKA: Jurnal
Kajian Perpustakaan Dan Informasi, 1(1), 21-29.
Sugeng. (2005). Bahasa dan Sastra Indonesia Kelas VII SMP dan MTs. Jakarta: Bumi
Aksara.
Qadriani, N., & Khatimah, S. (2023). Kajian Psikoanalisis Jacques Lacan dalam Cerita
Dongeng “Canon” Karya Anindita S. Thayf. Jurnal Bahasa dan Sastra Indonesia,
12(1), 21-29.
Pradipta, R. A. (2020). Kajian Psikoanalisis Jacques Lacan dalam Novel “Bukan Pasar
Malam” Karya Pramoedya Ananta Toer. Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra
Indonesia, 5(2), 1-10.
Subroto, L. H., & Ningsih, W. L. (2021, December 24). Kisah Roro Jonggrang, legenda
di balik Candi Prambanan. Kompas.com.
Smith, L. (2020). Desire and the Symbolic Order in Folklore Narrative. International
Journal of Language & Psychoanalysis, 9(2), 45-60.
Jones, R. (2021). Mirror Stage and Misrecognition in Mythic Character. Psychoanalytic
Approaches to Culture, 6(1), 11-28.
Karim, A., & Rosa, H. (2022). Language as Structure of Desire: A Lacanian Reading of
Southeast Asian Legends. Journal of Comparative Myth & Psychoanalysis, 3(3), 77-
94.
Lacan, J. (2006). Ecrits: The First Complete Edition in English. New York: W. W. Norton
& Company.
Moleong, L.]. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.
Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung:
Alfabeta.

Tyson, L. (2015). Critical Theory Today: A User-Friendly Guide (3rd ed.). New York:
Routledge.

Zizek, S. (2006). Desire and Lack in Lacanian Psychoanalysis. Journal of Lacanian
Studies, 12(2), 55-74.

4208



