
4200 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 
Analisis Komparatif Mitos Roro Jonggrang dan Dayang Sumbi: 

Tinjauan Psikoanalisis Jacques Lacan Tentang Hasrat dan Hukum 
Simbolik 

 
 

Arya Dwi Andika1, Ecka Libertyta Br Sitepu2, Nency Siagian3,  
Rut Putriana Br Manik4, Sukma Pebri Sianturi5, Yosia Sianturi6 

 

1,2,3,4,5,6Program Studi Sastra Indonesia, Fakultas Bahasa dan Seni,  
Universitas Negeri Medan, Indonesia 

 

Email: aryadwiandika93@gmail.com1, eckatyta@gmail.com2, 
nencysiagian0408@gmail.com3, rutmanik02@gmail.com4, 

sukmasianturi3@gmail.com5,  yosiarolaseuklesiasianturi@gmail.com6 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan melakukan analisis komparatif terhadap mitos Roro Jonggrang dan 
Dayang Sumbi menggunakan tinjauan psikoanalisis Jacques Lacan untuk mengidentifikasi 
dinamika hasrat (desire), kekurangan (lack), dan hukum simbolik (Symbolic Law) yang 
membentuk konflik dan penyelesaian tokoh. Metode yang digunakan adalah kualitatif 
deskriptif dengan analisis teks (close reading) yang berfokus pada identifikasi konsep-konsep 
Lacanian (Real, Imajiner, Simbolik, dan objet petit a) dalam struktur naratif. Hasil analisis 
menunjukkan bahwa kedua legenda berfungsi sebagai mekanisme kultural untuk 
menegaskan batas-batas peradaban dan hukum moral masyarakat. Dalam kisah Dayang 
Sumbi, ketidakhadiran struktur paternal (lack dan Name-of-the-Father) akibat trauma ranah 
Real (kelahiran yang di luar logika simbolik) memicu hasrat inses Sangkuriang dalam ranah 
Imajiner. Dayang Sumbi kemudian bertindak sebagai representasi Hukum Simbolik yang 
memulihkan tatanan melalui penanda (signifier) dan syarat mustahil. Sementara itu, kisah 
Roro Jonggrang menampilkan hasrat Bandung Bondowoso sebagai objet petit a (objek hasrat 
yang tak pernah terpenuhi) yang diatasi melalui tindakan spektakuler ranah Imajiner. Ketika 
Roro Jonggrang meretas hukum simbolik (syarat candi) dengan tipu daya, konsekuensinya 
adalah pembalasan Simbolik brutal berupa kutukan. Pengubahan Roro Jonggrang menjadi 
arca merefleksikan fetishisasi kekurangan—substitusi simbolik untuk kekosongan hasrat 
yang hilang. Secara keseluruhan, kedua mitos ini menunjukkan bahwa ketegangan antara 
hasrat pribadi (Imaginary) dan hukum etika kolektif (Symbolic) akan selalu diselesaikan oleh 
Tatanan Simbolik, seringkali dengan transformasi abadi yang monumental (gunung dan arca). 
Kata Kunci: Psikoanalisis Lacan, Roro Jonggrang, Dayang Sumbi, Hasrat (Desire), Hukum 
Simbolik (Symbolic Law). 
 
 
 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:aryadwiandika93@gmail.com
mailto:eckatyta@gmail.com
mailto:nencysiagian0408@gmail.com
mailto:eckatyta@gmail.com
mailto:sukmasianturi3@gmail.com
mailto:Yosiarolaseuklesiasianturi@gmail.com


4201 

ABSTRACT 
This study aims to perform a comparative analysis of the myths of Roro Jonggrang and Dayang Sumbi 
through the lens of Jacques Lacan's psychoanalysis to identify the dynamics of desire, lack, and the 
Symbolic Law that shape the characters' conflicts and resolutions. The method employed is descriptive 
qualitative with text analysis (close reading), focusing on the identification of key Lacanian concepts 
(The Real, The Imaginary, The Symbolic, and objet petit a) within the narrative structure. The analysis 
results indicate that both legends function as cultural mechanisms to affirm the boundaries of 
civilization and the moral laws of society. In the story of Dayang Sumbi, the absence of a paternal 
structure (lack and the Name-of-the-Father) due to the trauma of the Real domain (a birth outside of 
normal symbolic logic) triggers Sangkuriang’s incestuous desire in the Imaginary domain. Dayang 
Sumbi then acts as a representation of the Symbolic Law, restoring order through a signifier (the scar 
on his head) and impossible conditions. Meanwhile, the Roro Jonggrang narrative portrays Bandung 
Bondowoso's desire for Roro Jonggrang as objet petit a (an object of desire that can never be fulfilled), 
which he attempts to satisfy through spectacular actions in the Imaginary domain (building a thousand 
temples). When Roro Jonggrang violates the Symbolic Law (the temple condition) with trickery, the 
consequence is a brutal Symbolic retribution in the form of a curse. The transformation of Roro 
Jonggrang into a statue of stone deeply reflects the fetishization of lack; the statue becomes a symbolic 
substitution for the lost object of desire, marking an unresolved void. Collectively, both myths 
demonstrate that the tension between personal desire (Imaginary) and collective ethical law (Symbolic) 
will always be resolved by the Symbolic Order , often through an intervention that results in an 
enduring, monumental transformation (a mountain and a statue). 
Keywords: Lacanian Psychoanalysis, Roro Jonggrang, Dayang Sumbi, Desire, Symbolic Law 

 
 

PENDAHULUAN 
Dongeng merupakan suatu bentuk karya sastra yang ceritanya tidak benar-

benar tejadi atau fiktif yang bersifat menghibur dan terdapat ajaran moral yang 
terkandung dalam cerita dongeng tersebut (Habsari, 2017: 21-29). Dongeng tidak 
terikat waktu dan tempat tertentu, sehingga ceritanya bersifat universal dan dapat 
disesuaikan dengan budaya masyarakat yang menceritakannya. Tujuan utama 
dongeng adalah menghibur, tetapi sering juga mengandung pesan moral atau nilai-
nilai kehidupan yang ingin disampaikan kepada pembaca atau pendengarnya, 
misalnya tentang kejujuran, keberanian, atau kebaikan hati. Melalui tokoh-tokoh yang 
mengalami konflik, tantangan, dan penyelesaian cerita, pembaca dapat memahami 
konsekuensi dari tindakan baik dan buruk. Menurut Sugeng (2005: 126) isi dari 
dongeng adalah suatu ungkapan mengenai hal-hal yang bersifat permukaan dan 
sendi kehidupan masyarakat secara mendalam.  

Dongeng juga mencerminkan kearifan lokal dari suatu budaya, sehingga 
membantu melestarikan tradisi dan cara pandang masyarakat. Walaupun bersifat 
imajinatif, dongeng tetap memiliki peran penting dalam membentuk nilai-nilai sosial 
dan kreativitas dalam diri pembacanya. Mukarromah dan Zamroni (2018) 
menjelaskan bahwa lakon tokoh Ludiro dibentuk oleh konflik antara hasrat personal 
dan batasan simbolik masyarakat, sehingga perjalanan tokohnya bergerak menuju 
kehancuran sebagai konsekuensi dari represi dan ketidakmampuan memenuhi 
keinginannya sendiri. Qadriani dan Khatimah (2023) menunjukkan bahwa 
perkembangan lakon tokoh Isabel dibentuk melalui tiga tatanan dalam struktur 
Lacan—Real, Imajiner, dan Simbolik—yang menandai transisi psikologisnya dari 
ketergantungan menuju pencarian dan penemuan identitas diri. Alfionita (2017) 
menjelaskan bahwa struktur bahasa Lacan menempatkan subjek sebagai entitas yang 
dibentuk oleh sistem penanda (signifier), sehingga lakon suatu tokoh harus dipahami 
sebagai hasil permainan tanda yang membentuk identitasnya. Pada tatanan imajiner, 



4202 

Roro Jonggrang membentuk citra ancaman dan ketakutan terhadap Bandung 
Bondowoso sebagai “liyan” yang membunuh ayahnya. Hal ini sejalan dengan 
penjelasan bahwa tatanan imajiner dipenuhi citra, gambaran diri, dan persepsi 
emosional terhadap liyan (“tatanan imajiner berfokus pada citra dan persepsi, bukan 
realitas objektif”) (Qadriani & Khatimah, 2023: 47).  

Kemenangan yang membuat Bandung Bondowoso menguasai kerajaan 
tersebut. Ketika melihat kecantikan Roro Jonggrang, ia jatuh cinta dan melamarnya. 
Namun, Roro Jonggrang menolak secara halus karena ia tak ingin menikahi orang 
yang telah membunuh ayahnya. Untuk menghindari lamaran itu tanpa menyinggung 
sang pangeran, ia memberikan dua syarat mustahil: membangun sebuah sumur besar 
dan membuat seribu candi dalam satu malam. Hasrat Bandung Bondowoso terhadap 
Roro Jonggrang sesuai dengan konsep objet petit a, yaitu objek hasrat yang tak pernah 
dapat dipenuhi. Dalam jurnal disebutkan bahwa objek ini menjadi pemicu 
ketidakterhinggaan hasrat dan tidak pernah benar-benar bisa dimiliki (“objet petit a 
adalah penyebab hasrat yang tidak dapat diraih sepenuhnya”) (Qadriani & Khatimah, 
2023: 48). Dengan kekuatan kesaktiannya dan bantuan pasukan jin, Bandung 
Bondowoso berhasil membangun sumur dan hampir menyelesaikan seribu candi 
dalam waktu yang sangat singkat. Menyadari bahwa persyaratannya hampir 
terpenuhi, Roro Jonggrang menjadi panik. Ia kemudian meminta para dayang untuk 
menumbuk padi dan membakar jerami agar langit tampak terang seperti fajar. Tertipu 
oleh suasana yang terlihat seperti pagi, pasukan jin pun pergi sebelum candi ke-1000 
selesai. Ketika mengetahui bahwa dirinya ditipu, Bandung Bondowoso marah besar. 
Ia mengutuk Roro Jonggrang menjadi patung batu untuk melengkapi candi terakhir 
yang belum selesai. Sejak saat itu, legenda menyebutkan bahwa arca wanita di dalam 
Candi Prambanan adalah jelmaan Roro Jonggrang, menjadi pengingat abadi tentang 
cinta, tipu daya, dan kutukan. Dengan menciptakan fajar palsu, Roro Jonggrang 
menolak struktur simbolik tersebut. Namun, ketika tipu dayanya terbongkar, kutukan 
Bandung menjadi bentuk dominasi simbolik yang memaksa identitas baru atas 
dirinya, selaras dengan pandangan bahwa tatanan simbolik dapat menetapkan posisi 
subjek dalam struktur yang tak bisa dihindari (Pradipta, 2020: 4).  

Dayang Sumbi adalah seorang putri cantik yang hidup di sebuah kerajaan. 
Suatu hari, ia menjatuhkan alat tenunnya dan berkata bahwa siapa pun yang 
mengambilkannya akan ia jadikan suami tanpa sadar bahwa yang mendengarnya 
adalah Seekor anjing bernama Tumang, yang sebenarnya adalah jelmaan dewa. 
Dayang Sumbi menepati janjinya dan melahirkan seorang anak bernama Sangkuriang. 
Ketika dewasa, Sangkuriang tak sengaja membunuh Tumang, ayahnya, saat berburu. 
Dayang Sumbi marah dan mengusirnya. Bertahun-tahun kemudian, Sangkuriang 
kembali dan tanpa sadar jatuh cinta kepada ibunya sendiri. Saat hendak menikah, 
Dayang Sumbi mengenali Sangkuriang karena sebuah tanda di kepalanya. Untuk 
menggagalkan pernikahan, ia memberi syarat sulit: membuat perahu besar dan 
membendung sungai dalam satu malam. Sangkuriang gagal karena Dayang Sumbi 
menggagalkan fajar dengan kain putih, sehingga ia marah dan menendang perahu itu 
hingga terbalik, yang dipercaya menjadi Gunung Tangkuban Perahu. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode 
analisis teks (close reading). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian berfokus 
pada penafsiran makna-makna laten, struktur simbolik, dan dinamika psikis tokoh 



4203 

dalam dua cerita, yaitu Dayang Sumbi dan Roro Jonggrang. Analisis ini difokuskan 
pada identifikasi konsep-konsep utama dalam psikoanalisis Jacques Lacan, seperti 
Imaginary, Symbolic, Real, desire (hasrat), lack (kekurangan), objet petit a, serta relasi 
tokoh dengan the Other dalam struktur naratif dan bahasa. 
1. Sumber Data 

Sumber data penelitian terdiri dari: 
a. Data Primer, yaitu teks cerita Dayang Sumbi dan Roro Jonggrang secara 

keseluruhan. Bagian yang dianalisis mencakup narasi, dialog, simbol, struktur 
konflik, dan ekspresi psikologis tokoh. 

b. Data Sekunder, berupa buku, artikel ilmiah, jurnal penelitian, karya akademik 
yang relevan mengenai Psikoanalisis Lacan, Kajian sastra berpendekatan 
psikoanalisis, Metode penelitian kualitatif dalam analisis teks 

2. Teknik Pengumpulan Data 
a. Pembacaan Berlapis (Multiple Reading) 

Teks dibaca secara berulang untuk memahami pola konflik, struktur narasi, 
simbol, signifier-signifier penting, serta dinamika psikis tokoh. 

b. Penandaan Kutipan (Marking and Coding) 
Bagian teks yang berkaitan dengan konsep Lacan seperti lack, desire, mirror stage, 
relasi the Other, atau trauma ditandai dan diklasifikasikan. 

c. Kategorisasi Data Teoretis 
Kutipan yang telah diberi kode dimasukkan dalam kategori analisis seperti: 
Imaginary–Symbolic–Real, objet petit a, sublimasi, jouissance, relasi dengan the 
Other, dan struktur bahasa. 

3. Teknik Analisis Data 
Analisis dilakukan melalui tiga tahapan: 
1) Deskripsi Teks: Menyajikan kutipan dan konteks peristiwa dalam teks. 
2) Interpretasi Teoretis: Menghubungkan kutipan dengan konsep psikoanalisis 

Lacan untuk mengungkap struktur bahasa dan dinamika psikis tokoh. 
3) Sintesis Analisis: Menghubungkan temuan dari kedua cerita untuk melihat 

persamaan dan perbedaan pola hasrat, kekurangan, simbolisasi, dan struktur 
relasi tokoh dalam kerangka Lacanian. 

4. Validitas dan Reliabilitas Data 
Validitas penelitian dijaga melalui: 
1) Triangulasi teori, dengan membandingkan hasil analisis dengan penelitian 

terdahulu yang menggunakan teori Lacan. 
2) Konsistensi interpretasi, memastikan bahwa penafsiran tetap merujuk pada 

teori dan teks. 
3) Audit analisis, yaitu pencatatan proses pengkodean, kategorisasi data, dan 

pertimbangan interpretatif secara sistematis agar hasil penelitian transparan 
dan dapat dilacak. 

 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
A. Deskripsi Kisah Roro Jonggrang 

Kisah menyangkut dua kerajaan bertetangga (Pengging dan Baka). Pangeran 
Bandung Bondowoso (dari Pengging) berperang dan berhasil mengalahkan Prabu 
Baka; ia jatuh cinta pada putri Roro Jonggrang. Roro Jonggrang menolak menikah 
karena Bandung Bondowoso membunuh ayahnya; akhirnya memberi dua syarat 



4204 

yang tampak mustahil (membangun sumur Jalatunda dan membangun seribu candi 
dalam semalam). Bandung setuju, memanggil makhluk halus dan berhasil membuat 
999 candi. Roro Jonggrang menggagalkan yang ke-1000 dengan tipu daya 
(menciptakan ilusi fajar), Bandung marah dan mengutuk Roro Jonggrang menjadi 
batu menjadi arca untuk menggenapi candi. 

1. Interpretasi teoretis (konsep Lacan) 
a. Manque / Desire (kekurangan & keinginan)  

Bandung Bondowoso bertindak untuk mengisi kekurangan (kekosongan 
kehilangan setelah perang, sekaligus hasrat untuk mendapatkan 
cinta/legitimasi). Tindakannya membangun candi seribu berfungsi sebagai 
usaha simbolik mengisi manque. Roro Jonggrang juga termotivasi oleh 
manqué kebutuhan untuk menjaga martabat keluarganya dan menegakkan 
hukum moral (keadilan atas ayah yang dibunuh). Keputusannya menolak 
nikah dan memberi syarat merupakan pembelaan terhadap kekurangan 
simbolik (hilangnya nama/kehormatan ayah). 

b. The Symbolic: nama, perjanjian, janji, hukum 
Syarat yang ditetapkan adalah signifier (kata-kata yang memroduksi realitas 
sosial). Dalam kerangka Lacan, syarat-syarat tersebut adalah hukum 
simbolik yang menandai batas sosial/etika. Ketika simbolik diretas (Roro 
menipu fajar), terjadi kegagalan simbolik konsekuensi pada tingkat Real 
(kutukan menjadi batu). 

c. The Other & Name-of-the-Father 
Ketiadaan legitimasi paternal/tata hukum yang kuat (pembunuhan Prabu 
Baka) memunculkan situasi di mana Name-of-the-Father belum 
diinstitusikan secara utuh tindakan Bandung untuk memenuhi syarat-seribu 
candi dapat dibaca sebagai upaya merebut kembali otoritas simbolik 
(legitimasi). Roro menempatkan dirinya sebagai penjaga norma simbolik 
sehingga ia bertindak seperti “Other” yang menilai. 

d. Objet petit a (obyek-kekurangan) & fetishisasi arca 
Roro Jonggrang sebagai wanita cantik menjadi objet petita penyebab hasrat. 
Namun alih-alih menjadi subyek hasrat yang memenuhi, ia dialihkan 
menjadi arca (batu)fetish yang merepresentasikan hasrat yang tidak pernah 
dipenuhi: arca adalah substitusi simbolik untuk kekosongan hasrat 
Bandung. Arca (batu) menandai keberadaan fantasmatis dari kekurangan 
yang tidak bisa diatasi. 

e. Imaginary / identifikasi / misrecognition 
Bandung mengidentifikasi dirinya melalui tindakan spektakuler 
(membangun candi) identifikasi imajiner pada citra kejayaan. Ketika Roro 
menggagalkan upaya terakhir, misrecognition terungkap citra kemenangan 
ternyata rapuh. Kekerasan (kutukan) muncul saat ketegangan antara 
Imajinasi dan Simbolik tidak diselesaikan. 

f. Jouissance (kenikmatan berlebih) 
Rasa amarah Bandung yang berubah menjadi kutukan dan Roro yang 
dikutuk menjadi batu dapat dipahami sebagai bentuk jouissance destruktif 
kepuasan yang melampaui batas simbolik hingga mengarah ke hukuman 
yang melumpuhkan. 

 
2. Indikator untuk penggalan data / contoh kutipan  



4205 

Parafrase penting yang bisa dijadikan kutipan: “Roro Jonggrang memberi dua 
syarat mustahil… Bandung Bondowoso berhasil membuat 999 candi… Roro 
menggagalkan candi ke-1000… Roro dikutuk menjadi arca”. 

 
B. Dekripsi Kisah Dayang Sumbi 

Kisah “Dayang Sumbi” menceritakan sosok perempuan dalam legenda Sunda 
Sangkuriang, wanita cantik jelita yang menikah dengan Tumang, dewa yang 
berwujud anjing. Pernikahan mereka mendapatkan seorang anak laki-laki bernama 
Sangkuriang. Akan tetapi identitas sang ayah disembunyikan Dayang Sumbi terhadap 
anaknya. Suatu hari Sangkuriang pergi memburu karena tidak mendapatkan buruan 
akhirnya ia memburu ayahnya yang masih berwujud seekor anjing. Hal ini membuat 
Dayang Sumbi marah besar dan mengusir anaknya. Lalu, ia mengasingkan diri karena 
kecantikannya menyebabkan peperangan. Bertahun-tahun kemudian, Sangkurang 
kembali bertemu dengan ibunya tanpa mengenai Dayang Sumbi sebagai ibunya dan 
justru jatuh cinta kepadanya. Ketika Dayang Sumbi menyadari identitas Sangkuriang 
dari bekas luka di kepalanya, ia menolak pernikahan tersebut dan memberikan syarat 
mustahil, yakni membendung Sungai Citarum dan memangun perahu besar dalam 
satu malam. Dengan bantuan makhluk gaib, Sangkuriang hamper memenuhi syarat 
mustahil tersebut. Dayang Sumbi kemudia menggagalkannya dengan menciptakan 
ilusi fajar, yang menyebabkan kegagalan Sangkuruang dan membuat sangkuring 
marah yang melahirkan legenda Gunung Tangkuban Perahu. 
1. Interpretasi Teoritis Berdasarkan Konsep Lacan 

a. Ranah Real (The Real) 
Dalam ranah Real, legenda Dayang Sumbi menampilkan unsur-unsur yang 
tidak dapat disimbolkan secara penuh dan bersifat traumatis. Kelahiran 
Sangkuriang dari hubungan Dayang Sumbi dengan Tumang (seekor anjing) 
menunjukkan adanya “Real primordial” yang berada di luar bahasa dan di luar 
logika sosial. Fakta ini kemudian disembunyikan, sehingga menghasilkan 
trauma yang tidak sepenuhnya disadari oleh tokoh maupun masyarakat. Pada 
tahap ini, identitas Sangkuriang tidak pernah mendapatkan struktur paternal 
yang jelas. Ia bertumbuh tanpa mengetahui ayah kandungnya, dan 
ketidaktahuan tersebut menimbulkan “lack” (kekurangan) yang menjadi dasar 
konflik psikisnya. Kekurangan ini merupakan bentuk the Real yang tidak dapat 
dihapus dan justru memicu hasrat-hasrat keliru di kemudian hari. 

b. Ranah Imajiner (The Imaginary) 
Ranah Imajiner tampak ketika Sangkuriang membangun identifikasi diri 
berdasarkan citra dan fantasi, bukan realitas. Ia jatuh cinta kepada Dayang 
Sumbi karena terpikat oleh kecantikan dan citra ideal perempuan tersebut, 
bukan karena pengetahuan tentang identitas keluarga. Daya tarik ini berasal 
dari identifikasi semu yang khas dalam ranah Imaginary—hubungan subjek 
dengan bayangan ideal ego (ideal ego). Dayang Sumbi juga mengalami konflik 
Imajiner. Ketika Sangkuriang kembali sebagai pemuda tampan, ia sempat 
terpesona. Citra Sangkuriang sebagai “lelaki ideal” menutupi citra masa 
kecilnya sebagai putra. Hal ini menunjukkan bahwa hubungan keduanya 
sementara waktu terseret ke dalam ilusi Imaginary, bukan kesadaran simbolik 
tentang relasi ibu-anak. 

c. Ranah Simbolik (The Symbolic) 



4206 

Krisis terjadi ketika tanda simbolik berupa bekas luka di kepala Sangkuriang 
menyadarkan Dayang Sumbi bahwa pemuda itu adalah putranya. Luka 
tersebut berfungsi sebagai signifier (penanda) yang mengembalikan subjek 
kepada hukum simbolik: bahwa mereka adalah ibu dan anak. Pada titik ini, 
Dayang Sumbi memulihkan kembali struktur simbolik yang selama ini 
terancam khususnya tabu incest dan hukum moral masyarakat. Penolakan 
Dayang Sumbi terhadap pinangan Sangkuriang merupakan perwujudan 
masuknya kembali dirinya dalam ranah Simbolik. Ia kemudian menciptakan 
syarat mustahil (membuat perahu dan danau dalam satu malam) sebagai 
strategi simbolik untuk mencegah hasrat terlarang tersebut terwujud dalam 
realitas. 
 

2. Hasrat, Kekurangan, dan Tabu Incest: Konflik Oedipal dalam Kerangka 
Lacan 

a. Hasrat Berasal dari Kekurangan (Lack) 
Menurut Lacan, hasrat (desire) tidak pernah muncul dari pemenuhan, 
melainkan dari kekurangan (lack). Dalam cerita Dayang Sumbi, 
ketidakhadiran struktur paternal dan ketidaktahuan identitas menyebabkan 
Sangkuriang membangun hasrat yang keliru. Ia mencintai ibunya karena 
tidak memiliki akses kepada hukum simbolik yang menegaskan batas-batas 
relasi keluarga. Dengan kata lain, hasrat Sangkuriang adalah hasil dari 
kegagalan simbolik: tidak adanya Name-of-the-Father yang membatasi subjek 
dari keinginan-keinginan terlarang. 

b. Pemulihan Tabu Incest sebagai Kemenangan Simbolik 
Ketika Dayang Sumbi menyadari identitas Sangkuriang, ia menolak hasrat 
tersebut. Ini merupakan tindakan simbolik yang menegaskan kembali 
keberadaan Law of the Father (Hukum Sang Ayah), yaitu sistem norma yang 
melarang hubungan sedarah. Penolakan Dayang Sumbi adalah momen 
penting yang menunjukkan kemenangan tatanan simbolik atas tatanan 
imajiner. Dengan demikian, Dayang Sumbi bertindak sebagai penjaga 
struktur moral dan sosial. 
 

3. Mekanisme Penolakan dan Pengalihan Hasrat (Displacement) 
Syarat mustahil yang diberikan Dayang Sumbi merupakan bentuk 

displacement (pengalihan) hasrat ke dalam tindakan yang tampak realistis tetapi 
secara struktural tidak mungkin dipenuhi. Dalam perspektif Lacan, tindakan ini 
adalah usaha untuk memindahkan energi hasrat ke ruang simbolik, bukan ruang 
aktual. Ketika usaha itu gagal dan Dayang Sumbi memalsukan fajar, Sangkuriang 
mengalami kehancuran imajiner. Tindakannya menendang perahu hingga 
menjadi gunung merupakan representasi ledakan hasrat yang tidak menemukan 
ruang simbolik untuk disalurkan. Perubahan perahu menjadi Gunung Tangkuban 
Perahu dapat dipahami sebagai transformasi konflik psikis manusia menjadi 
bentuk simbolik-mitos dalam alam, atau the Real yang kembali tampil sebagai 
sesuatu yang mengganggu tatanan sosial. 

 
4. Ketegangan antara Imaginary dan Symbolic sebagai Sumber Tragedi 

Ketika Imaginary mendominasi, hubungan mereka nyaris melanggar tabu 
incest. Namun ketika Symbolic kembali hadir, tindakan penolakan menjadi tak 



4207 

terhindarkan dan menghasilkan benturan besar dalam psikis Sangkuriang. 
Tragedi ini merupakan bentuk ketegangan klasik dalam struktur Lacanian: subjek 
terpecah antara hasrat pribadi dan hukum simbolik yang mengatur posisi 
sosialnya. 

 
5. Fungsi Mitos sebagai Penjaga Hukum Simbolik Masyarakat 

Analisis Lacanian menunjukkan bahwa legenda Dayang Sumbi tidak hanya 
berfungsi sebagai cerita asal-usul Gunung Tangkuban Perahu, tetapi juga sebagai 
mekanisme kolektif untuk: 
1) Menegaskan tabu incest dalam kesadaran sosial. 
2) Membedakan ranah hasrat pribadi dan ranah norma sosial. 
3) Menunjukkan bahwa pelanggaran simbolik akan menghasilkan 

ketidakseimbangan kosmis maupun moral. 
 

KESIMPULAN 
Kesimpulan dari analisis komparatif mitos Roro Jonggrang dan Dayang Sumbi, 

ditinjau dari lensa psikoanalisis Jacques Lacan, bukanlah sekadar rangkuman cerita, 
melainkan sebuah penegasan terhadap mekanisme kerja psikis dan sosial dalam 
narasi kultural. Kedua legenda ini secara subtil menyingkap ketegangan mendasar 
dalam pembentukan subjek manusia: antara dorongan pribadi yang tak terpuaskan 
(desire dan Imajiner) dan batas-batas etika kolektif (Simbolik). 

Kedua tokoh perempuan, Dayang Sumbi dan Roro Jonggrang, bertindak 
sebagai representasi dari Hukum Simbolik (Law of the Father) yang hadir untuk 
memulihkan tatanan yang terancam. Dalam konteks Dayang Sumbi, trauma Ranah 
Real — kelahiran yang berada di luar logika simbolik normal — menghasilkan 
kekurangan (lack) identitas paternal Sangkuriang, yang lantas memicu hasrat inses 
yang keliru dalam Ranah Imajiner. Dayang Sumbi mengatasi ancaman ini dengan 
menggunakan penanda (signifier) berupa luka di kepala dan menciptakan syarat 
mustahil. Tindakan ini adalah kemenangan moralitas sosial, membatasi jouissance 
terlarang dan mentransformasi hasrat yang tak tersalurkan menjadi simbol geografis 
yang abadi, yakni Gunung Tangkuban Perahu.  

Sementara itu, kisah Roro Jonggrang menyoroti dinamika hasrat dominasi dan 
kepemilikan. Hasrat Bandung Bondowoso terhadap Roro Jonggrang adalah hasrat 
yang tak pernah terpenuhi (objet petit a), yang ia coba penuhi melalui tindakan 
spektakuler dalam Ranah Imajiner (membangun seribu candi). Syarat seribu candi 
yang ditetapkan oleh Roro Jonggrang berfungsi sebagai hukum simbolik. Ketika 
hukum itu diretas oleh tipu daya Roro , konsekuensi yang muncul adalah pembalasan 
Simbolik yang brutal dalam bentuk kutukan. Pengubahan Roro Jonggrang menjadi 
arca (patung batu) secara mendalam merefleksikan fetishisasi kekurangan; arca 
tersebut menjadi substitusi simbolik dari objek hasrat yang hilang, menandai 
kekosongan yang tak teratasi. Secara kolektif, kedua mitos ini berfungsi sebagai 
mekanisme kultural untuk menegaskan batas-batas peradaban. Mereka menunjukkan 
bahwa pelanggaran terhadap hukum kekerabatan (incest pada Sangkuriang) atau 
hukum keadilan (dominasi hasrat pada Bandung Bondowoso) akan selalu direspon 
oleh Tatanan Simbolik, seringkali melalui intervensi yang menghasilkan bencana atau 
transformasi abadi (gunung dan arca). Dengan demikian, mitos-mitos ini tidak hanya 
menceritakan asal-usul tempat, tetapi secara psikoanalitis, ia adalah narasi tentang 



4208 

bagaimana subjek harus melepaskan hasrat pribadinya demi berada dalam struktur 
bahasa dan hukum masyarakat. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Habsari, Z. (2017). Dongeng sebagai Pembentuk Karakter Anak. BIBLIOTIKA: Jurnal 
Kajian Perpustakaan Dan Informasi, 1(1), 21-29. 

Sugeng. (2005). Bahasa dan Sastra Indonesia Kelas VII SMP dan MTs. Jakarta: Bumi 
Aksara. 

Qadriani, N., & Khatimah, S. (2023). Kajian Psikoanalisis Jacques Lacan dalam Cerita 
Dongeng “Canon” Karya Anindita S. Thayf. Jurnal Bahasa dan Sastra Indonesia, 
12(1), 21–29. 

Pradipta, R. A. (2020). Kajian Psikoanalisis Jacques Lacan dalam Novel “Bukan Pasar 
Malam” Karya Pramoedya Ananta Toer. Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra 
Indonesia, 5(2), 1–10. 

Subroto, L. H., & Ningsih, W. L. (2021, December 24). Kisah Roro Jonggrang, legenda 
di balik Candi Prambanan. Kompas.com. 

Smith, L. (2020). Desire and the Symbolic Order in Folklore Narrative. International 
Journal of Language & Psychoanalysis, 9(2), 45–60. 

Jones, R. (2021). Mirror Stage and Misrecognition in Mythic Character. Psychoanalytic 
Approaches to Culture, 6(1), 11–28. 

Karim, A., & Rosa, H. (2022). Language as Structure of Desire: A Lacanian Reading of 
Southeast Asian Legends. Journal of Comparative Myth & Psychoanalysis, 3(3), 77–
94. 

Lacan, J. (2006). Écrits: The First Complete Edition in English. New York: W. W. Norton 
& Company. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 
Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 
Tyson, L. (2015). Critical Theory Today: A User-Friendly Guide (3rd ed.). New York: 

Routledge. 
Zizek, S. (2006). Desire and Lack in Lacanian Psychoanalysis. Journal of Lacanian 

Studies, 12(2), 55–74. 
 


