
4345 
 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir        ISSN: 2774-8391 

  

  

Konflik Sosial Berbasis Agama: Penyebab, Dinamika, dan Solusinya 

Afrina Al Mufida1, Erni Juliani2,  Mirza Syadat Rambe3, 

Neneng Ariska4,  Nur Azizah Siregar5, Uci6 

1,2,3,4,5,6 Sekolah Tinggi Agama Islam Tebingtinggi Deli, Tebing Tinggi, Indonesia 

afrinaal280@gmail.com, ernijuliani2907@gmail.com, m.srambe87@gmail.com, 

nenengariska2021@gmail.com, nurazizahsiregar923@gmail.com, ucintsy@gmail.com   

 

ABSTRAK 

Konflik sosial berbasis agama merupakan fenomena kompleks yang tidak semata-mata berakar 

pada perbedaan teologis, melainkan merupakan hasil interaksi dinamis antara faktor internal 

keagamaan, faktor eksternal politik-ekonomi, dan faktor historis-kultural. Kajian ini bertujuan 

untuk menganalisis secara komprehensif penyebab, dinamika, dan solusi konflik tersebut dengan 

menggunakan sintesis empat perspektif teoritis sosiologi agama: Teori Fungsionalisme, Teori 

Konflik, Interaksionalisme Simbolik, dan Teori Identitas Sosial. Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif melalui studi literatur sistematis dan analisis kasus, dengan fokus pada konteks 

Indonesia dan contoh komparatif lainnya. Hasil analisis menunjukkan bahwa konflik muncul 

dari eksklusivisme teologis dan konstruksi makna simbolik yang antagonistis (faktor internal), 

instrumentalisasi identitas agama untuk kepentingan politik dan persaingan sumber daya 

(faktor eksternal), serta memori kolektif dan pola relasi historis yang timpang (faktor historis-

kultural). Konflik termanifestasi dalam spektrum mulai dari ketegangan kognitif-simbolik 

hingga kekerasan kolektif langsung, dengan dinamika yang dipicu oleh polarisasi identitas dan 

diperparah oleh mobilisasi politik. Dampaknya bersifat multidimensi, merusak kohesi sosial, 

menimbulkan trauma psikologis, mendistorsi politik, dan melemahkan perekonomian. Oleh 

karena itu, solusi yang efektif memerlukan pendekatan holistik dan multi-level, meliputi 

penegakan hukum yang konsisten dan kebijakan inklusif oleh negara, pemberdayaan dialog dan 

ekonomi bersama di tingkat masyarakat sipil, serta rekonstruksi narasi agama yang damai dan 

upaya rekonsiliasi kultural. Rekomendasi penelitian diarahkan kepada pemerintah, masyarakat 

sipil, dan akademisi untuk membangun infrastruktur perdamaian yang berkelanjutan dalam 

masyarakat yang majemuk. 

Kata Kunci: Konflik Agama, Sosiologi Agama, Instrumentalisasi, Identitas Sosial, Resolusi 

Konflik, Indonesia. 

 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:afrinaal280@gmail.com
mailto:ernijuliani2907@gmail.com
mailto:m.srambe87@gmail.com
mailto:nenengariska2021@gmail.com
mailto:nurazizahsiregar923@gmail.com
mailto:ucintsy@gmail.com


4346 
 

PENDAHULUAN 

Agama memainkan peran paradoksal dalam masyarakat  di satu sisi menjadi 

sumber inspirasi bagi perdamaian dan kohesi sosial, di sisi lain sering kali menjadi 

faktor pembelah yang memicu konflik berkepanjangan. Konflik sosial berbasis agama, 

baik dalam bentuk kekerasan langsung, diskriminasi struktural, maupun ketegangan 

tersembunyi, tetap menjadi tantangan global dan nasional, termasuk di Indonesia yang 

multikultural. Fenomena ini tidak dapat direduksi sekadar menjadi benturan doktrin 

teologis semata, melainkan merupakan hasil interaksi kompleks antara dimensi 

keagamaan dengan variabel politik, ekonomi, dan dinamika kekuasaan. Misalnya, 

ketegangan antar-kelompok beragama kerap memuncak pada momen kompetisi 

sumber daya atau kontestasi politik, di mana identitas keagamaan dimobilisasi untuk 

meraih dukungan massa. Oleh karena itu, pembahasan ini penting tidak hanya untuk 

kepentingan akademis dalam memahami mekanisme konflik kontemporer, tetapi juga 

untuk merancang kebijakan dan intervensi sosial yang efektif guna membangun 

masyarakat yang inklusif dan tangguh. 

Untuk menganalisis kompleksitas konflik agama, penelitian ini didukung oleh 

sejumlah teori kunci. Teori Konflik (Marx, Weber, Coser) membantu menelusuri akar 

struktural, baik sebagai perjuangan atas sumber daya material (Marxian), kompetisi 

status dan definisi kebenaran (Weberian), maupun fungsi konflik dalam memperkuat 

solidaritas kelompok (Coser). Teori Identitas Sosial (Tajfel & Turner) menjelaskan 

dinamika psikologis di balik pembentukan "in-group" dan "out-group", di mana 

ancaman terhadap identitas keagamaan dapat memperdalam prasangka dan 

diskriminasi (Ariyanto, 2023). Sementara itu, pendekatan Instrumentalisasi Agama 

menyingkap bagaimana simbol dan sentimen keagamaan sering kali dimanfaatkan oleh 

elite politik atau ekonomi sebagai alat mobilisasi untuk mencapai tujuan kekuasaan, 

sehingga konflik yang tampaknya bernuansa agama sebenarnya bermotifkan 

kepentingan duniawi. Di sisi solusi, Teori Kontak (Allport) menawarkan landasan 

untuk mengurangi prasangka melalui interaksi yang setara dan terstruktur, sedangkan 

konsep demokrasi konsosiasional (Lijphart) dan "twin tolerations" (Stepan) 

memberikan kerangka kelembagaan untuk mengelola keberagaman dalam negara 

demokratis (Hoffmann et al., 2024). 



4347 
 

Dengan memadukan perspektif teoretis ini, jurnal ini bertujuan membedah secara 

komprehensif penyebab, dinamika, dan solusi konflik sosial berbasis agama. Analisis 

tidak hanya berfokus pada gejala permukaan, tetapi juga pada faktor pendorong 

struktural, politik, dan psikologis yang saling beririsan. Hasilnya diharapkan dapat 

memberikan kontribusi akademis yang mendalam serta rekomendasi praktis bagi para 

pembuat kebijakan, aktivis perdamaian, dan pemimpin masyarakat dalam merancang 

strategi transformasi konflik dan memperkuat koeksistensi yang berkelanjutan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan desain studi literatur 

sistematis (systematic literature review) dan analisis kasus. Pendekatan ini dipilih untuk 

mengeksplorasi secara mendalam fenomena konflik sosial berbasis agama yang bersifat 

kompleks, multiinterpretasi, dan sarat makna, guna mencapai pemahaman konseptual 

dan kontekstual yang komprehensif. Data yang digunakan merupakan data sekunder, 

yang terdiri dari (1) dokumen akademis seperti jurnal ilmiah, buku, dan disertasi yang 

membahas teori sosiologi agama dan studi konflik, serta (2) dokumen kasus berupa 

laporan penelitian lembaga riset, dokumen kebijakan, dan laporan tahunan lembaga 

HAM yang mendokumentasikan dinamika konflik berbasis agama, dengan fokus 

utama pada konteks Indonesia dan contoh komparatif lain yang relevan. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui tinjauan pustaka sistematis. Proses 

ini diawali dengan perumusan kriteria inklusi-eksklusi berdasarkan relevansi, keluasan 

waktu, dan kredibilitas akademis. Pencarian literatur dilakukan di berbagai database 

akademis menggunakan kombinasi kata kunci dalam bahasa Indonesia dan Inggris. 

Literatur yang terkumpul kemudian diseleksi berdasarkan judul, abstrak, dan 

kelengkapan isi, sebelum data yang relevan seperti konsep teoretis, temuan empiris, 

dan pola konflik diekstraksi dan dikatalogisasi sesuai dengan tema penelitian.  

Untuk menganalisis data, penelitian ini menggunakan teknik analisis isi tematik 

(thematic content analysis) dan analisis naratif, yang diarahkan oleh kerangka teoretis 

yang telah dibangun. Melalui analisis isi tematik, seluruh teks dibaca mendalam untuk 

mengidentifikasi, mengkodekan, dan mengelompokkan pola-pola terkait penyebab, 



4348 
 

dinamika, dampak, dan solusi konflik. Analisis naratif digunakan untuk 

merekonstruksi kronologi dan proses dinamika konflik dalam studi kasus (Assingkily, 

2021). Selanjutnya, temuan-temuan tersebut diinterpretasi dan disintesis melalui lensa 

teori-teori utama Fungsionalisme, Konflik, Interaksionalisme Simbolik, dan Identitas 

Sosial untuk menguji kesesuaian dan saling melengkapi antar-perspektif. Triangulasi 

sumber diterapkan dengan membandingkan temuan dari berbagai dokumen guna 

meningkatkan validitas dan keandalan analisis.  

Penelitian ini adalah studi kepustakaan yang berpusat pada penelusuran dan 

analisis dokumen elektronik dan fisik. Aspek etika penelitian dijaga melalui prinsip 

integritas akademik, yang diwujudkan dalam sitasi yang akurat untuk menghindari 

plagiarisme, objektivitas dalam menyajikan keberagaman perspektif, serta penyajian 

data kasus yang bertanggung jawab dengan fokus pada analisis pola dan bukan pada 

detail sensitif yang dapat memicu kembali luka. Melalui metode ini, diharapkan dapat 

dihasilkan sintesis pengetahuan yang kaya, mendalam, dan terstruktur secara teoretis. 

 

LANDASAN TEORI SOSIOLOGI AGAMA 

A. Teori Fungsionalisme 

Berasal dari pemikiran Emile Durkheim, teori ini memandang agama sebagai 

institusi sosial yang berfungsi untuk memelihara keteraturan dan integrasi masyarakat. 

Durkheim dalam The Elementary Forms of Religious Life  berargumen bahwa agama 

bukan sekadar sistem kepercayaan kepada yang sakral, melainkan pemersatu kolektif 

yang merepresentasikan nilai-nilai bersama (collective conscience). Ritual dan simbol 

agama berfungsi untuk memperkuat solidaritas sosial, mengurangi anomie 

(keterasingan), dan memberikan makna serta stabilitas dalam kehidupan. Dalam 

konteks konflik, perspektif fungsionalis dapat menjelaskan mengapa agama menjadi 

sumber kohesi yang kuat bagi kelompok internal, namun juga dapat mengakibatkan 

disfungsi ketika solidaritas berlebihan dalam kelompok (in-group) berubah menjadi 

eksklusivisme dan prasangka terhadap kelompok luar (out-group). Konflik terjadi 

ketika fungsi integratif agama untuk satu kelompok berhadapan dengan klaim 

integratif kelompok lain, atau ketika nilai-nilai keagamaan tertentu dianggap tidak lagi 

selaras dengan perubahan sosial yang lebih luas (Huck, 2022). 



4349 
 

 

B. Teori Konflik 

Berakar pada pemikiran Karl Marx dan dikembangkan lebih lanjut oleh Max 

Weber, teori ini menekankan peran agama dalam mempertahankan atau menantang 

struktur ketimpangan dan kekuasaan. Bagi Marx, agama adalah "candu 

masyarakat"sebuah alat yang digunakan oleh kelas penguasa untuk melanggengkan 

dominasi dengan memberikan penghiburan ilusif bagi kaum tertindas dan 

mengalihkan perhatian dari eksploitasi material. Dari sudut pandang ini, konflik 

berbasis agama seringkali merupakan manifestasi terselubung dari konflik kelas atau 

perebutan sumber daya ekonomi. Sementara itu, Weber, dalam The Sociology of 

Religion, melihat agama tidak hanya sebagai alat legitimasi, tetapi juga sebagai sumber 

motivasi untuk perubahan sosial (seperti etika Protestan yang memicu kapitalisme). 

Dalam analisis konflik kontemporer, teori ini yang diperkaya oleh para teoritisi seperti 

Randall Collins menyoroti bagaimana agama dapat diinstrumentalisasi oleh elite politik 

atau ekonomi untuk memobilisasi massa, menguasai sumber daya, atau 

mendelegitimasi lawan. Konflik seolah-olah bersifat teologis, tetapi akar strukturnya 

terletak pada persaingan untuk kekuasaan, akses, dan pengakuan (Akhtar et al., 2022). 

C. Teori Interaksionalisme Simbolik 

Berfokus pada tingkat mikro-sosiologis, teori yang dipelopori oleh George Herbert 

Mead dan Herbert Blumer ini mengkaji bagaimana makna agama dikonstruksi, 

dinegosiasikan, dan dipertahankan melalui interaksi sosial sehari-hari. Agama 

dipandang bukan sebagai entitas statis, melainkan sebagai realitas sosial yang terus-

menerus diciptakan melalui interpretasi individu terhadap simbol, ritual, dan narasi 

keagamaan. Konsep kunci seperti "definisi situasi" (Thomas) dan "dramaturgi" 

(Goffman) membantu menjelaskan bagaimana identitas keagamaan dipentaskan dan 

dipersepsikan dalam interaksi.  

Dalam konflik, perspektif ini mengungkap proses pelabelan (labelling), di mana 

suatu kelompok memberikan stigma tertentu kepada kelompok lain berdasarkan 

interpretasi terhadap simbol atau tindakan keagamaannya. Konflik dipicu dan 

dipelihara oleh siklus interpretasi yang bermusuhan, misalnya ketika sebuah tindakan 



4350 
 

(seperti pembangunan rumah ibadah) diberi makna sebagai "ancaman" atau "dominasi" 

oleh kelompok lain melalui komunikasi dan propaganda. Dengan demikian, eskalasi 

konflik seringkali lebih terkait dengan perebutan makna simbolik daripada perbedaan 

doktrin yang sebenarnya (Irwandi, 2025). 

D. Teori Identitas Sosial 

Dikembangkan oleh Henri Tajfel dan John Turner dalam ranah psikologi sosial, 

teori ini secara khusus powerful untuk menganalisis dinamika kelompok dalam konflik 

agama. Teori ini berargumen bahwa individu memperoleh bagian dari identitas diri 

mereka dari keanggotaan dalam kelompok sosial (in-group). Proses kategorisasi sosial 

(membagi dunia menjadi "kita" vs "mereka"), identifikasi sosial (mengadopsi identitas 

kelompok), dan perbandingan sosial (membandingkan kelompok sendiri dengan 

kelompok lain secara positif) adalah mekanisme inti. Agama menyediakan sumber 

identitas sosial yang kuat, bermakna, dan seringkali eksklusif. Konflik berbasis agama, 

menurut teori ini, muncul ketika: 

1. Identitas keagamaan merasa terancam, baik secara fisik, kultural, maupun status. 

2. Terjadi kompetisi untuk mencapai atau mempertahankan distintivitas dan harga 

diri kelompok (positive distinctiveness). 

3. Batasan antar-kelompok (group boundaries) diperkuat dan dipolarisasi, sehingga 

mengakibatkan favoritisme in-group dan prasangka terhadap out-group (Khadka, 

2024).  

Keempat perspektif ini tidak saling menafikan, melainkan saling melengkapi dan 

beroperasi pada tingkat analisis yang berbeda. Teori Fungsionalisme dan Teori Konflik 

bekerja pada tingkat makro-struktural, menjelaskan peran agama dalam tatanan sosial 

atau pergulatan kekuasaan. Teori Interaksionalisme Simbolik beroperasi pada tingkat 

mikro-interaksional, mengurai konstruksi makna dalam pertemuan sehari-hari. 

Sementara Teori Identitas Sosial menjembatani tingkat mikro dan meso, dengan fokus 

pada psikologi kelompok.  

Sebuah konflik agama yang lengkap dapat dianalisis dengan melihat: (1) 

bagaimana agama berfungsi mempersatukan sekaligus memisahkan kelompok 

(Fungsionalisme), (2) bagaimana konflik itu dimanfaatkan untuk kepentingan politik-



4351 
 

ekonomi (Teori Konflik), (3) bagaimana stigma dan permusuhan dikonstruksi dalam 

interaksi sehari-hari (Interaksionalisme Simbolik), dan (4) bagaimana ancaman 

terhadap identitas kelompok memicu solidaritas sekaligus permusuhan (Teori Identitas 

Sosial). Dengan sintesis ini, analisis terhadap konflik sosial berbasis agama menjadi 

lebih komprehensif, multidimensi, dan mendalam. 

 

PEMBAHASAN 

A. Penyebab Konflik Sosial Berbasis Agama 

1. Faktor Internal 

Faktor internal merujuk pada elemen-elemen yang inheren dalam sistem 

keagamaan dan komunitas pemeluknya, yang berpotensi memicu ketegangan. 

Perspektif Teori Fungsionalisme menunjukkan bahwa mekanisme pemeliharaan 

integrasi internal suatu kelompok agama, seperti penegasan batas yang tegas antara 

yang "suci" dan "profan" atau "iman" dan "kafir", dapat berubah menjadi sumber 

konflik ketika berhadapan dengan kelompok lain. Doktrin eksklusivisme teologis 

(klaim kebenaran mutlak dan jalan keselamatan yang tunggal) dan eskatologi (nubuat 

tentang pertarungan akhir zaman) dapat, dalam interpretasi tertentu, memandang 

kelompok di luar keyakinannya sebagai "liyan" yang perlu diwaspadai, dikonversi, 

atau bahkan dilawan.  

Dari sudut pandang Interaksionalisme Simbolik, konflik juga lahir dari konstruksi 

makna simbolik yang antagonistik di tingkat komunitas. Ritual, pakaian, atau bentuk 

rumah ibadah suatu kelompok dapat diinterpretasikan oleh kelompok lain sebagai 

simbol dominasi, provokasi, atau penodaan terhadap simbol mereka sendiri. Proses 

"othering" (pengliyanan) ini diperkuat melalui khotbah, media internal, dan diskusi 

komunitas yang terus-menerus menegaskan perbedaan dan potensi ancaman (Wahid et 

al., 2025). 

2. Faktor Eksternal 

Faktor eksternal merupakan elemen di luar ranah keagamaan murni yang 

memobilisasi, memanfaatkan, atau mempertajam perbedaan agama menjadi konflik 

terbuka. Di sinilah Teori Konflik memberikan penjelasan paling kuat. Agama sering di-

instrumentalisasi menjadi alat oleh aktor-aktor politik dan ekonomi. Dalam kontestasi 



4352 
 

kekuasaan, politik identitas digunakan untuk menggalang dukungan massa dengan 

cara membangkitkan sentimen keberpihakan kelompok dan ketakutan terhadap 

kelompok lain. Misalnya, isu pemimpin dari agama minoritas atau pembangunan 

rumah ibadah dapat dihembuskan untuk mempolarisasi elektoral. Demikian pula, 

persaingan memperebutkan sumber daya ekonomi yang langka (lahan, lapangan kerja, 

anggaran publik) dapat dibingkai dalam narasi agama untuk mengalihkan kemarahan 

dari ketimpangan struktural ke konflik identitas ( Huda et al.,  2024).  

Teori Identitas Sosial melengkapi analisis ini dengan menunjukkan bahwa kondisi 

eksternal seperti marginalisasi ekonomi, diskriminasi kebijakan, atau ancaman 

terhadap status sosial suatu kelompok agama akan dirasakan sebagai ancaman 

terhadap identitas kolektif. Hal ini memicu respons defensif dan solidaritas kelompok 

yang tinggi, yang mudah disalurkan menjadi konflik jika ada provokasi atau mobilisasi 

dari elite (Basedau et al.,2023). 

3. Faktor Historis-Kultural 

Faktor ini berkaitan dengan memori kolektif dan pola relasi antar-kelompok yang 

terbentuk dalam lintasan sejarah panjang suatu masyarakat. Warisan konflik masa lalu 

seperti kerusuhan, perang saudara, atau periode penindasan bukan sekadar peristiwa 

yang berlalu, melainkan menjadi narasi sejarah yang hidup (living history) yang terus 

diturunkan dan dirawat dalam ingatan kolektif masing-masing kelompok. Narasi ini 

menciptakan prasangka dan ketidakpercayaan yang mengendap secara kultural. Pola 

hubungan mayoritas-minoritas yang timpang, di mana satu kelompok merasa berhak 

mendominasi ruang publik sementara kelompok lain merasa terus-terusan 

dipinggirkan, merupakan struktur konflik yang bersifat kultural. Teori Fungsionalisme 

dapat membaca fenomena ini sebagai "disfungsi" dari warisan kultural yang gagal 

beradaptasi dengan tuntutan masyarakat plural modern.  

Sementara itu, Interaksionalisme Simbolik menjelaskan bagaimana peristiwa 

sejarah yang traumatis menjadi simbol bersama (master symbol) yang terus-menerus 

direproduksi dalam interaksi sosial, misalnya melalui cerita dari mulut ke mulut, 

peringatan-peringatan, atau literatur komunitas, sehingga menjaga luka lama tetap 

segar dan siap untuk dipicu kembali oleh insiden terkini. Teori Identitas Sosial 

menambahkan bahwa sejarah konflik menjadi bagian dari "kisah tentang diri kita" 



4353 
 

(group narrative) yang mendefinisikan kelompok sebagai korban, pahlawan, atau 

penjaga tradisi, sehingga mempertajam batas identitas dan menyulitkan rekonsiliasi. 

Ketiga klaster faktor ini tidak bekerja secara terpisah. Mereka saling berinteraksi 

dalam suatu dinamika yang kompleks. Faktor historis-kultural menyediakan ladang 

subur berupa prasangka dan memori kolektif. Faktor internal (seperti doktrin eksklusif) 

menyediakan bahasa dan kerangka legitimasi teologis. Sementara itu, faktor eksternal 

(kepentingan politik-ekonomi) bertindak sebagai pemicu (trigger) dan katalisator yang 

memobilisasi kedua faktor sebelumnya menjadi konflik aktual. Sebuah insiden kecil 

yang bersifat simbolis (faktor internal/interaksional) dapat meledak menjadi kerusuhan 

besar karena disentuh oleh provokasi politisi (faktor eksternal) dan membangkitkan 

luka sejarah yang belum sembuh (faktor historis-kultural). Dengan demikian, 

memahami konflik agama memerlukan analisis yang simultan terhadap ketiga lapisan 

penyebab ini dan cara mereka saling memperkuat dalam konteks sosial yang spesifik 

(Koos & Keulman, 2024). 

B. Bentuk dan Dinamika Konflik 

Konflik sosial berbasis agama tidak bersifat statis maupun monolitik. Ia 

memanifestasikan diri dalam berbagai bentuk dan mengalami dinamika eskalasi serta 

de-eskalasi yang kompleks, yang dapat dipahami melalui sintesis teori-teori sosiologis. 

1. Bentuk Konflik 

Bentuk konflik dapat dikategorikan berdasarkan intensitas dan manifestasinya (Idrus, 

2022): 

1) Konflik Kognitif dan Simbolik: Bentuk paling dasar, berupa perbedaan 

keyakinan, prasangka, dan persaingan simbolik. Ini termanifestasi dalam 

wacana eksklusif, debat teologis yang memanas, hingga perang narasi di media 

dan ruang publik. Teori Interaksionalisme Simbolik sangat relevan di sini, di 

mana konflik terjadi pada tataran makna, seperti perebutan interpretasi atas 

simbol-simbol publik atau stigma terhadap praktik keagamaan tertentu. 

2) Konflik Sosial-Teritorial: Berupa ketegangan dalam kehidupan bersama, seperti 

penolakan pembangunan rumah ibadah, segregasi permukiman, atau 

pembatasan aktivitas keagamaan di ruang tertentu. Bentuk ini sering dipicu oleh 



4354 
 

ancaman terhadap identitas (Teori Identitas Sosial) dan dikelola/dimanipulasi 

oleh kepentingan politik lokal (Teori Konflik). 

3) Kekerasan Kolektif Langsung: Puncak manifestasi konflik, berupa kerusuhan, 

penyerangan, pembakaran tempat ibadah, atau pengusiran paksa. Bentuk ini 

biasanya melibatkan mobilisasi massa yang menggunakan identitas agama 

sebagai pemersatu (in-group solidarity - Teori Fungsionalisme & Identitas Sosial) 

dan sering dipicu oleh insiden simbolik yang telah diinterpretasikan sebagai 

ancaman serius, serta dimanfaatkan oleh aktor tertentu. 

2. Dinamika Konflik 

Dinamika konflik mengikuti pola yang dapat dijelaskan melalui interaksi berbagai 

mekanisme (Abu-Nimer,2022): 

1) Eskalasi: Konflik mengalami eskalasi melalui proses polarisasi identitas. 

Menurut Teori Identitas Sosial, ancaman (nyata atau dibayangkan) 

menyebabkan kelompok menegaskan batas-batasnya, meningkatkan loyalitas 

internal, dan mendistorsi persepsi terhadap kelompok lain. Instrumentalisasi 

politik (Teori Konflik) mempercepat eskalasi dengan menyediakan organisasi, 

sumber daya, dan narasi permusuhan yang efektif. Sementara itu, spiral 

komunikasi yang bermusuhan (Interaksionalisme Simbolik) memastikan setiap 

tindakan dibaca dengan kecurigaan maksimal, menutup ruang untuk salah 

paham. 

2) Pemeliharaan (Conflict Sustenance): Konflik dapat bertahan lama ketika 

berkembang menjadi siklus kekerasan balas dendam yang dibenarkan oleh 

narasi religio-historis. Memori kolektif tentang victimhood (Faktor Historis-

Kultural) dirawat dan menjadi bagian dari identitas kelompok. Struktur 

ekonomi-politik yang timpang dan memberikan keuntungan kepada satu 

kelompok atas kelompok lain (Teori Konflik) juga memelihara status quo yang 

konfliktual. 

3) De-eskalasi dan Transformasi: Pengurangan konflik terjadi ketika kondisi kontak 

positif (Teori Kontak Allport) tercipta, seperti adanya tujuan bersama yang lebih 

besar (superordinate goal) yang memaksa kerja sama. Peran aktor perdamaian 

dari dalam tradisi agama (memanfaatkan sumber daya internal agama untuk 



4355 
 

rekonsiliasi) dan intervensi kelembagaan netral yang adil (negara, lembaga 

HAM) juga krusial. De-eskalasi membutuhkan rekonstruksi makna simbolik 

(Interaksionalisme Simbolik) yang mempromosikan inklusivitas dan reformasi 

struktur (Teori Konflik) yang mengatasi ketimpangan penyebab 

instrumentaliasasi. 

 

C. Dampak Konflik Sosial Berbasis Agama 

Menurut Mustafa & Khan (2023) dampak konflik ini bersifat multidimensi dan 

bertahan lama, melampaui korban fisik langsung. 

1) Dampak Sosial: Konflik merusak jaring sosial (social fabric) masyarakat, 

menyebabkan segregasi dan disintegrasi berdasarkan identitas agama. 

Kepercayaan sosial (social trust) yang merupakan modal dasar bagi kohesi 

masyarakat hancur, digantikan oleh kecurigaan yang mendalam. Migrasi paksa 

dan homogenisasi wilayah memperparah kehilangan keberagaman. 

2) Dampak Psikologis: Masyarakatakat mengalami trauma kolektif yang 

diturunkan antargenerasi. Individu hidup dalam ketakutan dan kecemaran 

kronis. Identitas keagamaan yang seharusnya menjadi sumber makna bisa 

berubah menjadi beban dan sumber stres identitas akibat stigma dan konflik. 

3) Dampak Politik: Konflik menguatkan kecenderungan otoritarianisme, di mana 

negara atau kelompok mayoritas menggunakan dalih "ketertiban" untuk 

membatasi hak-hak minoritas. Politik menjadi semakin identitarian dan jauh dari 

substansi perbaikan publik. Stabilitas nasional dan citra negara di mata 

internasional juga terancam. 

4) Dampak Ekonomi: Terjadi kerusakan infrastruktur, hilangnya investasi, dan 

terganggunya aktivitas ekonomi di daerah konflik. Kemiskinan sering kali 

memburuk, yang pada gilirannya dapat kembali menjadi bahan bakar bagi 

konflik di masa depan (lingkaran setan konflik-kemiskinan). 

D. Solusi dan Penanganan Konflik 



4356 
 

Menurut Faith as a catalyst for peace “the islamic perspective on conflict resolution”. 

(2023). Penanganan konflik berbasis agama memerlukan pendekatan multi-level dan 

multi-pihak yang menyentuh akar kausalitasnya. 

1. Tingkat Negara dan Kelembagaan 

1) Konsistensi Penegakan Hukum: Negara harus bertindak sebagai penjaga netral 

(impartial guarantor) yang secara tegas dan adil menindak semua pelaku 

kekerasan, tanpa memandang identitas agamanya. Ini memutus impunitas dan 

rasa ketidakadilan. 

2) Kebijakan Inklusif: Membangun kerangka hukum dan kebijakan yang 

melindungi hak-hak semua kelompok, termasuk minoritas agama. Menerapkan 

prinsip demokrasi konsosiasional (seperti otonomi kultural tertentu) di daerah 

dengan polarisasi tinggi dapat dipertimbangkan. 

3) Reformasi Pendidikan: Mengintegrasikan pendidikan kewarganegaraan 

multikultural dan pendidikan agama yang inklusif dan kritis ke dalam 

kurikulum nasional untuk membangun empati dan dekonstruksi prasangka 

sejak dini. 

2. Tingkat Masyarakat Sipil dan Antar-Kelompok 

1) Dialog dan Kontak Terstruktur: Membangun forum-forum dialog yang 

memenuhi prasyarat Teori Kontak Allport (kesetaraan, tujuan bersama, kerja 

sama, dukungan otoritas). Dialog tidak hanya antar-elite agama, tetapi juga 

melibatkan pemuda, perempuan, dan komunitas akar rumput. 

2) Pemberdayaan Ekonomi Bersama: Menciptakan kemitraan ekonomi lintas 

kelompok yang menciptakan saling ketergantungan dan kepentingan bersama 

(superordinate goal), mengurangi kompetisi atas sumber daya yang langka. 

3) Media dan Kampanye Publik: Memanfaatkan media untuk kampanye 

perdamaian dan kontra narasi yang mendekonstruksi stereotip dan 

menyebarkan cerita-cerita tentang kerja sama lintas agama. 

3. Tingkat Teologis dan Kultural 



4357 
 

1) Rekonstruksi Makna Agama (Theological Reframing): Menggalakkan 

hermeneutika agama yang inklusif dan perdamaian dari dalam setiap tradisi. 

Memperkuat suara dan otoritas tokoh agama yang mengedepankan nilai-nilai 

universal kemanusiaan, keadilan, dan kasih sayang. 

2) Penyembuhan Trauma dan Rekonsiliasi Kultural: Mengadopsi mekanisme 

restorative justice (keadilan restoratif) dan truth-seeking (pencarian kebenaran) 

untuk mengatasi luka sejarah. Proses ini membutuhkan pengakuan penderitaan 

semua pihak dan komitmen untuk membangun narasi bersama yang lebih 

inklusif tentang masa lalu. 

 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa konflik 

sosial berbasis agama merupakan fenomena kompleks yang tidak dapat dipahami 

secara reduktif sebagai sekadar benturan doktrin teologis. Konflik ini muncul dari 

interaksi dinamis antara faktor internal keagamaan (seperti eksklusivisme teologis dan 

konstruksi makna simbolik), faktor eksternal politik-ekonomi (instrumentalisasi agama 

untuk kekuasaan dan kompetisi sumber daya), serta faktor historis-kultural (memori 

kolektif dan pola relasi yang timpang). Keempat perspektif teoritis Fungsionalisme, 

Konflik, Interaksionalisme Simbolik, dan Identitas Sosial secara bersama-sama 

memberikan lensa analitis yang komprehensif untuk memahami bagaimana agama 

berfungsi sebagai sumber kohesi sekaligus disintegrasi, dimanfaatkan sebagai alat 

perebutan kekuasaan, dikonstruksi dalam interaksi sehari-hari, dan diperkuat sebagai 

identitas kelompok yang rentan terhadap ancaman.  

Konflik tersebut memanifestasikan diri dalam spektrum yang luas, mulai dari 

konflik kognitif-simbolik, konflik sosial-teritorial, hingga kekerasan kolektif langsung. 

Dinamikanya ditandai oleh proses eskalasi yang dipicu polarisasi identitas dan 

instrumentalisasi politik, serta dipelihara oleh siklus balas dendam dan struktur 

ketimpangan. Dampaknya bersifat multidimensi dan berkepanjangan, merusak 

jaringan sosial, menimbulkan trauma kolektif, mendistorsi politik, dan melumpuhkan 

perekonomian.  

Berdasarkan temuan dan kesimpulan di atas, penelitian ini merekomendasikan 

beberapa langkah strategis bagi berbagai pemangku kepentingan. Bagi Pemerintah dan 

Pembuat Kebijakan, prioritas utama adalah memperkuat negara hukum dengan 

penegakan hukum yang konsisten dan netral, serta merancang kebijakan proaktif-

inklusif yang melindungi hak-hak kelompok minoritas. Reformasi pendidikan sistemik 



4358 
 

yang mengintegrasikan pendidikan multikultural dan kewarganegaraan inklusif ke 

dalam kurikulum nasional juga sangat diperlukan untuk membangun empati dan 

dekonstruksi prasangka sejak dini.  

Bagi Masyarakat Sipil, LSM, dan Tokoh Agama, inisiatif krusial meliputi 

penginstitusionalan dialog terstruktur berdasarkan Teori Kontak Allport yang 

melibatkan berbagai lapisan masyarakat, penggalakan kampanye media dan kontra-

narasi untuk menyebarkan cerita perdamaian, serta penguatan jaringan ekonomi lintas 

identitas melalui program pemberdayaan bersama. Bagi Akademisi dan Peneliti 

Lanjutan, diperlukan riset aksi partisipatif untuk menguji model intervensi perdamaian 

di lokasi spesifik, kajian mendalam tentang peran media digital dalam polarisasi dan 

resolusi konflik, serta eksplorasi terhadap hermeneutika perdamaian dalam berbagai 

tradisi agama.  

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu-Nimer, M. (2022). Interreligious peacebuilding: An emerging pathway for sustainable 

peace. https://doi.org/10.4324/9781003000686-16  

Akhtar, S., Khan, A., & Khan, G. (2022). The struggle of muslim ideologues against 

oppressive regimes: rethinking the conflict perspective on religion. Pakistan Journal 

of Social Research. https://doi.org/10.52567/pjsr.v4i1.986  

Ariyanto, K. (2023). Social Conflict Among Religious Groups in the Perspective of 

Sociology of Religion. Jurnal Humaya. https://doi.org/10.33830/humaya.v3i2.6625  

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan 

Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 

Basedau, M., Fox, A. J., & Zellman, A. (2023). From Deprivation, Discrimination, and 

Inequality to Grievances. https://doi.org/10.1093/oso/9780197693940.003.0003  

Faith as a catalyst for peace: the islamic perspective on conflict resolution. 

(2023). Russian Law Journal. https://doi.org/10.52783/rlj.v11i12s.2030  

Hoffmann, L., Köbrich, J., Stollenwerk, E., & Basedau, M. (2024). Correlates of Peace: 

Religious Determinants of Interreligious Peace. Journal of Intervention and 

Statebuilding. https://doi.org/10.1080/17502977.2024.2383087  

Huck, W. (2022). Theorizing Religion, Social Movements, and Social Change. 

https://doi.org/10.4324/9781032011523-13  

https://doi.org/10.4324/9781003000686-16
https://doi.org/10.52567/pjsr.v4i1.986
https://doi.org/10.33830/humaya.v3i2.6625
https://doi.org/10.1093/oso/9780197693940.003.0003
https://doi.org/10.52783/rlj.v11i12s.2030
https://doi.org/10.1080/17502977.2024.2383087
https://doi.org/10.4324/9781032011523-13


4359 
 

Huda, M., Nur, Muh., Maksum, R., & Yani, J. A. (2024). Dinamika Politik Identitas 

Dalam Sumber Ajaran Islam di Indonesia : Studi Kasus Pemilu. Terang. 

https://doi.org/10.62383/terang.v1i3.406  

Irwandi, I. (2025). Symbols, identity, and moderation: a sociological perspective on 

religious cultural branding by religious leaders. Akselerasi. 

https://doi.org/10.54783/jin.v7i2.1346   

Khadka, C. (2024). Social Identity Theory and Group Behavior.       

https://doi.org/10.3126/tutaj.v12i1.74063  

Koos, A. K., & Keulman, K. (2024). Conflicts rooted in socio-cultural animosities: a 

historical analysis. Cogent Social Sciences.  

Mustafa, M. T., & Khan, M. H. U. (2023). Promoting Religious Freedom in Diverse Societies. 

https://doi.org/10.61506/02.00023  

Wahid, S., Barsihannor, B., & Mahmuddin, M. (2025). Breaking Up the Root of Conflict: 

Fundamentalism and Radicalism in Social Context. Journal of Universal Community 

Empowerment Provision. https://doi.org/10.55885/jucep.v5i1.484  

 

https://doi.org/10.62383/terang.v1i3.406
https://doi.org/10.54783/jin.v7i2.1346
https://doi.org/10.3126/tutaj.v12i1.74063
https://doi.org/10.61506/02.00023
https://doi.org/10.55885/jucep.v5i1.484

