¢ .
5 JURNALMUDABBIR  [®
‘[‘L ‘ﬂ‘ : (Journal Research and Education Studies) é},
% e N Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025

( < http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Konflik Sosial Berbasis Agama: Penyebab, Dinamika, dan Solusinya

Afrina Al Mufida?, Erni Juliani2, Mirza Syadat Rambe3,
Neneng Ariska?, Nur Azizah Siregar5, Uci®
1253456 Sekolah Tinggi Agama Islam Tebingtinggi Deli, Tebing Tinggi, Indonesia
afrinaal280@gmail.com, ernijuliani2907@gmail.com, m.srambe87@gmail.com,

nenengariska2021@gmail.com, nurazizahsiregar923@gmail.com, ucintsy@gmail.com

ABSTRAK

Konflik sosial berbasis agama merupakan fenomena kompleks yang tidak semata-mata berakar
pada perbedaan teologis, melainkan merupakan hasil interaksi dinamis antara faktor internal
keagamaan, faktor eksternal politik-ekonomi, dan faktor historis-kultural. Kajian ini bertujuan
untuk menganalisis secara komprehensif penyebab, dinamika, dan solusi konflik tersebut dengan
menggunakan sintesis empat perspektif teoritis sosiologi agama: Teori Fungsionalisme, Teori
Konflik, Interaksionalisme Simbolik, dan Teori Identitas Sosial. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif melalui studi literatur sistematis dan analisis kasus, dengan fokus pada konteks
Indonesia dan contoh komparatif lainnya. Hasil analisis menunjukkan bahwa konflik muncul
dari eksklusivisme teologis dan konstruksi makna simbolik yang antagonistis (faktor internal),
instrumentalisasi identitas agama untuk kepentingan politik dan persaingan sumber daya
(faktor eksternal), serta memori kolektif dan pola relasi historis yang timpang (faktor historis-
kultural). Konflik termanifestasi dalam spektrum mulai dari ketegangan kognitif-simbolik
hingga kekerasan kolektif langsung, dengan dinamika yang dipicu oleh polarisasi identitas dan
diperparah oleh mobilisasi politik. Dampaknya bersifat multidimensi, merusak kohesi sosial,
menimbulkan trauma psikologis, mendistorsi politik, dan melemahkan perekonomian. Oleh
karena itu, solusi yang efektif memerlukan pendekatan holistik dan multi-level, meliputi
penegakan hukum yang konsisten dan kebijakan inklusif oleh negara, pemberdayaan dialog dan
ekonomi bersama di tingkat masyarakat sipil, serta rekonstruksi narasi agama yang damai dan
upaya rekonsiliasi kultural. Rekomendasi penelitian diarahkan kepada pemerintah, masyarakat
sipil, dan akademisi untuk membangun infrastruktur perdamaian yang berkelanjutan dalam
masyarakat yang majemuk.

Kata Kunci: Konflik Agama, Sosiologi Agama, Instrumentalisasi, Identitas Sosial, Resolusi
Konflik, Indonesia.

4345


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:afrinaal280@gmail.com
mailto:ernijuliani2907@gmail.com
mailto:m.srambe87@gmail.com
mailto:nenengariska2021@gmail.com
mailto:nurazizahsiregar923@gmail.com
mailto:ucintsy@gmail.com

PENDAHULUAN

Agama memainkan peran paradoksal dalam masyarakat di satu sisi menjadi
sumber inspirasi bagi perdamaian dan kohesi sosial, di sisi lain sering kali menjadi
faktor pembelah yang memicu konflik berkepanjangan. Konflik sosial berbasis agama,
baik dalam bentuk kekerasan langsung, diskriminasi struktural, maupun ketegangan
tersembunyi, tetap menjadi tantangan global dan nasional, termasuk di Indonesia yang
multikultural. Fenomena ini tidak dapat direduksi sekadar menjadi benturan doktrin
teologis semata, melainkan merupakan hasil interaksi kompleks antara dimensi
keagamaan dengan variabel politik, ekonomi, dan dinamika kekuasaan. Misalnya,
ketegangan antar-kelompok beragama kerap memuncak pada momen kompetisi
sumber daya atau kontestasi politik, di mana identitas keagamaan dimobilisasi untuk
meraih dukungan massa. Oleh karena itu, pembahasan ini penting tidak hanya untuk
kepentingan akademis dalam memahami mekanisme konflik kontemporer, tetapi juga
untuk merancang kebijakan dan intervensi sosial yang efektif guna membangun

masyarakat yang inklusif dan tangguh.

Untuk menganalisis kompleksitas konflik agama, penelitian ini didukung oleh
sejumlah teori kunci. Teori Konflik (Marx, Weber, Coser) membantu menelusuri akar
struktural, baik sebagai perjuangan atas sumber daya material (Marxian), kompetisi
status dan definisi kebenaran (Weberian), maupun fungsi konflik dalam memperkuat
solidaritas kelompok (Coser). Teori Identitas Sosial (Tajfel & Turner) menjelaskan
dinamika psikologis di balik pembentukan "in-group" dan "out-group", di mana
ancaman terhadap identitas keagamaan dapat memperdalam prasangka dan
diskriminasi (Ariyanto, 2023). Sementara itu, pendekatan Instrumentalisasi Agama
menyingkap bagaimana simbol dan sentimen keagamaan sering kali dimanfaatkan oleh
elite politik atau ekonomi sebagai alat mobilisasi untuk mencapai tujuan kekuasaan,
sehingga konflik yang tampaknya bernuansa agama sebenarnya bermotifkan
kepentingan duniawi. Di sisi solusi, Teori Kontak (Allport) menawarkan landasan
untuk mengurangi prasangka melalui interaksi yang setara dan terstruktur, sedangkan
konsep demokrasi konsosiasional (Lijphart) dan "twin tolerations" (Stepan)
memberikan kerangka kelembagaan untuk mengelola keberagaman dalam negara

demokratis (Hoffmann et al., 2024).

4346



Dengan memadukan perspektif teoretis ini, jurnal ini bertujuan membedah secara
komprehensif penyebab, dinamika, dan solusi konflik sosial berbasis agama. Analisis
tidak hanya berfokus pada gejala permukaan, tetapi juga pada faktor pendorong
struktural, politik, dan psikologis yang saling beririsan. Hasilnya diharapkan dapat
memberikan kontribusi akademis yang mendalam serta rekomendasi praktis bagi para
pembuat kebijakan, aktivis perdamaian, dan pemimpin masyarakat dalam merancang

strategi transformasi konflik dan memperkuat koeksistensi yang berkelanjutan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan desain studi literatur
sistematis (systematic literature review) dan analisis kasus. Pendekatan ini dipilih untuk
mengeksplorasi secara mendalam fenomena konflik sosial berbasis agama yang bersifat
kompleks, multiinterpretasi, dan sarat makna, guna mencapai pemahaman konseptual
dan kontekstual yang komprehensif. Data yang digunakan merupakan data sekunder,
yang terdiri dari (1) dokumen akademis seperti jurnal ilmiah, buku, dan disertasi yang
membahas teori sosiologi agama dan studi konflik, serta (2) dokumen kasus berupa
laporan penelitian lembaga riset, dokumen kebijakan, dan laporan tahunan lembaga
HAM yang mendokumentasikan dinamika konflik berbasis agama, dengan fokus

utama pada konteks Indonesia dan contoh komparatif lain yang relevan.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui tinjauan pustaka sistematis. Proses
ini diawali dengan perumusan kriteria inklusi-eksklusi berdasarkan relevansi, keluasan
waktu, dan kredibilitas akademis. Pencarian literatur dilakukan di berbagai database
akademis menggunakan kombinasi kata kunci dalam bahasa Indonesia dan Inggris.
Literatur yang terkumpul kemudian diseleksi berdasarkan judul, abstrak, dan
kelengkapan isi, sebelum data yang relevan seperti konsep teoretis, temuan empiris,

dan pola konflik diekstraksi dan dikatalogisasi sesuai dengan tema penelitian.

Untuk menganalisis data, penelitian ini menggunakan teknik analisis isi tematik
(thematic content analysis) dan analisis naratif, yang diarahkan oleh kerangka teoretis
yang telah dibangun. Melalui analisis isi tematik, seluruh teks dibaca mendalam untuk

mengidentifikasi, mengkodekan, dan mengelompokkan pola-pola terkait penyebab,

4347



dinamika, dampak, dan solusi konflik. Analisis naratif digunakan untuk
merekonstruksi kronologi dan proses dinamika konflik dalam studi kasus (Assingkily,
2021). Selanjutnya, temuan-temuan tersebut diinterpretasi dan disintesis melalui lensa
teori-teori utama Fungsionalisme, Konflik, Interaksionalisme Simbolik, dan Identitas
Sosial untuk menguji kesesuaian dan saling melengkapi antar-perspektif. Triangulasi
sumber diterapkan dengan membandingkan temuan dari berbagai dokumen guna

meningkatkan validitas dan keandalan analisis.

Penelitian ini adalah studi kepustakaan yang berpusat pada penelusuran dan
analisis dokumen elektronik dan fisik. Aspek etika penelitian dijaga melalui prinsip
integritas akademik, yang diwujudkan dalam sitasi yang akurat untuk menghindari
plagiarisme, objektivitas dalam menyajikan keberagaman perspektif, serta penyajian
data kasus yang bertanggung jawab dengan fokus pada analisis pola dan bukan pada
detail sensitif yang dapat memicu kembali luka. Melalui metode ini, diharapkan dapat

dihasilkan sintesis pengetahuan yang kaya, mendalam, dan terstruktur secara teoretis.

LANDASAN TEORI SOSIOLOGI AGAMA
A. Teori Fungsionalisme

Berasal dari pemikiran Emile Durkheim, teori ini memandang agama sebagai
institusi sosial yang berfungsi untuk memelihara keteraturan dan integrasi masyarakat.
Durkheim dalam The Elementary Forms of Religious Life berargumen bahwa agama
bukan sekadar sistem kepercayaan kepada yang sakral, melainkan pemersatu kolektif
yang merepresentasikan nilai-nilai bersama (collective conscience). Ritual dan simbol
agama berfungsi untuk memperkuat solidaritas sosial, mengurangi anomie
(keterasingan), dan memberikan makna serta stabilitas dalam kehidupan. Dalam
konteks konflik, perspektif fungsionalis dapat menjelaskan mengapa agama menjadi
sumber kohesi yang kuat bagi kelompok internal, namun juga dapat mengakibatkan
disfungsi ketika solidaritas berlebihan dalam kelompok (in-group) berubah menjadi
eksklusivisme dan prasangka terhadap kelompok luar (out-group). Konflik terjadi
ketika fungsi integratif agama untuk satu kelompok berhadapan dengan klaim
integratif kelompok lain, atau ketika nilai-nilai keagamaan tertentu dianggap tidak lagi

selaras dengan perubahan sosial yang lebih luas (Huck, 2022).
4348



B. Teori Konflik

Berakar pada pemikiran Karl Marx dan dikembangkan lebih lanjut oleh Max
Weber, teori ini menekankan peran agama dalam mempertahankan atau menantang
struktur ketimpangan dan kekuasaan. Bagi Marx, agama adalah ‘"candu
masyarakat"sebuah alat yang digunakan oleh kelas penguasa untuk melanggengkan
dominasi dengan memberikan penghiburan ilusif bagi kaum tertindas dan
mengalihkan perhatian dari eksploitasi material. Dari sudut pandang ini, konflik
berbasis agama seringkali merupakan manifestasi terselubung dari konflik kelas atau
perebutan sumber daya ekonomi. Sementara itu, Weber, dalam The Sociology of
Religion, melihat agama tidak hanya sebagai alat legitimasi, tetapi juga sebagai sumber
motivasi untuk perubahan sosial (seperti etika Protestan yang memicu kapitalisme).
Dalam analisis konflik kontemporer, teori ini yang diperkaya oleh para teoritisi seperti
Randall Collins menyoroti bagaimana agama dapat diinstrumentalisasi oleh elite politik
atau ekonomi untuk memobilisasi massa, menguasai sumber daya, atau
mendelegitimasi lawan. Konflik seolah-olah bersifat teologis, tetapi akar strukturnya

terletak pada persaingan untuk kekuasaan, akses, dan pengakuan (Akhtar et al., 2022).

C. Teori Interaksionalisme Simbolik

Berfokus pada tingkat mikro-sosiologis, teori yang dipelopori oleh George Herbert
Mead dan Herbert Blumer ini mengkaji bagaimana makna agama dikonstruksi,
dinegosiasikan, dan dipertahankan melalui interaksi sosial sehari-hari. Agama
dipandang bukan sebagai entitas statis, melainkan sebagai realitas sosial yang terus-
menerus diciptakan melalui interpretasi individu terhadap simbol, ritual, dan narasi
keagamaan. Konsep kunci seperti "definisi situasi" (Thomas) dan "dramaturgi"
(Goffman) membantu menjelaskan bagaimana identitas keagamaan dipentaskan dan

dipersepsikan dalam interaksi.

Dalam konflik, perspektif ini mengungkap proses pelabelan (labelling), di mana
suatu kelompok memberikan stigma tertentu kepada kelompok lain berdasarkan
interpretasi terhadap simbol atau tindakan keagamaannya. Konflik dipicu dan

dipelihara oleh siklus interpretasi yang bermusuhan, misalnya ketika sebuah tindakan

4349



(seperti pembangunan rumah ibadah) diberi makna sebagai "ancaman" atau "dominasi"
oleh kelompok lain melalui komunikasi dan propaganda. Dengan demikian, eskalasi
konflik seringkali lebih terkait dengan perebutan makna simbolik daripada perbedaan

doktrin yang sebenarnya (Irwandi, 2025).
D. Teori Identitas Sosial

Dikembangkan oleh Henri Tajfel dan John Turner dalam ranah psikologi sosial,
teori ini secara khusus powerful untuk menganalisis dinamika kelompok dalam konflik
agama. Teori ini berargumen bahwa individu memperoleh bagian dari identitas diri
mereka dari keanggotaan dalam kelompok sosial (in-group). Proses kategorisasi sosial
(membagi dunia menjadi "kita" vs "mereka"), identifikasi sosial (mengadopsi identitas
kelompok), dan perbandingan sosial (membandingkan kelompok sendiri dengan
kelompok lain secara positif) adalah mekanisme inti. Agama menyediakan sumber
identitas sosial yang kuat, bermakna, dan seringkali eksklusif. Konflik berbasis agama,

menurut teori ini, muncul ketika:

1. Identitas keagamaan merasa terancam, baik secara fisik, kultural, maupun status.

2. Terjadi kompetisi untuk mencapai atau mempertahankan distintivitas dan harga
diri kelompok (positive distinctiveness).

3. Batasan antar-kelompok (group boundaries) diperkuat dan dipolarisasi, sehingga
mengakibatkan favoritisme in-group dan prasangka terhadap out-group (Khadka,

2024).

Keempat perspektif ini tidak saling menafikan, melainkan saling melengkapi dan
beroperasi pada tingkat analisis yang berbeda. Teori Fungsionalisme dan Teori Konflik
bekerja pada tingkat makro-struktural, menjelaskan peran agama dalam tatanan sosial
atau pergulatan kekuasaan. Teori Interaksionalisme Simbolik beroperasi pada tingkat
mikro-interaksional, mengurai konstruksi makna dalam pertemuan sehari-hari.
Sementara Teori Identitas Sosial menjembatani tingkat mikro dan meso, dengan fokus

pada psikologi kelompok.

Sebuah konflik agama yang lengkap dapat dianalisis dengan melihat: (1)
bagaimana agama berfungsi mempersatukan sekaligus memisahkan kelompok

(Fungsionalisme), (2) bagaimana konflik itu dimanfaatkan untuk kepentingan politik-

4350



ekonomi (Teori Konflik), (3) bagaimana stigma dan permusuhan dikonstruksi dalam
interaksi sehari-hari (Interaksionalisme Simbolik), dan (4) bagaimana ancaman
terhadap identitas kelompok memicu solidaritas sekaligus permusuhan (Teori Identitas
Sosial). Dengan sintesis ini, analisis terhadap konflik sosial berbasis agama menjadi

lebih komprehensif, multidimensi, dan mendalam.

PEMBAHASAN

A. Penyebab Konflik Sosial Berbasis Agama
1. Faktor Internal

Faktor internal merujuk pada elemen-elemen yang inheren dalam sistem
keagamaan dan komunitas pemeluknya, yang berpotensi memicu ketegangan.
Perspektif Teori Fungsionalisme menunjukkan bahwa mekanisme pemeliharaan
integrasi internal suatu kelompok agama, seperti penegasan batas yang tegas antara
yang "suci' dan "profan" atau "iman" dan "kafir", dapat berubah menjadi sumber
konflik ketika berhadapan dengan kelompok lain. Doktrin eksklusivisme teologis
(klaim kebenaran mutlak dan jalan keselamatan yang tunggal) dan eskatologi (nubuat
tentang pertarungan akhir zaman) dapat, dalam interpretasi tertentu, memandang
kelompok di luar keyakinannya sebagai "liyan" yang perlu diwaspadai, dikonversi,
atau bahkan dilawan.

Dari sudut pandang Interaksionalisme Simbolik, konflik juga lahir dari konstruksi
makna simbolik yang antagonistik di tingkat komunitas. Ritual, pakaian, atau bentuk
rumah ibadah suatu kelompok dapat diinterpretasikan oleh kelompok lain sebagai
simbol dominasi, provokasi, atau penodaan terhadap simbol mereka sendiri. Proses
"othering" (pengliyanan) ini diperkuat melalui khotbah, media internal, dan diskusi
komunitas yang terus-menerus menegaskan perbedaan dan potensi ancaman (Wahid et
al., 2025).

2. Faktor Eksternal

Faktor eksternal merupakan elemen di luar ranah keagamaan murni yang
memobilisasi, memanfaatkan, atau mempertajam perbedaan agama menjadi konflik
terbuka. Di sinilah Teori Konflik memberikan penjelasan paling kuat. Agama sering di-

instrumentalisasi menjadi alat oleh aktor-aktor politik dan ekonomi. Dalam kontestasi

4351



kekuasaan, politik identitas digunakan untuk menggalang dukungan massa dengan
cara membangkitkan sentimen keberpihakan kelompok dan ketakutan terhadap
kelompok lain. Misalnya, isu pemimpin dari agama minoritas atau pembangunan
rumah ibadah dapat dihembuskan untuk mempolarisasi elektoral. Demikian pula,
persaingan memperebutkan sumber daya ekonomi yang langka (lahan, lapangan kerja,
anggaran publik) dapat dibingkai dalam narasi agama untuk mengalihkan kemarahan
dari ketimpangan struktural ke konflik identitas ( Huda et al., 2024).

Teori Identitas Sosial melengkapi analisis ini dengan menunjukkan bahwa kondisi
eksternal seperti marginalisasi ekonomi, diskriminasi kebijakan, atau ancaman
terhadap status sosial suatu kelompok agama akan dirasakan sebagai ancaman
terhadap identitas kolektif. Hal ini memicu respons defensif dan solidaritas kelompok
yang tinggi, yang mudah disalurkan menjadi konflik jika ada provokasi atau mobilisasi
dari elite (Basedau et al.,2023).

3. Faktor Historis-Kultural

Faktor ini berkaitan dengan memori kolektif dan pola relasi antar-kelompok yang
terbentuk dalam lintasan sejarah panjang suatu masyarakat. Warisan konflik masa lalu
seperti kerusuhan, perang saudara, atau periode penindasan bukan sekadar peristiwa
yang berlalu, melainkan menjadi narasi sejarah yang hidup (living history) yang terus
diturunkan dan dirawat dalam ingatan kolektif masing-masing kelompok. Narasi ini
menciptakan prasangka dan ketidakpercayaan yang mengendap secara kultural. Pola
hubungan mayoritas-minoritas yang timpang, di mana satu kelompok merasa berhak
mendominasi ruang publik sementara kelompok lain merasa terus-terusan
dipinggirkan, merupakan struktur konflik yang bersifat kultural. Teori Fungsionalisme
dapat membaca fenomena ini sebagai "disfungsi" dari warisan kultural yang gagal
beradaptasi dengan tuntutan masyarakat plural modern.

Sementara itu, Interaksionalisme Simbolik menjelaskan bagaimana peristiwa
sejarah yang traumatis menjadi simbol bersama (master symbol) yang terus-menerus
direproduksi dalam interaksi sosial, misalnya melalui cerita dari mulut ke mulut,
peringatan-peringatan, atau literatur komunitas, sehingga menjaga luka lama tetap
segar dan siap untuk dipicu kembali oleh insiden terkini. Teori Identitas Sosial

menambahkan bahwa sejarah konflik menjadi bagian dari "kisah tentang diri kita"

4352



(group narrative) yang mendefinisikan kelompok sebagai korban, pahlawan, atau
penjaga tradisi, sehingga mempertajam batas identitas dan menyulitkan rekonsiliasi.
Ketiga klaster faktor ini tidak bekerja secara terpisah. Mereka saling berinteraksi
dalam suatu dinamika yang kompleks. Faktor historis-kultural menyediakan ladang
subur berupa prasangka dan memori kolektif. Faktor internal (seperti doktrin eksklusif)
menyediakan bahasa dan kerangka legitimasi teologis. Sementara itu, faktor eksternal
(kepentingan politik-ekonomi) bertindak sebagai pemicu (trigger) dan katalisator yang
memobilisasi kedua faktor sebelumnya menjadi konflik aktual. Sebuah insiden kecil
yang bersifat simbolis (faktor internal/interaksional) dapat meledak menjadi kerusuhan
besar karena disentuh oleh provokasi politisi (faktor eksternal) dan membangkitkan
luka sejarah yang belum sembuh (faktor historis-kultural). Dengan demikian,
memahami konflik agama memerlukan analisis yang simultan terhadap ketiga lapisan
penyebab ini dan cara mereka saling memperkuat dalam konteks sosial yang spesifik

(Koos & Keulman, 2024).
B. Bentuk dan Dinamika Konflik

Konflik sosial berbasis agama tidak bersifat statis maupun monolitik. Ia
memanifestasikan diri dalam berbagai bentuk dan mengalami dinamika eskalasi serta

de-eskalasi yang kompleks, yang dapat dipahami melalui sintesis teori-teori sosiologis.
1. Bentuk Konflik

Bentuk konflik dapat dikategorikan berdasarkan intensitas dan manifestasinya (Idrus,

2022):

1) Konflik Kognitif dan Simbolik: Bentuk paling dasar, berupa perbedaan
keyakinan, prasangka, dan persaingan simbolik. Ini termanifestasi dalam
wacana eksklusif, debat teologis yang memanas, hingga perang narasi di media
dan ruang publik. Teori Interaksionalisme Simbolik sangat relevan di sini, di
mana konflik terjadi pada tataran makna, seperti perebutan interpretasi atas
simbol-simbol publik atau stigma terhadap praktik keagamaan tertentu.

2) Konflik Sosial-Teritorial: Berupa ketegangan dalam kehidupan bersama, seperti
penolakan pembangunan rumah ibadah, segregasi permukiman, atau

pembatasan aktivitas keagamaan di ruang tertentu. Bentuk ini sering dipicu oleh

4353



ancaman terhadap identitas (Teori Identitas Sosial) dan dikelola/dimanipulasi
oleh kepentingan politik lokal (Teori Konflik).

Kekerasan Kolektif Langsung: Puncak manifestasi konflik, berupa kerusuhan,
penyerangan, pembakaran tempat ibadah, atau pengusiran paksa. Bentuk ini
biasanya melibatkan mobilisasi massa yang menggunakan identitas agama
sebagai pemersatu (in-group solidarity - Teori Fungsionalisme & Identitas Sosial)
dan sering dipicu oleh insiden simbolik yang telah diinterpretasikan sebagai

ancaman serius, serta dimanfaatkan oleh aktor tertentu.

2. Dinamika Konflik

Dinamika konflik mengikuti pola yang dapat dijelaskan melalui interaksi berbagai

mekanisme (Abu-Nimer,2022):

1)

Eskalasi: Konflik mengalami eskalasi melalui proses polarisasi identitas.
Menurut Teori Identitas Sosial, ancaman (nyata atau dibayangkan)
menyebabkan kelompok menegaskan batas-batasnya, meningkatkan loyalitas
internal, dan mendistorsi persepsi terhadap kelompok lain. Instrumentalisasi
politik (Teori Konflik) mempercepat eskalasi dengan menyediakan organisasi,
sumber daya, dan narasi permusuhan yang efektif. Sementara itu, spiral
komunikasi yang bermusuhan (Interaksionalisme Simbolik) memastikan setiap
tindakan dibaca dengan kecurigaan maksimal, menutup ruang untuk salah
paham.

Pemeliharaan (Conflict Sustenance): Konflik dapat bertahan lama ketika
berkembang menjadi siklus kekerasan balas dendam yang dibenarkan oleh
narasi religio-historis. Memori kolektif tentang victimhood (Faktor Historis-
Kultural) dirawat dan menjadi bagian dari identitas kelompok. Struktur
ekonomi-politik yang timpang dan memberikan keuntungan kepada satu
kelompok atas kelompok lain (Teori Konflik) juga memelihara status quo yang
konfliktual.

De-eskalasi dan Transformasi: Pengurangan konflik terjadi ketika kondisi kontak
positif (Teori Kontak Allport) tercipta, seperti adanya tujuan bersama yang lebih
besar (superordinate goal) yang memaksa kerja sama. Peran aktor perdamaian

dari dalam tradisi agama (memanfaatkan sumber daya internal agama untuk

4354



rekonsiliasi) dan intervensi kelembagaan netral yang adil (negara, lembaga
HAM) juga krusial. De-eskalasi membutuhkan rekonstruksi makna simbolik
(Interaksionalisme Simbolik) yang mempromosikan inklusivitas dan reformasi
struktur ~ (Teori  Konflik) yang mengatasi ketimpangan penyebab

instrumentaliasasi.

C. Dampak Konflik Sosial Berbasis Agama

Menurut Mustafa & Khan (2023) dampak konflik ini bersifat multidimensi dan

bertahan lama, melampaui korban fisik langsung.

1)

Dampak Sosial: Konflik merusak jaring sosial (social fabric) masyarakat,
menyebabkan segregasi dan disintegrasi berdasarkan identitas agama.
Kepercayaan sosial (social trust) yang merupakan modal dasar bagi kohesi
masyarakat hancur, digantikan oleh kecurigaan yang mendalam. Migrasi paksa
dan homogenisasi wilayah memperparah kehilangan keberagaman.

Dampak DPsikologis: Masyarakatakat mengalami trauma kolektif yang
diturunkan antargenerasi. Individu hidup dalam ketakutan dan kecemaran
kronis. Identitas keagamaan yang seharusnya menjadi sumber makna bisa
berubah menjadi beban dan sumber stres identitas akibat stigma dan konflik.
Dampak Politik: Konflik menguatkan kecenderungan otoritarianisme, di mana
negara atau kelompok mayoritas menggunakan dalih '"ketertiban" untuk
membatasi hak-hak minoritas. Politik menjadi semakin identitarian dan jauh dari
substansi perbaikan publik. Stabilitas nasional dan citra negara di mata
internasional juga terancam.

Dampak Ekonomi: Terjadi kerusakan infrastruktur, hilangnya investasi, dan
terganggunya aktivitas ekonomi di daerah konflik. Kemiskinan sering kali
memburuk, yang pada gilirannya dapat kembali menjadi bahan bakar bagi

konflik di masa depan (lingkaran setan konflik-kemiskinan).

D. Solusi dan Penanganan Konflik

4355



Menurut Faith as a catalyst for peace “the islamic perspective on conflict resolution”.
(2023). Penanganan konflik berbasis agama memerlukan pendekatan multi-level dan

multi-pihak yang menyentuh akar kausalitasnya.
1. Tingkat Negara dan Kelembagaan

1) Konsistensi Penegakan Hukum: Negara harus bertindak sebagai penjaga netral
(impartial guarantor) yang secara tegas dan adil menindak semua pelaku
kekerasan, tanpa memandang identitas agamanya. Ini memutus impunitas dan
rasa ketidakadilan.

2) Kebijakan Inklusif: Membangun kerangka hukum dan kebijakan yang
melindungi hak-hak semua kelompok, termasuk minoritas agama. Menerapkan
prinsip demokrasi konsosiasional (seperti otonomi kultural tertentu) di daerah
dengan polarisasi tinggi dapat dipertimbangkan.

3) Reformasi Pendidikan: Mengintegrasikan pendidikan kewarganegaraan
multikultural dan pendidikan agama yang inklusif dan kritis ke dalam
kurikulum nasional untuk membangun empati dan dekonstruksi prasangka

sejak dini.
2. Tingkat Masyarakat Sipil dan Antar-Kelompok

1) Dialog dan Kontak Terstruktur: Membangun forum-forum dialog yang
memenuhi prasyarat Teori Kontak Allport (kesetaraan, tujuan bersama, kerja
sama, dukungan otoritas). Dialog tidak hanya antar-elite agama, tetapi juga
melibatkan pemuda, perempuan, dan komunitas akar rumput.

2) Pemberdayaan Ekonomi Bersama: Menciptakan kemitraan ekonomi lintas
kelompok yang menciptakan saling ketergantungan dan kepentingan bersama
(superordinate goal), mengurangi kompetisi atas sumber daya yang langka.

3) Media dan Kampanye Publik: Memanfaatkan media untuk kampanye
perdamaian dan kontra narasi yang mendekonstruksi stereotip dan

menyebarkan cerita-cerita tentang kerja sama lintas agama.

3. Tingkat Teologis dan Kultural

4356



1) Rekonstruksi Makna Agama (Theological Reframing): Menggalakkan
hermeneutika agama yang inklusif dan perdamaian dari dalam setiap tradisi.
Memperkuat suara dan otoritas tokoh agama yang mengedepankan nilai-nilai
universal kemanusiaan, keadilan, dan kasih sayang.

2) Penyembuhan Trauma dan Rekonsiliasi Kultural: Mengadopsi mekanisme
restorative justice (keadilan restoratif) dan truth-seeking (pencarian kebenaran)
untuk mengatasi luka sejarah. Proses ini membutuhkan pengakuan penderitaan
semua pihak dan komitmen untuk membangun narasi bersama yang lebih

inklusif tentang masa lalu.

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa konflik
sosial berbasis agama merupakan fenomena kompleks yang tidak dapat dipahami
secara reduktif sebagai sekadar benturan doktrin teologis. Konflik ini muncul dari
interaksi dinamis antara faktor internal keagamaan (seperti eksklusivisme teologis dan
konstruksi makna simbolik), faktor eksternal politik-ekonomi (instrumentalisasi agama
untuk kekuasaan dan kompetisi sumber daya), serta faktor historis-kultural (memori
kolektif dan pola relasi yang timpang). Keempat perspektif teoritis Fungsionalisme,
Konflik, Interaksionalisme Simbolik, dan Identitas Sosial secara bersama-sama
memberikan lensa analitis yang komprehensif untuk memahami bagaimana agama
berfungsi sebagai sumber kohesi sekaligus disintegrasi, dimanfaatkan sebagai alat
perebutan kekuasaan, dikonstruksi dalam interaksi sehari-hari, dan diperkuat sebagai
identitas kelompok yang rentan terhadap ancaman.

Konflik tersebut memanifestasikan diri dalam spektrum yang luas, mulai dari
konflik kognitif-simbolik, konflik sosial-teritorial, hingga kekerasan kolektif langsung.
Dinamikanya ditandai oleh proses eskalasi yang dipicu polarisasi identitas dan
instrumentalisasi politik, serta dipelihara oleh siklus balas dendam dan struktur
ketimpangan. Dampaknya bersifat multidimensi dan berkepanjangan, merusak
jaringan sosial, menimbulkan trauma kolektif, mendistorsi politik, dan melumpuhkan
perekonomian.

Berdasarkan temuan dan kesimpulan di atas, penelitian ini merekomendasikan
beberapa langkah strategis bagi berbagai pemangku kepentingan. Bagi Pemerintah dan
Pembuat Kebijakan, prioritas utama adalah memperkuat negara hukum dengan
penegakan hukum yang konsisten dan netral, serta merancang kebijakan proaktif-
inklusif yang melindungi hak-hak kelompok minoritas. Reformasi pendidikan sistemik

4357



yang mengintegrasikan pendidikan multikultural dan kewarganegaraan inklusif ke
dalam kurikulum nasional juga sangat diperlukan untuk membangun empati dan
dekonstruksi prasangka sejak dini.

Bagi Masyarakat Sipil, LSM, dan Tokoh Agama, inisiatif krusial meliputi
penginstitusionalan dialog terstruktur berdasarkan Teori Kontak Allport yang
melibatkan berbagai lapisan masyarakat, penggalakan kampanye media dan kontra-
narasi untuk menyebarkan cerita perdamaian, serta penguatan jaringan ekonomi lintas
identitas melalui program pemberdayaan bersama. Bagi Akademisi dan Peneliti
Lanjutan, diperlukan riset aksi partisipatif untuk menguji model intervensi perdamaian
di lokasi spesifik, kajian mendalam tentang peran media digital dalam polarisasi dan
resolusi konflik, serta eksplorasi terhadap hermeneutika perdamaian dalam berbagai
tradisi agama.

DAFTAR PUSTAKA

Abu-Nimer, M. (2022). Interreligious peacebuilding: An emerging pathway for sustainable
peace. https:/ /doi.org/10.4324/9781003000686-16

Akhtar, S., Khan, A., & Khan, G. (2022). The struggle of muslim ideologues against
oppressive regimes: rethinking the conflict perspective on religion. Pakistan Journal
of Social Research. https:/ /doi.org/10.52567 / pjsr.v4il.986

Ariyanto, K. (2023). Social Conflict Among Religious Groups in the Perspective of
Sociology of Religion. Jurnal Humaya. https:/ /doi.org/10.33830/humaya.v3i2.6625

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan
Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Basedau, M., Fox, A. ], & Zellman, A. (2023). From Deprivation, Discrimination, and
Inequality to Grievances. https:/ /doi.org/10.1093 /0so0/9780197693940.003.0003

Faith as a catalyst for peace: the islamic perspective on conflict resolution.
(2023). Russian Law Journal. https:/ /doi.org/10.52783 /rlj.v11i12s.2030

Hoffmann, L., Kobrich, J., Stollenwerk, E., & Basedau, M. (2024). Correlates of Peace:
Religious Determinants of Interreligious Peace. Journal of Intervention and
Statebuilding. https://doi.org/10.1080/17502977.2024.2383087

Huck, W. (2022). Theorizing Religion, Social Movements, and Social Change.
https:/ /doi.org/10.4324 /9781032011523-13

4358


https://doi.org/10.4324/9781003000686-16
https://doi.org/10.52567/pjsr.v4i1.986
https://doi.org/10.33830/humaya.v3i2.6625
https://doi.org/10.1093/oso/9780197693940.003.0003
https://doi.org/10.52783/rlj.v11i12s.2030
https://doi.org/10.1080/17502977.2024.2383087
https://doi.org/10.4324/9781032011523-13

Huda, M., Nur, Muh., Maksum, R., & Yani, J. A. (2024). Dinamika Politik Identitas
Dalam Sumber Ajaran Islam di Indonesia: Studi Kasus Pemilu. Terang.
https:/ /doi.org/10.62383 / terang.v1i3.406

Irwandi, I. (2025). Symbols, identity, and moderation: a sociological perspective on
religious cultural branding by religious leaders. Akselerasi.
https:/ /doi.org/10.54783 /iin.v7i2.1346

Khadka, C. (2024). Social ~ Identity = Theory  and  Group  Behavior.
https:/ /doi.org/10.3126/tutaj.v12i1.74063

Koos, A. K., & Keulman, K. (2024). Conflicts rooted in socio-cultural animosities: a
historical analysis. Cogent Social Sciences.

Mustafa, M. T., & Khan, M. H. U. (2023). Promoting Religious Freedom in Diverse Societies.
https:/ /doi.org/10.61506/02.00023

Wahid, S., Barsihannor, B., & Mahmuddin, M. (2025). Breaking Up the Root of Conflict:
Fundamentalism and Radicalism in Social Context. Journal of Universal Community
Empowerment Provision. https:/ /doi.org/10.55885 /jucep.v5il.484

4359


https://doi.org/10.62383/terang.v1i3.406
https://doi.org/10.54783/jin.v7i2.1346
https://doi.org/10.3126/tutaj.v12i1.74063
https://doi.org/10.61506/02.00023
https://doi.org/10.55885/jucep.v5i1.484

