
4422 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 
Pendidikan Islam sebagai Sarana Pembentukan Insan Kamil: Kajian 

Filsafat 

 
 

Mardinal Tarigan1, Gita Safitri2, Siti Ramadhani3, Febri Aulia4,  
M. Afdly Fauzi Ginting5 

 
 

Jurusan Manajemen Pendidikan Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

 
Email: mardinaltarigan@uinsu.ac.id  

 
 

ABSTRAK  
Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk manusia paripurna atau insan 
kamil, yaitu manusia yang seimbang antara dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial. 
Artikel ini bertujuan mengkaji konsep pendidikan Islam sebagai sarana pembentukan insan 
kamil melalui pendekatan filsafat pendidikan Islam. Metode yang digunakan adalah studi 
kepustakaan terhadap literatur berbahasa Indonesia yang relevan dengan tema filsafat 
pendidikan Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya 
berorientasi pada transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembinaan karakter, penguatan 
nilai-nilai ketuhanan, serta pengembangan potensi manusia secara menyeluruh. Dengan 
demikian, pendidikan Islam memiliki kontribusi fundamental dalam membentuk insan kamil 
yang mampu menjalankan perannya sebagai hamba dan khalifah di muka bumi. 
Kata kunci: Pendidikan Islam, Insan Kamil, Filsafat Pendidikan 

 
 

ABSTRACT 
Islamic education plays a strategic role in shaping the perfect human being, or insan kamil, a person 
who is balanced between spiritual, intellectual, moral, and social dimensions. This article aims to 
examine the concept of Islamic education as a means of developing the perfect human being through an 
Islamic educational philosophy approach. The method used is a literature review of Indonesian-language 
literature relevant to the theme of Islamic educational philosophy. The results of the study indicate that 
Islamic education is not only oriented towards the transfer of knowledge but also towards character 
development, strengthening divine values, and developing human potential as a whole. Thus, Islamic 
education plays a fundamental role in shaping the perfect human being capable of fulfilling his role as a 
servant and caliph on earth. 
Keywords: Islamic Education, Insan Kamil, Educational Philosophy 

 
 
 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:mardinaltarigan@uinsu.ac.id


4423 

PENDAHULUAN 
Pendidikan merupakan kebutuhan mendasar dalam kehidupan manusia 

karena berfungsi membentuk kepribadian, pola pikir, serta arah kehidupan individu 
dan masyarakat. Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak hanya dipahami sebagai 
proses pengajaran formal, tetapi sebagai upaya sadar dan terencana untuk 
mengembangkan seluruh potensi manusia sesuai dengan nilai – nilai ketuhanan. 
Tujuan utama pendidikan Islam adalah melahirkan manusia yang utuh, yang dalam 
istilah filsafat Islam dikenal sebagai insan kamil. Konsep insan kamil menggambarkan 
manusia ideal yang memiliki kesempurnaan relatif dalam aspek akal, spiritualitas, 
moral, dan sosial (Azra, 2012).  

Di tengah tantangan modernitas yang cenderung menekankan aspek material 
dan rasional semata, pendidikan Islam hadir sebagai alternatif yang menekankan 
keseimbangan antara dunia dan akhirat. Oleh karena itu, kajian filosofis terhadap 
pendidikan Islam sebagai sarana pembentukan insan kamil menjadi penting untuk 
mempertegas arah dan tujuan pendidikan Islam di era kontemporer. Tujuan ideal 
pendidikan Islam sering dirumuskan dalam konsep insan kamil, yaitu manusia 
paripurna yang mampu mengaktualisasikan seluruh potensi kemanusiaannya secara 
optimal. Insan kamil bukanlah manusia tanpa kekurangan, melainkan manusia yang 
memiliki kesadaran spiritual, kecerdasan intelektual, kematangan moral, dan 
kepedulian sosial (Nata, 2016). Konsep ini menjadi landasan filosofis yang penting 
dalam merumuskan tujuan dan arah pendidikan Islam.  

Namun, realitas pendidikan modern menunjukkan adanya kecenderungan 
reduksionis, di mana pendidikan lebih difokuskan pada pencapaian akademik, 
keterampilan teknis, dan kebutuhan pasar kerja. Orientasi tersebut sering kali 
mengabaikan dimensi nilai, moral, dan spiritual, sehingga melahirkan krisis 
kemanusiaan seperti degradasi moral, individualisme, dan disorientasi makna hidup 
(Azra, 2012). Berdasarkan kondisi tersebut, kajian filosofis terhadap pendidikan Islam 
sebagai sarana pembentukan insan kamil menjadi relevan dan mendesak. Artikel ini 
bertujuan untuk mengkaji konsep insan kamil dalam filsafat Islam, hakikat 
pendidikan Islam dalam perspektif filsafat pendidikan, serta peran dan relevansi 
pendidikan Islam dalam membentuk insan kamil di tengah tantangan pendidikan 
kontemporer. 
 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research) (Muhaimin, 2015). Metode ini dipilih karena penelitian 
berfokus pada kajian konseptual dan filosofis terhadap pemikiran para ahli 
pendidikan Islam. Data diperoleh dari berbagai sumber literatur berbahasa Indonesia, 
berupa buku, jurnal ilmiah, dan karya akademik yang membahas pendidikan Islam, 
filsafat pendidikan Islam, dan konsep insan kamil. Teknik pengumpulan data 
dilakukan melalui identifikasi, klasifikasi, dan analisis terhadap sumber-sumber yang 
relevan. Analisis data dilakukan dengan cara deskriptif – analitis, yaitu menguraikan 
konsep – konsep utama secara sistematis dan mengaitkannya dengan tujuan 
pendidikan Islam dalam membentuk insan kamil. Teknik pengumpulan data 
dilakukan melalui proses penelusuran, seleksi, klasifikasi, dan pencatatan data 
pustaka yang relevan. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, yaitu dengan 
menguraikan gagasan-gagasan utama secara sistematis, membandingkan pandangan 



4424 

para ahli, serta mensintesiskannya untuk memperoleh pemahaman yang 
komprehensif (Muhaimin, 2015).  
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Konsep Insan Kamil dalam Filsafat Islam 

Secara etimologis, insan kamil berarti manusia sempurna. Kesempurnaan yang 
dimaksud bukanlah kesempurnaan absolut, melainkan kesempurnaan relatif sesuai 
dengan kapasitas kemanusiaan. Dalam filsafat Islam, insan kamil dipahami sebagai 
manusia yang mampu mengaktualisasikan seluruh potensi yang dianugerahkan 
Allah, baik potensi jasmani, akal, maupun ruhani (Ramayulis, 2013). Menurut 
pemikiran para filsuf Muslim, insan kamil adalah manusia yang memiliki kesadaran 
ketuhanan yang tinggi, kecerdasan intelektual, serta akhlak yang mulia. Ia mampu 
mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai moral dan spiritual, sehingga 
ilmu tidak bersifat netral, melainkan bernilai dan bertanggung jawab. Dengan 
demikian, insan kamil tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara 
emosional dan spiritual. Konsep insan kamil merupakan salah satu gagasan sentral 
dalam filsafat dan tasawuf Islam. Insan kamil dipahami sebagai manusia ideal yang 
mampu merealisasikan potensi kemanusiaannya secara utuh. Kesempurnaan insan 
kamil tidak bersifat absolut, melainkan relatif sesuai dengan kodrat manusia sebagai 
makhluk ciptaan Allah (Nata, 2016). 

Langgulung (2004) menjelaskan bahwa insan kamil adalah manusia yang 
mampu mengintegrasikan potensi jasmani, akal, dan ruhani secara harmonis. Ketiga 
aspek tersebut tidak dapat dipisahkan karena membentuk satu kesatuan kepribadian 
manusia. Dalam pandangan ini, keunggulan intelektual tanpa landasan moral dan 
spiritual tidak cukup untuk disebut sebagai insan kamil. nsan kamil juga dicirikan 
oleh kesadaran akan tanggung jawab sosial. Manusia ideal dalam Islam bukanlah 
individu yang hanya mengejar kesalehan personal, tetapi juga aktif berkontribusi 
dalam kehidupan sosial. Dengan demikian, insan kamil merupakan manusia yang 
mampu menghadirkan nilai-nilai ilahiah dalam realitas kehidupan sosial. Pendidikan 
Islam dibangun di atas pandangan filosofis tentang manusia sebagai makhluk ciptaan 
Allah yang memiliki dimensi jasmani, akal, dan ruhani. Oleh karena itu, pendidikan 
Islam tidak hanya bertujuan mencerdaskan akal, tetapi juga membentuk kepribadian 
dan akhlak mulia. Nata (2016) menegaskan bahwa pendidikan Islam berorientasi pada 
pembentukan manusia seutuhnya, bukan manusia parsial yang hanya unggul secara 
intelektual.  

Konsep insan kamil menjadi tujuan ideal dalam pendidikan Islam. Insan kamil 
dipahami sebagai manusia yang mampu mengaktualisasikan seluruh potensi 
kemanusiaannya secara seimbang dan harmonis. Namun, dalam praktik pendidikan 
kontemporer, sering ditemukan kecenderungan reduksi makna pendidikan menjadi 
sekadar alat pencetak tenaga kerja dan penghasil nilai akademik (Azra, 2012; Tilaar, 
2015). Orientasi tersebut berpotensi mengabaikan dimensi moral dan spiritual peserta 
didik. Kondisi tersebut menunjukkan pentingnya kajian filosofis terhadap pendidikan 
Islam sebagai sarana pembentukan insan kamil. Artikel ini berupaya mengkaji secara 
mendalam landasan filosofis pendidikan Islam, konsep insan kamil, serta relevansi 
pendidikan Islam dalam menjawab tantangan pendidikan di era modern. 

Dalam khazanah pemikiran Islam, insan kamil dipahami sebagai manusia yang 
mampu merealisasikan fitrahnya secara optimal. Fitrah manusia mencakup 
kecenderungan untuk mengenal Tuhan, berpikir rasional, dan hidup berdasarkan 
nilai moral. Pendidikan berperan sebagai sarana utama dalam mengembangkan fitrah 



4425 

tersebut agar manusia tidak terjebak pada kehidupan yang bersifat instingtif atau 
materialistik semata (Tafsir, 2014). 
 
2. Hakikat Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat Pendidikan 

Pendidikan Islam secara filosofis berlandaskan pada pandangan tentang 
manusia sebagai makhluk yang memiliki tujuan hidup transendental. Pendidikan 
dipahami sebagai proses pembimbingan agar manusia mampu mengenal Tuhan, 
memahami dirinya, dan menjalankan peran sosial secara bertanggung jawab (Nata, 
2016). Filsafat pendidikan Islam menekankan kesatuan antara ilmu dan nilai. Ilmu 
pengetahuan tidak diposisikan sebagai sesuatu yang bebas nilai, melainkan harus 
diarahkan untuk kemaslahatan manusia. Oleh karena itu, pendidikan Islam menolak 
dikotomi antara pendidikan agama dan pendidikan umum (Langgulung, 2004). 

Filsafat pendidikan Islam berangkat dari pandangan tentang hakikat manusia 
sebagai makhluk ciptaan Tuhan yang memiliki fitrah. Fitrah tersebut mencakup 
potensi untuk mengenal Tuhan, berpikir rasional, dan hidup bermoral (Tafsir, 2014). 
Pendidikan Islam bertugas mengembangkan fitrah tersebut agar manusia mencapai 
kesempurnaan relatif sebagai insan kamil. Tujuan pendidikan Islam tidak dapat 
dipisahkan dari tujuan penciptaan manusia. Pendidikan diarahkan agar manusia 
mampu menjalani kehidupan dunia secara bermakna dan mempersiapkan kehidupan 
akhirat. Oleh karena itu, pendidikan Islam menolak pemisahan antara orientasi 
duniawi dan ukhrawi. Nata (2016) menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam 
adalah membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan beramal saleh. Ketiga aspek 
tersebut harus berjalan secara terpadu. Ilmu tanpa iman berpotensi melahirkan 
kesombongan intelektual, sedangkan iman tanpa ilmu berpotensi melahirkan sikap 
eksklusif dan stagnasi pemikiran. Oleh karena itu, pendidikan Islam berfungsi sebagai 
proses pembimbingan agar potensi positif manusia berkembang secara optimal dan 
potensi negatifnya dapat dikendalikan. Pandangan ini menegaskan bahwa 
pendidikan Islam tidak bersifat netral nilai.  

Pendidikan selalu diarahkan pada tujuan normatif, yaitu membentuk manusia 
yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Hakikat manusia dalam filsafat 
pendidikan Islam juga berkaitan dengan konsep fitrah. Fitrah dipahami sebagai 
kondisi asal manusia yang suci dan memiliki kecenderungan kepada kebenaran. 
Namun, fitrah tersebut tidak akan berkembang dengan sendirinya tanpa adanya 
proses pendidikan. Oleh karena itu, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana 
aktualisasi fitrah manusia agar tidak menyimpang dari tujuan penciptaannya 
(Ramayulis, 2013). 
 
 
3. Pendidikan Islam sebagai Sarana Pembentukan Insan Kamil 

Pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana strategis dalam membentuk insan 
kamil melalui pengembangan potensi manusia secara holistik. Aspek intelektual 
dikembangkan melalui penguasaan ilmu pengetahuan, baik ilmu keislaman maupun 
ilmu umum, sementara aspek spiritual dibina melalui internalisasi nilai tauhid dan 
praktik ibadah (Ramayulis, 2013). Muhaimin (2015) menyatakan bahwa pendidikan 
Islam harus diarahkan pada pembentukan kepribadian muslim yang berakhlak mulia. 
Akhlak menjadi indikator utama keberhasilan pendidikan Islam, karena 
mencerminkan keterpaduan antara ilmu dan amal. Selain itu, pendidikan Islam juga 
menanamkan nilai kepedulian sosial agar peserta didik mampu berkontribusi secara 
positif dalam kehidupan bermasyarakat. Salah satu karakter utama filsafat pendidikan 



4426 

Islam adalah penolakan terhadap dikotomi ilmu. Pendidikan Islam memandang 
bahwa seluruh ilmu pengetahuan bersumber dari Allah dan harus diarahkan untuk 
kemaslahatan manusia (Tafsir, 2014). Pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana 
strategis dalam membentuk insan kamil melalui pendekatan holistik. Aspek 
intelektual dikembangkan melalui pembelajaran ilmu pengetahuan, aspek spiritual 
melalui internalisasi nilai tauhid dan ibadah, serta aspek moral melalui pembiasaan 
akhlak mulia (Ramayulis, 2013). 

Muhaimin (2015) menyatakan bahwa pendidikan Islam harus 
mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam proses 
pembelajaran. Pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif berpotensi 
melahirkan manusia yang cerdas tetapi miskin nilai. Integrasi ilmu dan nilai menjadi 
landasan penting dalam pembentukan insan kamil. Pendidikan Islam tidak hanya 
mengajarkan apa yang harus diketahui, tetapi juga bagaimana ilmu tersebut 
digunakan secara etis dan bertanggung jawab. Muhaimin (2015) menyatakan bahwa 
tujuan utama pendidikan Islam adalah membentuk kepribadian muslim yang utuh, 
yaitu manusia yang memiliki keseimbangan antara iman, ilmu, dan amal. Ketiga 
unsur tersebut tidak dapat dipisahkan karena saling melengkapi. Iman menjadi 
landasan spiritual, ilmu menjadi instrumen rasional, dan amal menjadi manifestasi 
nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Orientasi insan kamil mempertegas bahwa pendidikan Islam tidak hanya 
mengejar output berupa nilai akademik atau ijazah, tetapi outcome berupa perubahan 
sikap, pola pikir, dan perilaku peserta didik. Pendidikan Islam bertujuan melahirkan 
manusia yang memiliki kesadaran moral, integritas pribadi, dan tanggung jawab 
sosial. Tujuan pendidikan Islam tidak bersifat statis, tetapi dinamis dan kontekstual. 
Pendidikan Islam harus terus dikembangkan agar mampu melahirkan insan kamil 
yang relevan dengan tantangan zaman, tanpa kehilangan identitas keislamannya. 

 
4. Relevansi Pendidikan Islam dalam Konteks Kontemporer 

Salah satu karakter utama filsafat pendidikan Islam adalah penolakan terhadap 
dikotomi ilmu. Pendidikan Islam memandang bahwa seluruh ilmu pengetahuan 
berasal dari Allah dan harus diarahkan untuk kemaslahatan manusia (Tafsir, 2014). 
Oleh karena itu, pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum dianggap tidak sejalan 
dengan pandangan Islam tentang ilmu. Azra (2012) menegaskan bahwa dikotomi ilmu 
dalam sistem pendidikan berpotensi melahirkan manusia yang terfragmentasi 
kepribadiannya. Individu yang unggul secara intelektual tetapi miskin nilai moral 
berpotensi menyalahgunakan ilmu pengetahuan untuk kepentingan destruktif. 
Sebaliknya, individu yang religius tetapi tidak memiliki penguasaan ilmu 
pengetahuan akan sulit berperan secara efektif dalam kehidupan modern. Integrasi 
ilmu, iman, dan akhlak menjadi landasan utama dalam pembentukan insan kamil. 
Pendidikan Islam tidak hanya mengajarkan aspek kognitif, tetapi juga membina sikap 
dan perilaku peserta didik. Muhaimin (2015) menekankan bahwa proses pendidikan 
harus menyentuh ranah afektif dan psikomotorik agar nilai-nilai Islam tidak berhenti 
pada tataran teoritis. 

Perkembangan globalisasi dan modernisasi membawa dampak signifikan 
terhadap dunia pendidikan, termasuk munculnya krisis moral dan degradasi nilai 
kemanusiaan. Azra (2012) menilai bahwa pendidikan yang hanya berorientasi pada 
aspek material dan rasional berpotensi melahirkan manusia yang kehilangan orientasi 
spiritual. Dalam konteks ini, pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan 
insan kamil menjadi sangat relevan. Dengan mengintegrasikan nilai keimanan, ilmu 



4427 

pengetahuan, dan akhlak, pendidikan Islam menawarkan pendekatan pendidikan 
yang humanis dan transendental (Tafsir, 2014). Pendidikan Islam berkontribusi dalam 
membangun manusia yang tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi juga 
memiliki integritas moral dan spiritual. Selain itu, pendidikan Islam menempatkan 
akhlak sebagai inti dari proses pendidikan. Muhaimin (2015) menegaskan bahwa 
keberhasilan pendidikan Islam tidak hanya diukur dari prestasi akademik, tetapi dari 
perubahan sikap dan perilaku peserta didik. 

Pendidikan Islam juga menanamkan nilai tanggung jawab sosial, keadilan, dan 
kepedulian terhadap sesama. Dengan demikian, insan kamil yang dihasilkan tidak 
bersifat individualistik, tetapi memiliki komitmen sosial yang kuat. Globalisasi dan 
modernisasi membawa dampak besar terhadap dunia pendidikan, termasuk 
munculnya krisis moral, konsumerisme, dan dehumanisasi. Azra (2012) menilai 
bahwa pendidikan modern cenderung kehilangan orientasi nilai karena terlalu 
menekankan aspek utilitarian. Dalam konteks ini, pendidikan Islam yang berorientasi 
pada pembentukan insan kamil menjadi sangat relevan.  

Pendidikan Islam menawarkan paradigma pendidikan yang humanis dan 
transendental, yang menempatkan manusia sebagai makhluk bermartabat (Tafsir, 
2014). Mulyasa (2017) menambahkan bahwa integrasi nilai dalam pendidikan 
membutuhkan keteladanan dan pembiasaan. Nilai-nilai akhlak tidak cukup diajarkan 
secara verbal, tetapi harus diinternalisasikan melalui praktik nyata dalam kehidupan 
sehari-hari di lingkungan pendidikan. Filsafat pendidikan Islam menempatkan 
integrasi ilmu, iman, dan akhlak sebagai fondasi utama dalam membentuk insan 
kamil. Pendidikan Islam yang berlandaskan filsafat ini diharapkan mampu 
melahirkan manusia yang tidak hanya cerdas dan terampil, tetapi juga bermoral dan 
bertanggung jawab. 

 
5. Relevansi Pendidikan Islam dalam Tantangan Pendidikan Kontemporer 

Perkembangan globalisasi dan modernisasi membawa dampak signifikan 
terhadap dunia pendidikan, seperti krisis moral, komersialisasi pendidikan, dan 
dehumanisasi (Tilaar, 2015). Pendidikan sering kali direduksi menjadi instrumen 
ekonomi yang mengabaikan dimensi kemanusiaan. Dalam konteks ini, pendidikan 
Islam yang berorientasi pada pembentukan insan kamil menjadi sangat relevan. 
Pendidikan Islam menawarkan paradigma pendidikan yang humanis dan 
transendental, yang menempatkan manusia sebagai subjek bermartabat (Azra, 2012; 
Tafsir, 2014). Dengan mengintegrasikan iman, ilmu, dan akhlak, pendidikan Islam 
berkontribusi dalam membangun generasi yang tidak hanya kompeten secara 
akademik, tetapi juga memiliki integritas moral dan kesadaran spiritual. 

Salah satu tantangan utama pendidikan kontemporer adalah kecenderungan 
reduksi makna pendidikan menjadi sekadar instrumen ekonomi. Pendidikan sering 
dipahami sebagai sarana untuk memperoleh pekerjaan dan meningkatkan daya saing 
di pasar global. Tilaar (2015) mengkritik kecenderungan ini karena berpotensi 
menghilangkan dimensi kemanusiaan dalam pendidikan. Pendidikan yang terlalu 
berorientasi pada hasil material cenderung mengabaikan pembinaan karakter, nilai 
moral, dan kesadaran spiritual peserta didik. Pendidikan Islam menawarkan 
paradigma yang berbeda. Pendidikan Islam menempatkan manusia sebagai subjek 
utama pendidikan, bukan sekadar objek produksi sumber daya manusia. Azra (2012) 
menegaskan bahwa pendidikan Islam berorientasi pada pembentukan manusia 
seutuhnya yang memiliki keseimbangan antara kemampuan intelektual, kematangan 



4428 

moral, dan kedalaman spiritual. Orientasi ini sejalan dengan konsep insan kamil yang 
menekankan integrasi antara ilmu, iman, dan amal.  

Tantangan lain yang dihadapi pendidikan kontemporer adalah krisis moral 
dan degradasi nilai. Fenomena meningkatnya kekerasan di lingkungan pendidikan, 
menurunnya etika akademik, serta melemahnya rasa tanggung jawab sosial 
menunjukkan adanya ketimpangan dalam sistem pendidikan yang terlalu 
menekankan aspek kognitif. Pendidikan Islam, dengan penekanan pada 
pembentukan akhlak, memiliki potensi besar untuk mengatasi persoalan tersebut. 
Ramayulis (2013) menyatakan bahwa akhlak merupakan inti dari pendidikan Islam 
dan menjadi indikator utama keberhasilannya. Pendidikan Islam juga relevan dalam 
menghadapi tantangan pluralitas dan multikulturalisme di era global. Masyarakat 
modern ditandai oleh keberagaman budaya, agama, dan pandangan hidup. 
Pendidikan Islam yang berorientasi pada nilai-nilai universal, seperti keadilan, 
toleransi, dan kasih sayang, dapat berkontribusi dalam membangun sikap saling 
menghargai dan hidup berdampingan secara damai. Nata (2016) menegaskan bahwa 
pendidikan Islam tidak bersifat eksklusif, melainkan mengajarkan nilai-nilai 
kemanusiaan yang bersifat universal. 
 

KESIMPULAN 
Berdasarkan kajian filosofis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa 

pendidikan Islam memiliki posisi strategis sebagai sarana pembentukan insan kamil, 
yaitu manusia yang berkembang secara utuh dan seimbang dalam dimensi 
intelektual, spiritual, moral, dan sosial. Pendidikan Islam tidak dapat dipahami 
semata-mata sebagai proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai proses 
pembinaan manusia secara komprehensif yang berorientasi pada nilai-nilai ketuhanan 
dan kemanusiaan. Pendidikan Islam memiliki peran fundamental dalam membentuk 
insan kamil melalui pendekatan yang holistik dan integratif.  

Dalam perspektif filsafat pendidikan Islam, pendidikan tidak hanya berfungsi 
sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai proses pembentukan 
akhlak dan kesadaran ketuhanan. Konsep insan kamil mencerminkan tujuan ideal 
pendidikan Islam, yaitu terwujudnya manusia yang seimbang antara dimensi 
intelektual, spiritual, dan sosial. Oleh karena itu, penguatan pendidikan Islam berbasis 
nilai-nilai filosofis menjadi kebutuhan penting dalam menjawab tantangan 
pendidikan di era kontemporer. Secara praktis, implikasi dari kajian ini menegaskan 
pentingnya penguatan orientasi filosofis dalam penyelenggaraan pendidikan Islam, 
baik pada tingkat kurikulum, proses pembelajaran, maupun evaluasi pendidikan.  
 

DAFTAR PUSTAKA 
Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium 

III. Jakarta: Kencana. 
Langgulung, H. (2004). Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan. 

Jakarta: Pustaka Al-Husna. 
Muhaimin. (2015). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Jakarta: Rajawali 

Pers. 
Mulyasa, E. (2017). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum 2013. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 
Nata, A. (2016). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama. 
Ramayulis. (2013). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia. 
Tafsir, A. (2014). Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya. 



4429 

Tilaar, H. A. R. (2015). Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia. 
Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 
 
 
 


