&
.

;

.

.

e
=

. (Journal Research and Education Studies)
Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

‘_ JURNAL MUDABBIR

()

Pendidikan Islam sebagai Sarana Pembentukan Insan Kamil: Kajian
Filsafat

Mardinal Tarigan?, Gita Safitri2, Siti Ramadhani?, Febri Aulia?,
M. Afdly Fauzi Ginting®

Jurusan Manajemen Pendidikan Islam, Fakultas [Imu Tarbiyah dan Keguruan,
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: mardinaltarigan@uinsu.ac.id

ABSTRAK

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk manusia paripurna atau insan
kamil, yaitu manusia yang seimbang antara dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial.
Artikel ini bertujuan mengkaji konsep pendidikan Islam sebagai sarana pembentukan insan
kamil melalui pendekatan filsafat pendidikan Islam. Metode yang digunakan adalah studi
kepustakaan terhadap literatur berbahasa Indonesia yang relevan dengan tema filsafat
pendidikan Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya
berorientasi pada transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembinaan karakter, penguatan
nilai-nilai ketuhanan, serta pengembangan potensi manusia secara menyeluruh. Dengan
demikian, pendidikan Islam memiliki kontribusi fundamental dalam membentuk insan kamil
yang mampu menjalankan perannya sebagai hamba dan khalifah di muka bumi.

Kata kunci: Pendidikan Islam, Insan Kamil, Filsafat Pendidikan

ABSTRACT

Islamic education plays a strategic role in shaping the perfect human being, or insan kamil, a person
who is balanced between spiritual, intellectual, moral, and social dimensions. This article aims to
examine the concept of Islamic education as a means of developing the perfect human being through an
Islamic educational philosophy approach. The method used is a literature review of Indonesian-language
literature relevant to the theme of Islamic educational philosophy. The results of the study indicate that
Islamic education is not only oriented towards the transfer of knowledge but also towards character
development, strengthening divine values, and developing human potential as a whole. Thus, Islamic
education plays a fundamental role in shaping the perfect human being capable of fulfilling his role as a
servant and caliph on earth.

Keywords: Islamic Education, Insan Kamil, Educational Philosophy

4422


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:mardinaltarigan@uinsu.ac.id

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan kebutuhan mendasar dalam kehidupan manusia
karena berfungsi membentuk kepribadian, pola pikir, serta arah kehidupan individu
dan masyarakat. Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak hanya dipahami sebagai
proses pengajaran formal, tetapi sebagai upaya sadar dan terencana untuk
mengembangkan seluruh potensi manusia sesuai dengan nilai - nilai ketuhanan.
Tujuan utama pendidikan Islam adalah melahirkan manusia yang utuh, yang dalam
istilah filsafat Islam dikenal sebagai insan kamil. Konsep insan kamil menggambarkan
manusia ideal yang memiliki kesempurnaan relatif dalam aspek akal, spiritualitas,
moral, dan sosial (Azra, 2012).

Di tengah tantangan modernitas yang cenderung menekankan aspek material
dan rasional semata, pendidikan Islam hadir sebagai alternatif yang menekankan
keseimbangan antara dunia dan akhirat. Oleh karena itu, kajian filosofis terhadap
pendidikan Islam sebagai sarana pembentukan insan kamil menjadi penting untuk
mempertegas arah dan tujuan pendidikan Islam di era kontemporer. Tujuan ideal
pendidikan Islam sering dirumuskan dalam konsep insan kamil, yaitu manusia
paripurna yang mampu mengaktualisasikan seluruh potensi kemanusiaannya secara
optimal. Insan kamil bukanlah manusia tanpa kekurangan, melainkan manusia yang
memiliki kesadaran spiritual, kecerdasan intelektual, kematangan moral, dan
kepedulian sosial (Nata, 2016). Konsep ini menjadi landasan filosofis yang penting
dalam merumuskan tujuan dan arah pendidikan Islam.

Namun, realitas pendidikan modern menunjukkan adanya kecenderungan
reduksionis, di mana pendidikan lebih difokuskan pada pencapaian akademik,
keterampilan teknis, dan kebutuhan pasar kerja. Orientasi tersebut sering kali
mengabaikan dimensi nilai, moral, dan spiritual, sehingga melahirkan krisis
kemanusiaan seperti degradasi moral, individualisme, dan disorientasi makna hidup
(Azra, 2012). Berdasarkan kondisi tersebut, kajian filosofis terhadap pendidikan Islam
sebagai sarana pembentukan insan kamil menjadi relevan dan mendesak. Artikel ini
bertujuan untuk mengkaji konsep insan kamil dalam filsafat Islam, hakikat
pendidikan Islam dalam perspektif filsafat pendidikan, serta peran dan relevansi
pendidikan Islam dalam membentuk insan kamil di tengah tantangan pendidikan
kontemporer.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research) (Muhaimin, 2015). Metode ini dipilih karena penelitian
berfokus pada kajian konseptual dan filosofis terhadap pemikiran para ahli
pendidikan Islam. Data diperoleh dari berbagai sumber literatur berbahasa Indonesia,
berupa buku, jurnal ilmiah, dan karya akademik yang membahas pendidikan Islam,
filsafat pendidikan Islam, dan konsep insan kamil. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui identifikasi, klasifikasi, dan analisis terhadap sumber-sumber yang
relevan. Analisis data dilakukan dengan cara deskriptif - analitis, yaitu menguraikan
konsep - konsep utama secara sistematis dan mengaitkannya dengan tujuan
pendidikan Islam dalam membentuk insan kamil. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui proses penelusuran, seleksi, klasifikasi, dan pencatatan data
pustaka yang relevan. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, yaitu dengan
menguraikan gagasan-gagasan utama secara sistematis, membandingkan pandangan

4423



para ahli, serta mensintesiskannya untuk memperoleh pemahaman yang
komprehensif (Muhaimin, 2015).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Konsep Insan Kamil dalam Filsafat Islam

Secara etimologis, insan kamil berarti manusia sempurna. Kesempurnaan yang
dimaksud bukanlah kesempurnaan absolut, melainkan kesempurnaan relatif sesuai
dengan kapasitas kemanusiaan. Dalam filsafat Islam, insan kamil dipahami sebagai
manusia yang mampu mengaktualisasikan seluruh potensi yang dianugerahkan
Allah, baik potensi jasmani, akal, maupun ruhani (Ramayulis, 2013). Menurut
pemikiran para filsuf Muslim, insan kamil adalah manusia yang memiliki kesadaran
ketuhanan yang tinggi, kecerdasan intelektual, serta akhlak yang mulia. [a mampu
mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai moral dan spiritual, sehingga
ilmu tidak bersifat netral, melainkan bernilai dan bertanggung jawab. Dengan
demikian, insan kamil tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara
emosional dan spiritual. Konsep insan kamil merupakan salah satu gagasan sentral
dalam filsafat dan tasawuf Islam. Insan kamil dipahami sebagai manusia ideal yang
mampu merealisasikan potensi kemanusiaannya secara utuh. Kesempurnaan insan
kamil tidak bersifat absolut, melainkan relatif sesuai dengan kodrat manusia sebagai
makhluk ciptaan Allah (Nata, 2016).

Langgulung (2004) menjelaskan bahwa insan kamil adalah manusia yang
mampu mengintegrasikan potensi jasmani, akal, dan ruhani secara harmonis. Ketiga
aspek tersebut tidak dapat dipisahkan karena membentuk satu kesatuan kepribadian
manusia. Dalam pandangan ini, keunggulan intelektual tanpa landasan moral dan
spiritual tidak cukup untuk disebut sebagai insan kamil. nsan kamil juga dicirikan
oleh kesadaran akan tanggung jawab sosial. Manusia ideal dalam Islam bukanlah
individu yang hanya mengejar kesalehan personal, tetapi juga aktif berkontribusi
dalam kehidupan sosial. Dengan demikian, insan kamil merupakan manusia yang
mampu menghadirkan nilai-nilai ilahiah dalam realitas kehidupan sosial. Pendidikan
Islam dibangun di atas pandangan filosofis tentang manusia sebagai makhluk ciptaan
Allah yang memiliki dimensi jasmani, akal, dan ruhani. Oleh karena itu, pendidikan
Islam tidak hanya bertujuan mencerdaskan akal, tetapi juga membentuk kepribadian
dan akhlak mulia. Nata (2016) menegaskan bahwa pendidikan Islam berorientasi pada
pembentukan manusia seutuhnya, bukan manusia parsial yang hanya unggul secara
intelektual.

Konsep insan kamil menjadi tujuan ideal dalam pendidikan Islam. Insan kamil
dipahami sebagai manusia yang mampu mengaktualisasikan seluruh potensi
kemanusiaannya secara seimbang dan harmonis. Namun, dalam praktik pendidikan
kontemporer, sering ditemukan kecenderungan reduksi makna pendidikan menjadi
sekadar alat pencetak tenaga kerja dan penghasil nilai akademik (Azra, 2012; Tilaar,
2015). Orientasi tersebut berpotensi mengabaikan dimensi moral dan spiritual peserta
didik. Kondisi tersebut menunjukkan pentingnya kajian filosofis terhadap pendidikan
Islam sebagai sarana pembentukan insan kamil. Artikel ini berupaya mengkaji secara
mendalam landasan filosofis pendidikan Islam, konsep insan kamil, serta relevansi
pendidikan Islam dalam menjawab tantangan pendidikan di era modern.

Dalam khazanah pemikiran Islam, insan kamil dipahami sebagai manusia yang
mampu merealisasikan fitrahnya secara optimal. Fitrah manusia mencakup
kecenderungan untuk mengenal Tuhan, berpikir rasional, dan hidup berdasarkan
nilai moral. Pendidikan berperan sebagai sarana utama dalam mengembangkan fitrah

4424



tersebut agar manusia tidak terjebak pada kehidupan yang bersifat instingtif atau
materialistik semata (Tafsir, 2014).

2. Hakikat Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat Pendidikan

Pendidikan Islam secara filosofis berlandaskan pada pandangan tentang
manusia sebagai makhluk yang memiliki tujuan hidup transendental. Pendidikan
dipahami sebagai proses pembimbingan agar manusia mampu mengenal Tuhan,
memahami dirinya, dan menjalankan peran sosial secara bertanggung jawab (Nata,
2016). Filsafat pendidikan Islam menekankan kesatuan antara ilmu dan nilai. IImu
pengetahuan tidak diposisikan sebagai sesuatu yang bebas nilai, melainkan harus
diarahkan untuk kemaslahatan manusia. Oleh karena itu, pendidikan Islam menolak
dikotomi antara pendidikan agama dan pendidikan umum (Langgulung, 2004).

Filsafat pendidikan Islam berangkat dari pandangan tentang hakikat manusia
sebagai makhluk ciptaan Tuhan yang memiliki fitrah. Fitrah tersebut mencakup
potensi untuk mengenal Tuhan, berpikir rasional, dan hidup bermoral (Tafsir, 2014).
Pendidikan Islam bertugas mengembangkan fitrah tersebut agar manusia mencapai
kesempurnaan relatif sebagai insan kamil. Tujuan pendidikan Islam tidak dapat
dipisahkan dari tujuan penciptaan manusia. Pendidikan diarahkan agar manusia
mampu menjalani kehidupan dunia secara bermakna dan mempersiapkan kehidupan
akhirat. Oleh karena itu, pendidikan Islam menolak pemisahan antara orientasi
duniawi dan ukhrawi. Nata (2016) menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam
adalah membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan beramal saleh. Ketiga aspek
tersebut harus berjalan secara terpadu. Ilmu tanpa iman berpotensi melahirkan
kesombongan intelektual, sedangkan iman tanpa ilmu berpotensi melahirkan sikap
eksklusif dan stagnasi pemikiran. Oleh karena itu, pendidikan Islam berfungsi sebagai
proses pembimbingan agar potensi positif manusia berkembang secara optimal dan
potensi negatifnya dapat dikendalikan. Pandangan ini menegaskan bahwa
pendidikan Islam tidak bersifat netral nilai.

Pendidikan selalu diarahkan pada tujuan normatif, yaitu membentuk manusia
yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Hakikat manusia dalam filsafat
pendidikan Islam juga berkaitan dengan konsep fitrah. Fitrah dipahami sebagai
kondisi asal manusia yang suci dan memiliki kecenderungan kepada kebenaran.
Namun, fitrah tersebut tidak akan berkembang dengan sendirinya tanpa adanya
proses pendidikan. Oleh karena itu, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana
aktualisasi fitrah manusia agar tidak menyimpang dari tujuan penciptaannya
(Ramayulis, 2013).

3. Pendidikan Islam sebagai Sarana Pembentukan Insan Kamil

Pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana strategis dalam membentuk insan
kamil melalui pengembangan potensi manusia secara holistik. Aspek intelektual
dikembangkan melalui penguasaan ilmu pengetahuan, baik ilmu keislaman maupun
ilmu umum, sementara aspek spiritual dibina melalui internalisasi nilai tauhid dan
praktik ibadah (Ramayulis, 2013). Muhaimin (2015) menyatakan bahwa pendidikan
Islam harus diarahkan pada pembentukan kepribadian muslim yang berakhlak mulia.
Akhlak menjadi indikator utama keberhasilan pendidikan Islam, karena
mencerminkan keterpaduan antara ilmu dan amal. Selain itu, pendidikan Islam juga
menanamkan nilai kepedulian sosial agar peserta didik mampu berkontribusi secara
positif dalam kehidupan bermasyarakat. Salah satu karakter utama filsafat pendidikan

4425



Islam adalah penolakan terhadap dikotomi ilmu. Pendidikan Islam memandang
bahwa seluruh ilmu pengetahuan bersumber dari Allah dan harus diarahkan untuk
kemaslahatan manusia (Tafsir, 2014). Pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana
strategis dalam membentuk insan kamil melalui pendekatan holistik. Aspek
intelektual dikembangkan melalui pembelajaran ilmu pengetahuan, aspek spiritual
melalui internalisasi nilai tauhid dan ibadah, serta aspek moral melalui pembiasaan
akhlak mulia (Ramayulis, 2013).

Muhaimin  (2015) menyatakan bahwa pendidikan Islam  harus
mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam proses
pembelajaran. Pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif berpotensi
melahirkan manusia yang cerdas tetapi miskin nilai. Integrasi ilmu dan nilai menjadi
landasan penting dalam pembentukan insan kamil. Pendidikan Islam tidak hanya
mengajarkan apa yang harus diketahui, tetapi juga bagaimana ilmu tersebut
digunakan secara etis dan bertanggung jawab. Muhaimin (2015) menyatakan bahwa
tujuan utama pendidikan Islam adalah membentuk kepribadian muslim yang utuh,
yaitu manusia yang memiliki keseimbangan antara iman, ilmu, dan amal. Ketiga
unsur tersebut tidak dapat dipisahkan karena saling melengkapi. Iman menjadi
landasan spiritual, ilmu menjadi instrumen rasional, dan amal menjadi manifestasi
nyata dalam kehidupan sehari-hari.

Orientasi insan kamil mempertegas bahwa pendidikan Islam tidak hanya
mengejar output berupa nilai akademik atau ijazah, tetapi outcome berupa perubahan
sikap, pola pikir, dan perilaku peserta didik. Pendidikan Islam bertujuan melahirkan
manusia yang memiliki kesadaran moral, integritas pribadi, dan tanggung jawab
sosial. Tujuan pendidikan Islam tidak bersifat statis, tetapi dinamis dan kontekstual.
Pendidikan Islam harus terus dikembangkan agar mampu melahirkan insan kamil
yang relevan dengan tantangan zaman, tanpa kehilangan identitas keislamannya.

4. Relevansi Pendidikan Islam dalam Konteks Kontemporer

Salah satu karakter utama filsafat pendidikan Islam adalah penolakan terhadap
dikotomi ilmu. Pendidikan Islam memandang bahwa seluruh ilmu pengetahuan
berasal dari Allah dan harus diarahkan untuk kemaslahatan manusia (Tafsir, 2014).
Oleh karena itu, pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum dianggap tidak sejalan
dengan pandangan Islam tentang ilmu. Azra (2012) menegaskan bahwa dikotomi ilmu
dalam sistem pendidikan berpotensi melahirkan manusia yang terfragmentasi
kepribadiannya. Individu yang unggul secara intelektual tetapi miskin nilai moral
berpotensi menyalahgunakan ilmu pengetahuan untuk kepentingan destruktif.
Sebaliknya, individu yang religius tetapi tidak memiliki penguasaan ilmu
pengetahuan akan sulit berperan secara efektif dalam kehidupan modern. Integrasi
ilmu, iman, dan akhlak menjadi landasan utama dalam pembentukan insan kamil.
Pendidikan Islam tidak hanya mengajarkan aspek kognitif, tetapi juga membina sikap
dan perilaku peserta didik. Muhaimin (2015) menekankan bahwa proses pendidikan
harus menyentuh ranah afektif dan psikomotorik agar nilai-nilai Islam tidak berhenti
pada tataran teoritis.

Perkembangan globalisasi dan modernisasi membawa dampak signifikan
terhadap dunia pendidikan, termasuk munculnya krisis moral dan degradasi nilai
kemanusiaan. Azra (2012) menilai bahwa pendidikan yang hanya berorientasi pada
aspek material dan rasional berpotensi melahirkan manusia yang kehilangan orientasi
spiritual. Dalam konteks ini, pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan
insan kamil menjadi sangat relevan. Dengan mengintegrasikan nilai keimanan, ilmu

4426



pengetahuan, dan akhlak, pendidikan Islam menawarkan pendekatan pendidikan
yang humanis dan transendental (Tafsir, 2014). Pendidikan Islam berkontribusi dalam
membangun manusia yang tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi juga
memiliki integritas moral dan spiritual. Selain itu, pendidikan Islam menempatkan
akhlak sebagai inti dari proses pendidikan. Muhaimin (2015) menegaskan bahwa
keberhasilan pendidikan Islam tidak hanya diukur dari prestasi akademik, tetapi dari
perubahan sikap dan perilaku peserta didik.

Pendidikan Islam juga menanamkan nilai tanggung jawab sosial, keadilan, dan
kepedulian terhadap sesama. Dengan demikian, insan kamil yang dihasilkan tidak
bersifat individualistik, tetapi memiliki komitmen sosial yang kuat. Globalisasi dan
modernisasi membawa dampak besar terhadap dunia pendidikan, termasuk
munculnya krisis moral, konsumerisme, dan dehumanisasi. Azra (2012) menilai
bahwa pendidikan modern cenderung kehilangan orientasi nilai karena terlalu
menekankan aspek utilitarian. Dalam konteks ini, pendidikan Islam yang berorientasi
pada pembentukan insan kamil menjadi sangat relevan.

Pendidikan Islam menawarkan paradigma pendidikan yang humanis dan
transendental, yang menempatkan manusia sebagai makhluk bermartabat (Tafsir,
2014). Mulyasa (2017) menambahkan bahwa integrasi nilai dalam pendidikan
membutuhkan keteladanan dan pembiasaan. Nilai-nilai akhlak tidak cukup diajarkan
secara verbal, tetapi harus diinternalisasikan melalui praktik nyata dalam kehidupan
sehari-hari di lingkungan pendidikan. Filsafat pendidikan Islam menempatkan
integrasi ilmu, iman, dan akhlak sebagai fondasi utama dalam membentuk insan
kamil. Pendidikan Islam yang berlandaskan filsafat ini diharapkan mampu
melahirkan manusia yang tidak hanya cerdas dan terampil, tetapi juga bermoral dan
bertanggung jawab.

5. Relevansi Pendidikan Islam dalam Tantangan Pendidikan Kontemporer

Perkembangan globalisasi dan modernisasi membawa dampak signifikan
terhadap dunia pendidikan, seperti krisis moral, komersialisasi pendidikan, dan
dehumanisasi (Tilaar, 2015). Pendidikan sering kali direduksi menjadi instrumen
ekonomi yang mengabaikan dimensi kemanusiaan. Dalam konteks ini, pendidikan
Islam yang berorientasi pada pembentukan insan kamil menjadi sangat relevan.
Pendidikan Islam menawarkan paradigma pendidikan yang humanis dan
transendental, yang menempatkan manusia sebagai subjek bermartabat (Azra, 2012;
Tafsir, 2014). Dengan mengintegrasikan iman, ilmu, dan akhlak, pendidikan Islam
berkontribusi dalam membangun generasi yang tidak hanya kompeten secara
akademik, tetapi juga memiliki integritas moral dan kesadaran spiritual.

Salah satu tantangan utama pendidikan kontemporer adalah kecenderungan
reduksi makna pendidikan menjadi sekadar instrumen ekonomi. Pendidikan sering
dipahami sebagai sarana untuk memperoleh pekerjaan dan meningkatkan daya saing
di pasar global. Tilaar (2015) mengkritik kecenderungan ini karena berpotensi
menghilangkan dimensi kemanusiaan dalam pendidikan. Pendidikan yang terlalu
berorientasi pada hasil material cenderung mengabaikan pembinaan karakter, nilai
moral, dan kesadaran spiritual peserta didik. Pendidikan Islam menawarkan
paradigma yang berbeda. Pendidikan Islam menempatkan manusia sebagai subjek
utama pendidikan, bukan sekadar objek produksi sumber daya manusia. Azra (2012)
menegaskan bahwa pendidikan Islam berorientasi pada pembentukan manusia
seutuhnya yang memiliki keseimbangan antara kemampuan intelektual, kematangan

4427



moral, dan kedalaman spiritual. Orientasi ini sejalan dengan konsep insan kamil yang
menekankan integrasi antara ilmu, iman, dan amal.

Tantangan lain yang dihadapi pendidikan kontemporer adalah krisis moral
dan degradasi nilai. Fenomena meningkatnya kekerasan di lingkungan pendidikan,
menurunnya etika akademik, serta melemahnya rasa tanggung jawab sosial
menunjukkan adanya ketimpangan dalam sistem pendidikan yang terlalu
menekankan aspek kognitif. Pendidikan Islam, dengan penekanan pada
pembentukan akhlak, memiliki potensi besar untuk mengatasi persoalan tersebut.
Ramayulis (2013) menyatakan bahwa akhlak merupakan inti dari pendidikan Islam
dan menjadi indikator utama keberhasilannya. Pendidikan Islam juga relevan dalam
menghadapi tantangan pluralitas dan multikulturalisme di era global. Masyarakat
modern ditandai oleh keberagaman budaya, agama, dan pandangan hidup.
Pendidikan Islam yang berorientasi pada nilai-nilai universal, seperti keadilan,
toleransi, dan kasih sayang, dapat berkontribusi dalam membangun sikap saling
menghargai dan hidup berdampingan secara damai. Nata (2016) menegaskan bahwa
pendidikan Islam tidak bersifat eksklusif, melainkan mengajarkan nilai-nilai
kemanusiaan yang bersifat universal.

KESIMPULAN

Berdasarkan kajian filosofis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa
pendidikan Islam memiliki posisi strategis sebagai sarana pembentukan insan kamil,
yaitu manusia yang berkembang secara utuh dan seimbang dalam dimensi
intelektual, spiritual, moral, dan sosial. Pendidikan Islam tidak dapat dipahami
semata-mata sebagai proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai proses
pembinaan manusia secara komprehensif yang berorientasi pada nilai-nilai ketuhanan
dan kemanusiaan. Pendidikan Islam memiliki peran fundamental dalam membentuk
insan kamil melalui pendekatan yang holistik dan integratif.

Dalam perspektif filsafat pendidikan Islam, pendidikan tidak hanya berfungsi
sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai proses pembentukan
akhlak dan kesadaran ketuhanan. Konsep insan kamil mencerminkan tujuan ideal
pendidikan Islam, yaitu terwujudnya manusia yang seimbang antara dimensi
intelektual, spiritual, dan sosial. Oleh karena itu, penguatan pendidikan Islam berbasis
nilai-nilai filosofis menjadi kebutuhan penting dalam menjawab tantangan
pendidikan di era kontemporer. Secara praktis, implikasi dari kajian ini menegaskan
pentingnya penguatan orientasi filosofis dalam penyelenggaraan pendidikan Islam,
baik pada tingkat kurikulum, proses pembelajaran, maupun evaluasi pendidikan.

DAFTAR PUSTAKA

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium
I11. Jakarta: Kencana.

Langgulung, H. (2004). Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan.
Jakarta: Pustaka Al-Husna.

Muhaimin. (2015). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Jakarta: Rajawali
Pers.

Mulyasa, E. (2017). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum 2013. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Nata, A. (2016). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama.

Ramayulis. (2013). [lmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Tafsir, A. (2014). Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya.

4428



Tilaar, H. A. R. (2015). Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia.
Bandung: Remaja Rosdakarya.
Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

4429



