
4744 
 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir        ISSN: 2774-8391 

  

  

Menjaga Kemurnian Bahasa Arab: Sejarah Lahirnya  
Ilmu Balaghah dan Ragam Gaya Bahasa Tasybih 

 
Idris Siregar1, Amalia Azmi2, Marisa Mawalda3, Syahril Sofyan Ritonga4 

 
1,2,3,4 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

Email: idrissiregar@uinsu.ac.id, amalia0403233293@uinsu.ac.id,  
marisa0403232192@uinsu.ac.id, syahril0403233294@uinsu.ac.id 

 

ABSTRAK   

Kajian ini membahas tentang betapa pentingnya peran ilmu balaghah dalam menjaga 

keaslian bahasa Arab, serta melihat kembali sejarah awalnya sebagai cara 

mempertahankan gaya bicara bangsa arab. Munculnya ilmu ini bermula dari keinginan 

para ahli untuk menjaga agar pesan dalam al-Quran tidak salah dipahami akibat 

masuknya pengaruh asing yang merusak tata bahasa. Pembahasan utama dalam tulisan 

ini adalah tentang gaya bahasa tasybih yang sering digunakan untuk membandingkan 

dua hal dalam ilmu bayan. Dengan menggunakan cara penjelasan yang sederhana dan 

mengambil dasar dari pemikiran tokoh besar seperti Abdul Qahir al-Jurjani tulisan ini 

mengupas bagian dalam tasybih seperti benda yang dibandingkan serta alasan 

kesamaannya. Hasil dari pembahasan ini menunjukkan  bahwa tasybih bukan sekadar 

hiasan agar kalimat terdengar indah saja tetapi juga berfungsi untuk menjelaskan ide 

yang sulit agar lebih mudah dimengerti lewat contoh nyata. Memahami sejarah dan 

jenis tasybih merupakan kunci utama agar seseorang bisa tetap lancar dan benar dalam 

berbahasa Arab. Maka ilmu balaghah adalah penjaga abadi bagi keindahan dan 

kebenaran makna bahasa arab agar tetap terjaga di tengah perkembangan zaman. 

Kata kunci: Kemurnian Bahasa Arab, Sejarah Balaghah, Tasybih. 

 

ABSTRACT   

This study discusses the important role of the science of balaghah in maintaining the 

authenticity of the Arabic language, as well as looking back at its early history as a way to 

maintain the speaking style of the Arab people. The emergence of this science stems from the 

desire of experts to ensure that the messages in the Koran are not misunderstood due to the 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:idrissiregar@uinsu.ac.id
mailto:amalia0403233293@uinsu.ac.id
mailto:marisa0403232192@uinsu.ac.id,
mailto:syahril0403233294@uinsu.ac.id


4745 
 

introduction of foreign influences that damage grammar. The main discussion in this article is 

about the tasybih language style which is often used to compare two things in bayan science. By 

using a simple method of explanation and taking as a basis the thoughts of great figures such as 

Abdul Qahir al-Jurjani, this article examines the inner parts of tasybih such as the objects being 

compared and the reasons for their similarities. The results of this discussion show that tasybih 

are not just decoration to make sentences sound beautiful but also function to explain difficult 

ideas so that they are easier to understand through real examples. Understanding the history and 

types of tasybih is the main key so that someone can remain fluent and correct in speaking 

Arabic. So the science of balaghah is the eternal guardian of the beauty and truth of the meaning 

of the Arabic language so that it is maintained amidst the times. 

Keywords: Purity of the Arabic Language, History of Balaghah, Tasybih. 

 

PENDAHULUAN 

Dalam kajian bahasa Arab, retorika disebut dengan balaghah. Secara ilmiah, 

balaghah merupakan disiplin ilmu yang mengarahkan pembelajarnya untuk bisa 

mengungkapkan ide pikiran dan perasaan seseorang berlandaskan kejernihan jiwa dan 

ketelitian dalam menangkap keindahan (Glosari Bahasa dan Kesusteraan Arab. Maka, 

kemampuan membedakan berbagai uslub (ungkapan) adalah tujuan utama 

pembelajaran ilmu balaghah adalah pada akhirnya seseorang bisa mengetahui 

kemukjizatan bahasa al-Qur'an dan al-Hadits lalu ia mengimaninya (Taufiqrohman, 

2020). 

Seperti yang kita ketahui bahwa setiap bidang ilmu tidak pernah muncul 

sekaligus secara sempurna pada suatu masa tertentu. Melainkan ia mengalami 

perkembangannya secara bertahap di tangan para pakar bidang ilmu tersebut melalui 

karya-karya mereka masing masing. Begitu juga dengan ilmu balaghah, ia berkembang 

di tangan para ahli yang terus-menerus melakukan penyempurnaan dengan menyusun 

kaidah-kaidah/nadham dalam disiplin ilmu tersebut, hingga dapat dinikmati saat ini. 

Oleh karena itu, untuk melihat peranan sosok tokoh perintis tersebut perlu mengkaji 

sejarah awal munculnya ilmu tersebut. Salah satu tokoh yang telah berkonstribusi 

dalam ilmu balaghah adalah Ibn Mu’tazz (Ahmad, 2019), Ia dianggap sebagai peletak 

dasar ilmu badi’, sekaligus tokoh sastra arab yang pertama kali memiliki metodologi 

dalam analisa teks sastra oleh kalangan ulama bahasa. Ia memberi nama buku 

karangannya dengan al-Badi’, sebagai sebuah metodologi dan kriteria kajian teks. 

lmu Balaghah terbagi atas 3 cabang ilmu, yakni : ilmu bayan, ilmu ma‟ani, dan 

ilmu badi‟. Dari    ke  tiga  cabang  ilmu  tersebut,  masing-masing  memiliki  keunikan 

dan  kekhususan  gaya  bahasanya.  namunyang  menjadi  fokus  kajian  kali  ini  adalah 

kajian  dari  cabang  ilmu bayan. Ilmu bayan merupakan sebutan untuk cabang ilmu 

balaghah yang titik fokusnya berada pada bagian memberi kejelasan terhadap gaya 

bahasa suatu ungkapan untuk menyimpulkan makna yang tersirat. Makna yang 

tersimpan pada suatu ayat bisa saja didapati penjelasan maknanya dengan gaya ayat 



4746 
 

yang kadar kekuatannya berbeda satu dengan lainnya. Sebagai contoh adalah tasybih 

dhimni yang merupakan salah satu permisalan gaya bahasa yang dimaksud 

sebelumnya.  

Sebagian besar bahasa yang tersebar di berbagai belahan dunia mengandalkan 

perbandingan yang awam dipahami dalam lingkungan mereka dan perbandingan itu 

sendiri bisa menjelaskan maksud atau makna yang ingin dituju sehingga bisa 

menyampaikan makna yang diinginkan secara optimal. Para ahli balaghah sepakat  

bahwa  kajian  ilmu bayan mencakup tiga hal yaitu Tasybih, Majaz dan Kinayah (Felix, 

2019). 

Tasybih menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) tasybih adalah 

perbandingan, persamaan/ibarat, sindiran atau analogi. Dalam konteks pengertian 

singkat tersebut, gaya bahasa dalam bahasa ilmu bayan pada dasarnya dibentuk 

berdasarkan perbandingan analogi karna memiliki  kesamaan  atau  hubungan  yang 

satu dengan yang lainnya. Ungkapan tasybih populer dipakai oleh kalangan pujangga 

arab sejak masa keemasan karya sastra terukir dalam sejarah di periode  jahiliyah. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka 

untuk membedah sejarah ilmu balaghah dan gaya bahasa tasybih. Fokus utama dalam 

metode ini adalah mengumpulkan data melalui penelaahan berbagai literatur tertulis 

yang mencakup kitab klasik maupun jurnal ilmiah kontemporer yang relevan dengan 

objek kajian (Assingkily, 2021). Teknik pengumpulan data dilakukan dengan cara 

mendokumentasikan pandangan para pakar bahasa arab seperti Abdul Qahir al Jurjani 

dan Ali al Jarimi guna mendapatkan landasan teoretis yang kuat. Setelah data 

terkumpul peneliti melakukan analisis isi secara mendalam terhadap rukun tasybih 

serta pembagian jenisnya dalam ilmu bayan. Langkah analisis dimulai dengan 

mengklasifikasikan data sejarah kemudian menguraikan struktur analogi bahasa secara 

sistematis untuk mendapatkan kesimpulan yang utuh. Seluruh tahapan penelitian ini 

bertujuan untuk menyajikan pemahaman yang komprehensif mengenai peran retorika 

dalam mempertahankan kemurnian bahasa al Quran dan komunikasi bangsa Arab. 

 

  



4747 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Latar Belakang Munculnya Ilmu Balaghah  

Al-Qur'an  merupakan  salah  satu mukjizat  terbesar  yang  dimiliki  nabi 
Muhammad Saw. Hal ini terkandung pada aspek bahasa dan isinya, jika ditinjau dari 
segi bahasa, al-Qur'an memiliki tingkatan fashahah dan balaghoh yang  sangat  tinggi.  
Sedangkan  jika  ditinjau  dari  segi  isi  (subtansi),  pesan  dan kandungan  maknanya  
melampaui  batasan-batasan  manusia.  Sejak  al-Qur'an  itu diturunkan   banyak   hal-
hal   yang   kandungan   didalamnya   yang   tidak   bisa ditangkap  oleh  manusia,  
bahkan  pada masa  modern  ini.  Kalimat-kalimat  dan isinya  dibaca,  dipelajaridan  
dijadikan  rujukan  serta  merupakan  segala  sumber munculnya  inspirasi  dan  
bekembangnya  berbagai  macam  ide  serta  karya-karya jutaan  ummat  manusia.   

Al-Qur'an  ini  sangatlah  dicintai  oleh  kaum  muslimin, karena   kecintaannya   
padanya   ummat   muslim   banyak   yang   membaca   dan menelaahnya 
(mempelajarinya) baik dengan tujuan ibadah maupun memperoleh pengetahuan 
darinya.Atas  dasar  dorongan  al-Qur'an  itulah  banyak  para  ulama'  dan  ilmuan 
untuk  menterjemah  dan  mengarang  berbagai  macam  ilmu  pengetahuan,  baik 
berkaitan   dengan   keislaman   seperti   bahasa   Arab,   syari'at,   akhlaq,   filsafat 
maupun  bersifat  umum  seperti  sejarah,  kesenian  dan  prekonomian.  Hanya dalam 
masa kurang lebih 1 abad, inspirasi yang dibawa al-Qur'an telah membuat penuh  
berbagai  perpustakaan  di  kota-kota  besar islam  pada  masa  itu  seperti, Mesir, 
Bagdadh, Cordova dan lain lain sebagainya. Hal ini  muncul  karena  ayat-ayat  al-
Qur'an  yang  mendorong  kaum muslim membaca. Sebagaimana dapat kita lihat dalam 
firman Allah Swt surah (Al-Alaq: 1-5). 

Pada  saat  turunnya  al-Qur'an,  bahasa  Arab  merupakan  bahasa  yang murni  
dan  bermutu.  Bahasa  Arab  belum  terkombinasi  dengan  bahasa  asing. Namun  
seiring  dengan  meningkatnya  peran  agama,  sosial  dan  politik,  bahasa Arab  mulai  
berbaur  dengan  bahasa-bahasa  lainnya  di  dunia,  seperti  bahasa Persia,  bahasa  
Yunani,  India  dan  lain  lainnya.  Percampuran  ini  muncul  karena bangsa   Arab   
banyak   yang   melakukan   pernikahan   dengan   bangsa   Persia, sehingga  sedikit  
banyak  bahasa  Arab  terwarnai  dengan  bahasa  tersebut.  Selain itu  banyak  
keturunan  Persia  yang  menempati  posisipenting  baik  dibidang politik,   militer,   
ilmu   pengetahuan   dan   keagamaan.   Terutama   pada   masa kekhalifahan daulah 
Bani Abbasiyah.Dengan berbaurnya dengan orang Persia kedalam masyarakat Arab 
dan Islam, mulailah bahasa Arab mengalami kemunduran. Apalagi pemimpin-
pemimpin yang berkuasa bukan lagi orang-orang Arab sehingga timbullah satu bahasa 
pasar yang banyak menyimpang dari bahasa aslinya. Kondisi ini terjadi dibeberapa 
wilayah Islam seperti Mesir, Banghdad, dan Damaskus terutama di Pesrsia. Timbulnya 
kemunduran-kemunduran pada bahasanya, membuat bangsa Arab merasa prihatin 
dan mulai berfikir untuk mengembalikan bahasa Arab pada kemurniaanya. Mereka 
kemudian menyusun ilmu Nahwu dan Shorof. Sedangkan  para pakar bahasa Arab 
mulai menyusun ilmu Balaghah yang mencakup ilmu Bayan, Ma'ani dan Badhi'. Ilmu 
ini disusun belakangan, setelah muncul dan berkembangnya ilmu Nahwu dan Shorof 
(Wahab, 2020). 

Sebuah ilmu tidaklah muncul sekaligus sempurna dalam satu masa. Namun 
setiap ilmu mengalami fase sejarah perkembangannya, demikian pula dengan ilmu 



4748 
 

balaghah, mengalami proses yang sama, yaitu mulai dari masa kemunculannya, 
perkembangnya dan kemajuanya. Pada awalnya tidak dikenal istilah ilmu balaghah 
sebagai salah satu cabang ilmu dalam bahasa Arab. Namun dalam perkembangannya 
ilmu bahasa Arab dimaksud, mengalami proses transformasi wujud dari yang semula 
hanya terkonsentrasi pada sastra dan tata bahasa Arab, kemudian berkembang menjadi 
ilmu ma’ani, ilmu bayani dan ِilmu badi’. Dengan demikian, sejarah kehadiran ilmu 
balaghah secara garis besar dapat diklasifikasi ke dalam tiga fase yaitu, fase sebelum 
turunnya Al-Qur’an, fase setelah turunnya Al-Qur’an dan fase perkembangannya 
hingga saat ini (Gasim, 2023).  

 

Pengertian Balaghah 

Secara  etimologi,  kata balaghah(البلاغة) berasal  dari  akar  kata (balagha, 
yablughu, buluughan) yang berarti “sampai” atau “menyampaikan”, Menurut Al-
Hasyimi balaghah jika ditinjau dari kesusastraan ialah penunjukkan makna dan 
pengertian kalimat yang jelas, sampai tertanam pada hati pembaca dan pendengarnya 
(Khotimah, 2020). Sedangkan secara terminology balaghah ialah sampainya maksud 
hati atau pikiran yang ingin diungkapkan pembicara kepada lawan bicara dengan 
menggunakan bahasa yang benar, jelas, berpengaruh terhadap bahasa atau pikiran 
pendengar melalui diskusi yang tepat. Disisi lain pengertian balaghah secara ilmiah, 
yaitu suatu disiplin ilmu yang berlandaskan kepada kejernihan jiwa dan ketelitian 
menangkap keindahan dan kejelasan perbeedaan yang samar diantara macam-macam 
uslub (ungkapan). Ilmu balaghah mengajarkan bagaimana cara mendalami Al-qur’an, 
memahami keetisan komunikasinya, kemuliaannya, kandungan maknanya yang saling 
berhubungan, bersesuaian kalimat-kalimatnya, sehingga merasa takjub bagi setiap 
individu mendengarnya baik manusia maupun jin. Seperti firman Allah dalam Al-
qur’an surah jin:1. 

ا انَِّا سَمِعْناَ قرُْاٰنًا عَجَبًا   نَ الْجِنِِّ فَقَالوُْْٓ ۝١ قلُْ اوُْحِيَ اِلَيَّ انََّهُ اسْتمََعَ نَفرٌَ مِِّ  

Artinya: Katakanlah (Nabi Muhammad), “Telah diwahyukan kepadaku bahwa sekumpulan jin 
telah mendengarkan (Al-Qur’an yang kubaca).” Lalu, mereka berkata, “Kami telah 
mendengarkan bacaan yang menakjubkan. (Q.S Al-Jinn:1) 

Ayat ini menunjukkan bahwa kemukjizatan Al-Qur’an bukan hanya dalam 
isinya, tetapi juga dalam keindahan retorika, daya tarik bunyi, dan susunan kalimatnya 
yang dapat memukau pendengar    termasuk  dari  kalangan  jin.Ilmu  balaghah  secara  
umum  terdiri  dari  tiga  cabang utama,  yaitu  ilmu al-ma‘ani, ilmu al-bayan dan  ilmu 
al-badi’. Masing-masing cabang memiliki objek kajian yang berbeda namun saling 
melengkapi. Berikut penjelasan tentang tiga cabang utama ilmu balaghah ialah:  

1. Ilmu Bayan 

Ilmu  Bayan  adalah  berasal  dari  bahasa  arab  yang  artinya  yang  dimana 
sebagai  penjelas  makna  daripada  makna  ayat  Al-Quran.  Ilmu  bayan  juga  bagian 
dari pada balaghah    yang    dimana    ilmu    ini    mempelajari    bagaimana    cara 
mengungkapkan  makna  yang terkandung  dalam  Al-Quran  melalu  berbagai  gaya 
bahasa seperti Tasybih (analogi), Majaz (kiasan), dan Kinayah (sindiran). 
Perkembangan  dalam  kajian  Balaghah  Al-Quran  melibatkan  para  ulama  untuk 



4749 
 

memahami dan mengapresiasikan keindahan serta kedalaman makna ayat-ayat Al-
Qur’an yang menggunakan gaya bahasa tersebut. 

Ilmu bayan adalah salah satu ilmu dari tiga cabang ilmu Balaghah selain dari 
pada  ilmu Ma’ani dan Badi’. Ilmu  bayan  juga  berfokus  kepada  bagaimana  cara 
mengungkapkan  makna  dan  variasi  gaya  bahasa  yang  berbeda  seperti tasybih, 
majaz, dan kinayah. Tasybih adalah  suatu  ungkapan  yang  menyerupai  sesuatu 
dengan  yang  lain,  dengan  menggunakan  kata-kata “seperti” atau “seakan-akan”. 
Dan Majaz adalah  suatu  ungkapan  yang  menggunakan  kiasan  bukan  makna 
sebenarnya. Sedangkan Kinayah adalah ungkapan atau ucapan yang mengandung 
makna lebih daripada satu dan makna tersebut tersirat. 

Peran Ilmu bayan dalam balaghah Al-Quran yaitu membantu memperjelas 
keindahan  dan  kedalaman  makna  ayat-ayat  Al-Quran  dengan  menggunakan 
bahasa yang figuratif. Dengan mempelajari ilmu bayan seorang mufassir akan lebih 
mudah untuk mengapresiasikan keunikan bahasa Al-Quran dan mengungkapkan 
makna  ayat-ayat  Al-Quran  yang tersembunyi maknanya  dibalik  gaya  bahasanya. 
Ilmu bayan juga berperan penting dalam memahami konteks dan tujuan daripada 
penggunaan gaya bahasa tertentu dalam Al-Quran. 

Para  ulama  telah  mengembangkan  ilmu  bayan  sejak  awal  perkembangan 
ilmu balaghah yang berfokus pada analisis gaya bahasa dalam Al-Quran. Beberapa 
tokoh  penting  dalam  perkembangan  ilmu  bayan  adalah  Abu  Ubaidah  Ibn  al-
Matsani  dalam  karya  beliau  yang  berjudul Majaz  Al-Quran.  Kajian  ilmu  bayan 
terus berkembang hingga pada saat ini, dengan berbagai pendekatan dan berbagai 
analisis terhadap gaya bahasa dalam Al-Quran. Ada beberapa kitab penelitian yang 
membahas tentang ilmu bayan dalam konteks balaghah Al-Quran (Maryam, 2019). 

2. Ilmu Ma’ani 

Sebagai cabang dari ilmu balaghah, ilmu ma’ani dimaknai sebagai salah satu 
bagian dari ilmu balaghah yang mengkaji susunan kalimat agar terhindar dari 
ketidaksesuaian antara maksud pembicara dengan pemahamam pendengar. Ilmu ini 
memandang bahwa kalimat yang tepat tidak hanya berdasarkan ketepatan kalimat 
secara gramatika, namun juga berdasarkan kesesuaian kalimat itu dengan kondisi yang 
melingkupinya (muqtadh al-hal) (Fathoni, 2020). Secara singkat ilmu Ma'ani membahas 
macam-macam uslub dari segi "struktur kalimat", pembahasan struktur kalimat, 
hubungan antar kalimat dengan menganalisis hubungan (konteks) satu kalimat dengan 
kalimat lain, baik sebelum atau sesudahnya. 

3. Ilmu Badi’ 

Istilah kata badi’ telah lama dikenal dan digunakan oleh para penyair jahiliyyah 
dan para cendikiawan sebelum masa ibn mu’tazz, dan kata badi’ telah banyak disebut 
dalam al qur’an dan hadits-hadits Rasulullah yang mana pada saat itu al-badi’ belum 
disebut secara khusus sebagai disiplin ilmu balaghah dari bagian serta macam-macam 
belum dibatasi maknanya. 

Kata al-Badi’ secara etimologi berarti “sesuatu yang diciptakan dan diwujudkan 
tanpa ada contoh yang mendahuluinya”. Kata badi’ mengikuti wazn mif’alun (Isim 
alat), karena sebagai alat untuk memperindah ungkapan kata, ada juga yang mengikuti 



4750 
 

wazn fai’ilun (Isim fa’il), sebagaimana makna pencipta sesuatu tanpa ada contoh 
sebelumnya, senada dengan makna badi’ yang disebutkan dalam al Qur’an: 

۝١١٧ بدَِيْعُ السَّمٰوٰتِ وَالَْْرْضِِۗ وَاذَِا قَضْٰٓى امَْرًا فَاِنَّمَا يَقُوْلُ لَهٗ كنُْ فَيَكوُْنُ       

Artinya: (Allah) pencipta langit dan bumi. Apabila Dia hendak menetapkan sesuatu, Dia hanya 
berkata kepadanya, “Jadilah!” Maka, jadilah sesuatu itu. 

Urutan   penyebutan   ketiga   cabang   ilmu   balaghah   tersebut   dikalangan   
para pakar balaghah ternyata ditemukan perbedaan. Ali Al-Jarimi dan Mushthafa 
Amin menempatkan ilmu bayan pada urutan pertama, setelah itu disusul oleh ilmu 
ma’ani dan terakhir adalah ilmu badi’. Sedangkan  Al-Hasyimi  mendahulukan  kajian  
ilmu  ma’ani pada urutan pertama, setelah itu ilmu bayan dan terakhir ilmu badi’. 
Walaupun terdapat perbedaan dalam hal urutan penyebutan, namun semuanya 
sepakat bahwa cabang ilmu balaghah adalah berkisar pada ketiga kajian diatas 
(Rohman, 2020). Berikut pembahasan tentang macam-macam tasybih dalam ilmu 
bayan: 

Pengertian tasybih 

Tasybih merupakan sebuah gaya bahasa yang memiliki unsur perbandingan 
yang mudah dipahami. Secara etimologi tasybih adalah gaya bahasa yang memiliki 
unsur perbandingan atau perumpamaan kata maupun penjelasan untuk fakta bahwa 
satu hal dibantu dengan cara tertentu dan memiliki karakteristik yang sama dengan 
yang lain. Dapat disimpulkan bahwa tasybih merupakan suatu bentuk 
penyerupaan/perumpamaan/perbandingan suatu hal dengan hal yang lain (Fadhillah, 
2025).   

Rukun-rukun  tasybih  ada  empat,  yaitu  musyabbah,  musyabbah  bih,  wajhu  
syibhi, dan adat tasybih. 

1) Musyabbah, yaitu sesuatu yang hendak diserupakan dengan yang lain. 
2) Musyabbah  bih,  yaitu  sesuatu  menjadi  persamaan  musyabbah.  Kedua  unsur  ini 

(musyabbah   dan   musyabbah   bih)   disebut   tharafai   tasybih   (kedua   pihak   
yang diserupakan). 

3) Wajhu syibhi, yaitu sifat yang sama antara musyabbah dan musyabbah bih. Biasanya 
sifat  pada  musyabbah  bih  lebih  kuat  daripada  sifat  yangada  pada  musyabbah. 
Terkadang wajhu syibhi itu disebut dalam kalam dan terkadang dibuang. 

4) Adat  tasybih, yaitu lafazh  yang menunjukkan  adanya  penyerupaan  dan  
hubungan antara musyabbah dengan musyabbah bih. Adat tasybih adakalanya 
berupa isim yang beriringan dengan musyabbah bih seperti syibhun, mitslun, 
mumaatsil, dan lafaz-lafaz yang  semakna.  Adakalanya  berupa fi’il, seperti 
yusybihu, yumaatsilu, yudhaari’u, yuhaakii, dan yusyaabihu. Dan adakalanya huruf, 
seperti kaf dan kaanna. 

 

Unsur-Unsur Tasybih:  

a. Musyabbah (المشبه ) 

Musyabbah adalah sesuatu yang diserupakan. Dalam sebuah kalimat tasybih, 
musyabbah dapat ditelusuri dengan menggunakan pertanyaan, seperti “hal apa yang 



4751 
 

diserupakan? maka jawabannya sudah pasti menunjukkan sebagai musyabbah. Hal ini 
dapat dilihat pada contoh: “ilmu seperti samudera dalam segi luas “Maka pertanyaan 
dalam menulusuri musyabbah adalah “apa yang diserupakan pada kalimat diatas?” 
jawabannya Adalah “ilmu”. Dengan demikian “ilmu” disebut  musyabbah karena  ia 
merupakan sesuatu yang diserupakan. 

b. Musyabbah bih( به المشبه ) dan Wajhu Syabah  ( الشبه وجه ) 

Musyabbah bih merupakan perkara yang menyerupai, adapun Wajhu syabah 
merupakan sifat atau sisi keserupaan dari arah keduanya (dari arah musyabbah dan 
musyabbah bih nya). 

c. Adawat tasybih( الشبه أدوات  ) 

Adawat tasybih adalah lafaz-lafaz yang menunjukkan makna penyerupaan,  
seperti  huruf " ك" (seperti), "كأن" (seakan-akan), "مثل" (seperti), "شبه" (serupa), dan 
selainnya, termasuk kata-kata yang mengandung makna penyerupaan seperti  "مضاهاة"  
(penyerupaan sempurna), "محاكاة" (peniruan), "مشابهة"  (kesamaan),  "مماثلة" (kemiripan),  
 ,(mirip) " شابه" dan (menyerupai) " ماثل" dan juga yang berasal dari kata ,(seperti)  "نحو"
atau yang bermakna serupa. 

Adat  tasybih, yaitu lafazh  yang menunjukkan  adanya  penyerupaan  dan  
hubungan antara musyabbah dengan musyabbah bih. Adat tasybih adakalanya berupa 
isim yang beriringan dengan musyabbah bih seperti syibhun, mitslun, mumaatsil, dan 
lafaz-lafaz yang  semakna.  Adakalanya  berupa fi’il, seperti yusybihu, yumaatsilu, 
yudhaari’u, yuhaakii, dan yusyaabihu. Dan adakalanya huruf, seperti kaf dan kaanna. 

Contoh sederhana kalimat tasybih yaitu : 

“ilmu seperti cahaya dalam memberi petunjuk”                     :   هِدَايَتِهِ  فِي كَالنُّوْرِ  الْعِلْم  

  الْهِدَايَةِ 

(Wajhu Syabah) 

 النُّوْرِ 

(Musyabbah 

Bih) 

 كَ 

(Huruf Tasybih) 

 الْعِلْم  

(Musyabbah) 

 

Macam-macam Tasybih 

a. Tasybih Tamtsil 

Tasybih Tamtsil, adalah  َوْرَة   فِيْهِ  الشَّبَهِ  وَجْه  كَانَ  مَا ه و نْتزََعَة   ص  تعَدَِِّد   مِنْ  م  أكَْثرََ  أوَْ  أمَْرَيْنِ  م  , Artinya, 
tasybih di mana wajah Ash-Syibah merupakan gabungan dari dua bentuk gambaran 
atau lebih. Contohnya, sebuah syair yang ditulis oleh tokoh penyair jahiliyah, yaitu 
Umru Al Qais,   وْمِ  بِأنَْوَاعِ  عَلَيَّ  - س د وْلَه  أَرْخَى  الْبحَْرِ  كَمَوْجِ  وَلَيْل لِيَبْتلَِي الْه م  . Artinya, satu malam, dia 
seperti ombak lautan, menutupkan kelambunya yang pekat kepadaku secara beruntun 
dengan berbagai macam kesusahan untuk mengujiku. Dalam syair ini, Umru Al Qais 
mengumpamakan malam yang kelam dengan berbagai masalah yang dialaminya 
dengan ombak lautan, dan malam itu menutupi kelambunya dengan berbagai 
kesedihan dan kesengsaraan untuk menguji kekuatan batinnya. Dalam keadaan ini, 
diyakini bahwa wajh as-syibh terdiri dari banyak gambar yang tidak dapat disebutkan 
satu per satu. 



4752 
 

Tasybih Ghair Tamtsil yaitu kebalikan dari tasybih tamtsil. Tasybih yang wajh as 
syibhnya tidak terdiri dari banyak gambaran beberapa hal. Tasybih ghair tamtsil adalah 
jenis tasybih yang wajh as-syibhnya terdiri dari satuan yang berbeda dalam bentuk 
karakteristik yang menjadi unsur kesamaan. Wajh as-syibh dalam tasybih ghair tamtsil 
hanya terdiri dari satu hal atau mufrad. Contohnya,   ه الْحَلَاوَةِ  فيِ الشَّهْدِ  مِثلْ   كَلَام  . Artinya, 
ucapannya manis bagai madu” Dalam kalimat tersebut musyabbahnya adalah ucapan 
seseorang. Musyabbah adalah madu. Adat tasybihnya adalah bagai. Sementara wajh 
As-Syibhnya adalah rasa manis. Wajh as-syibh pada kalimat tersebut berupa sifat 
tertentu sebagai satuan yang tersendiri yaitu sifat manis. Tidak dihubungkan dengan 
sifat-sifat lain yang ada pada keduanya. Wajh as-syibh pada contoh tersebut adalah 
manis (Salsabila, 2024). 

b. Tasybih Dhimny 

Tasybih dhimni Adalah tasybih yang tidak biasa yang bisa dipahami dengan 
memahami struktur dan konteks kalimat. Definisi tasybih dhimni Adalah: 

شَبَّه   فِيْهِ  يَأتِْي لَ  الَّذِي التَّشْبِيْه   شَبَّه   الْم  وْفَة   ص ورَة   فِي بِهِ  وَالْم  الْكَلَامِ  مِنَ  ي لْمَحَانِ  بلَْ  مَعْر   

Artinya: "Tasybih yang musyabbah dan musyabbah bihnya tidak tampil dalam bentuk yang 
jelas, melainkan dipahami dari konteks kalimat." 

Tasybih Dhimni, adalah tasybih yang kedua tharafnya (musyabbah dan 
musyabbah bihnya) tidak di rangkai dalam bentuk tasybih seperti yang sudah 
sebelumnya di jelaskan, dan bahwa susunan kalimatnya tidak di sertakan „adat al-
tasybih, hanya saja keduanya berdampingan susunan kalimat (Suryaningsih, et al., 
2017). 

Berdasarkan definisi tersebut, tasybih pada umumnya dapat berbentuk 
mubtada- khobar, mudlaf-mudlaf ilaih, mashdar, hal, dan yang lainnya. Namun, hal 
tersebut tidak berlaku untuk tasybih dlimny karena tasybih ini tidak mengikuti pola 
atau bentuk yang disebutkan sebelumnya. Sehingga untuk mengidentifikasi tasybih 
diperlukan telaah pada makna kalimat. Oleh karana itu, dinamakan tasybih dlimny 
karena tasybih ini tidak sebutkan dengan jelas. Adapun contoh dari tasybih  dhimni ini 
dapat dilihat pada syair berikut: 

و فِيْنَةَ  إنَِّ  - مَسَالِكَهَا تسَْل كْ  وَلَمْ  النَّجَاةَ  ترَْج  الْيَبَسِ  عَلَى تجَْرِي لَ  السَّ  

Musyabbah  Engkau mengharap kesuksesan, 

padahal engkau belum menempuh 

jalan-jalannya 

Musyabbah Bih Sesungguhnya kapal laut tidak 

akan berlayar di atas daratan 

Wajh Syibh Ketidakmungkinan mencapai hasil 

atau tujuan tanpa menggunakan 

sarana dan lingkungan yang sesuai 

c. Tasybih Maqlub 

Tasybih maqlub yaitu, ُ عِلُ  الَّذِي التَّشْبيِْه ش بَّهُ  فيِْهُِ ج  بَّهًا الْم  ش  ع اءُِ بِهُِ م  جْه ُ أ نَُّ لِِد ِ ى فيِْهُِ الشَّب هُِ و  رُ  أ قْو  أ ظْه  و   
Artinya, tasybih maqlub adalah tasybih yang menjadikan musyabbah menjadi 



4753 
 

musyabbah bih berdasarkan pemikiran bahwa wajh as-syibh dalam musyabbah lebih 
kuat dari pada musyabbahh bih. Contohnya: 

باَح   وَبَدَا  تهَ   كَأنََّ  الصَّ ي مْتدَحَ   حِيْنَ  الْخَلِيْفَةِ  وَجْه   غ رَّ  

Artinya, pagi pun muncul. Seakan-akan keindahannya adalah wajah khalifah ketika 

mendapatkan pujian. Dalam hal ini, musyabbah mengacu pada fenomena alam yang 

biasanya dipakai dalam musyabbah bih karena sifatnya yang lebih tinggi. Namun pada 

pada kalimat ini, ia menjadi musyabbah. Oleh karena itu, tasybih ini bersifat maqlub 

(terbalik). musyabbah adalah sifat manusia yang dipandang oleh penutur memiliki 

nilai lebih tinggi dan sangat Istimewa. 

 

KESIMPULAN 

Kehadiran ilmu balagah menjadi bukti upaya para ulama dalam melestarikan 

keindahan dan keaslian bahasa Arab, melindunginya agar tidak memudar akibat 

akulturasi budaya luar. Sejarah membuktikan kalau ilmu ini sangat penting untuk 

membantu orang memahami keindahan isi al quran dengan benar sesuai dengan cara 

bicara bangsa arab yang asli. Di dalam ilmu ini ada bagian yang disebut tasybih yaitu 

cara membandingkan dua hal yang punya sifat mirip supaya pesan yang ingin 

disampaikan jadi lebih jelas. Tasybih bukan cuma sekadar hiasan kata kata agar 

terdengar bagus tapi juga punya manfaat besar untuk menjelaskan hal yang sulit 

dipahami melalui contoh contoh yang nyata. Berbagai jenis tasybih yang sudah dibahas 

tadi menunjukkan betapa hebatnya cara orang arab dalam menyampaikan sesuatu 

dengan penuh perasaan dan maksud yang dalam. Dengan mempelajari sejarah dan 

jenis jenis tasybih kita bisa lebih lancar dalam berkomunikasi dan tetap menjaga nilai 

keaslian bahasa arab tersebut. Pada akhirnya ilmu balaghah adalah penjaga utama yang 

memastikan keindahan dan kebenaran makna bahasa arab tidak hilang meskipun 

zaman terus berubah. Oleh karena itu menguasai ilmu ini adalah cara terbaik untuk 

mencintai dan merawat bahasa arab supaya tetap murni. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Andar, A. A. R. J., et al., “Penerapan Kaidah Majaz Mursal Dalam Al-Qur’an (Kajian 
Balagah Mengetahui Struktur Dan Fungsinya Dalam Penafsiran Al-Qur’an),” 
Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 4 (2025): 74–88. 

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan 
Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 

Fathoni, A., STRATEGI PENGAJARAN ILMU MA’ANI, PROGRESIVA, Vol. 4, No. 1, 
2010 

Hafidah, H., Ilmu Ma’ani, (Fakultas Adab dan Bahasa IAIN: Surakarta, 2019), h. 2 

Maryam, S., dkk, Perkembangan Kajian Ilmu Bayan dalam Balaghatul Al-Qur’an, Fatih: 
Journal of Contemporary Research, Vol. 2, No. 1, 2025, h.599-604 



4754 
 

Mizan, A. N., dkk, Ibn Mu’tazz dan Kontribusinya Terhadap Ilmu Badi’, Islamic 
Manuscript of Linguistics and Humanity (IMLAH) UPT PengembanganBahasa UIN 
Imam Bonjol Padang, Vol. 2, No. 2, 2020, h. 27-28. 

Nurzahira, F., Konsep Tasybih dalam Ilmu Balaghah dan Analisis Tasybih Al-Jahiz 
dalam Kitab Al-Bayan Wa At-Tabyin, JURNAL TEOLOGI ISLAM,  Vol. 1, No. 2, 
2025, h. 181. 

Rohman, A., Ilmu Ma'ani dan Peranannya dalam Tafsir, AL-FANAR Jurnal Ilmu Al-
Quran dan Tafsir, Vol. 5, No. 1, 2022, h. 84-101 

Salsabila, H., Analisis Tasybih dalam QS. Ar-Rahman: Pendekatan Tafsir melalui Kajian 
Balaghah, Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies, Vol. 3, No. 2, 2024, h. 24 

Syakhrani, A. W., LATAR BELAKANG MUNCULNYA ILMU BALAGHAH, TOKOH-
TOKOH, KARYA-KARYANYA DAN ASPEK-ASPEKNYA, MUSHAF JOURNAL: 
Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, Vol. 3, No. 1, 2023, p.59-71. 

Suryani, K., “Keunggulan Bahasa Al-Quran Di Bidang Sastra (Al-Balaghah) Dalam 
Pandangan Ibn Asyur, (Studi Keagamaan, Pendidikan Dan Humaniora 6, no. 2, 
2019): 220–45. 

Suryaningsih, I., dkk, Ilmu Balaghah: Tasybih dalam Manuskrip “Syarh Fi Bayan al-Majaz 
wa al-Tasybih wa al-Kinayah”, Jurnal AL-AZHAR INDONESIA SERI 
HUMANIORA, Vol. 4, No. 1, 2017, h. 5 

Taufiqurrochman, R. RESISTEMATISASI DAN RESTRUKTURALISASI ILMU MA’ANI 
DALAM DESAIN PEMBELAJARAN ILMU BALAGHAH, LiNGUA:  Jurnal Ilmu 
Bahasa dan Sastra, Vol. 5, No. 1, 2010. 

Yamani, G., BALAGHAH AL-QUR’AN: Mendaki Ketinggian Bahasa Al-Qur’an Mendalami 
Kandungan Maknanya, (Palu: Pesantren Anwarul Qur’an, 2023), h. 5. 

Zaenuddin, M., & Nurbayan, Y. Pengantar  Ilmu  Balaghah. Bandung: Refika Aditama, 
2007. 


	Menjaga Kemurnian Bahasa Arab: Sejarah Lahirnya
	Ilmu Balaghah dan Ragam Gaya Bahasa Tasybih

