JURNAL MUDABBIR [

‘[ j L (Journal Research and Education Studies)
e N\ Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
€

" N
€ < http:/ /jurnal. permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Menjaga Kemurnian Bahasa Arab: Sejarah Lahirnya
Ilmu Balaghah dan Ragam Gaya Bahasa Tasybih

Idris Siregar!, Amalia Azmi2, Marisa Mawalda3, Syahril Sofyan Ritonga*
1,234 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: idrissiregar@uinsu.ac.id, amalia0403233293@uinsu.ac.id,
marisa0403232192@uinsu.ac.id, syahril0403233294@uinsu.ac.id

ABSTRAK

Kajian ini membahas tentang betapa pentingnya peran ilmu balaghah dalam menjaga
keaslian bahasa Arab, serta melihat kembali sejarah awalnya sebagai cara
mempertahankan gaya bicara bangsa arab. Munculnya ilmu ini bermula dari keinginan
para ahli untuk menjaga agar pesan dalam al-Quran tidak salah dipahami akibat
masuknya pengaruh asing yang merusak tata bahasa. Pembahasan utama dalam tulisan
ini adalah tentang gaya bahasa tasybih yang sering digunakan untuk membandingkan
dua hal dalam ilmu bayan. Dengan menggunakan cara penjelasan yang sederhana dan
mengambil dasar dari pemikiran tokoh besar seperti Abdul Qahir al-Jurjani tulisan ini
mengupas bagian dalam tasybih seperti benda yang dibandingkan serta alasan
kesamaannya. Hasil dari pembahasan ini menunjukkan bahwa tasybih bukan sekadar
hiasan agar kalimat terdengar indah saja tetapi juga berfungsi untuk menjelaskan ide
yang sulit agar lebih mudah dimengerti lewat contoh nyata. Memahami sejarah dan
jenis tasybih merupakan kunci utama agar seseorang bisa tetap lancar dan benar dalam
berbahasa Arab. Maka ilmu balaghah adalah penjaga abadi bagi keindahan dan
kebenaran makna bahasa arab agar tetap terjaga di tengah perkembangan zaman.

Kata kunci: Kemurnian Bahasa Arab, Sejarah Balaghah, Tasybih.

ABSTRACT

This study discusses the important role of the science of balaghah in maintaining the
authenticity of the Arabic language, as well as looking back at its early history as a way to
maintain the speaking style of the Arab people. The emergence of this science stems from the
desire of experts to ensure that the messages in the Koran are not misunderstood due to the

4744


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:idrissiregar@uinsu.ac.id
mailto:amalia0403233293@uinsu.ac.id
mailto:marisa0403232192@uinsu.ac.id,
mailto:syahril0403233294@uinsu.ac.id

introduction of foreign influences that damage grammar. The main discussion in this article is
about the tasybih language style which is often used to compare two things in bayan science. By
using a simple method of explanation and taking as a basis the thoughts of great figures such as
Abdul Qahir al-Jurjani, this article examines the inner parts of tasybih such as the objects being
compared and the reasons for their similarities. The results of this discussion show that tasybih
are not just decoration to make sentences sound beautiful but also function to explain difficult
ideas so that they are easier to understand through real examples. Understanding the history and
types of tasybih is the main key so that someone can remain fluent and correct in speaking
Arabic. So the science of balaghah is the eternal guardian of the beauty and truth of the meaning
of the Arabic language so that it is maintained amidst the times.

Keywords: Purity of the Arabic Language, History of Balaghah, Tasybih.

PENDAHULUAN

Dalam kajian bahasa Arab, retorika disebut dengan balaghah. Secara ilmiah,
balaghah merupakan disiplin ilmu yang mengarahkan pembelajarnya untuk bisa
mengungkapkan ide pikiran dan perasaan seseorang berlandaskan kejernihan jiwa dan
ketelitian dalam menangkap keindahan (Glosari Bahasa dan Kesusteraan Arab. Maka,
kemampuan membedakan berbagai uslub (ungkapan) adalah tujuan utama
pembelajaran ilmu balaghah adalah pada akhirnya seseorang bisa mengetahui
kemukjizatan bahasa al-Qur'an dan al-Hadits lalu ia mengimaninya (Taufiqgrohman,
2020).

Seperti yang kita ketahui bahwa setiap bidang ilmu tidak pernah muncul
sekaligus secara sempurna pada suatu masa tertentu. Melainkan ia mengalami
perkembangannya secara bertahap di tangan para pakar bidang ilmu tersebut melalui
karya-karya mereka masing masing. Begitu juga dengan ilmu balaghah, ia berkembang
di tangan para ahli yang terus-menerus melakukan penyempurnaan dengan menyusun
kaidah-kaidah/nadham dalam disiplin ilmu tersebut, hingga dapat dinikmati saat ini.
Oleh karena itu, untuk melihat peranan sosok tokoh perintis tersebut perlu mengkaji
sejarah awal munculnya ilmu tersebut. Salah satu tokoh yang telah berkonstribusi
dalam ilmu balaghah adalah Ibn Mu'tazz (Ahmad, 2019), Ia dianggap sebagai peletak
dasar ilmu badi’, sekaligus tokoh sastra arab yang pertama kali memiliki metodologi
dalam analisa teks sastra oleh kalangan ulama bahasa. Ia memberi nama buku
karangannya dengan al-Badi’, sebagai sebuah metodologi dan kriteria kajian teks.

Imu Balaghah terbagi atas 3 cabang ilmu, yakni : ilmu bayan, ilmu ma“ani, dan
ilmu badi*. Dari ke tiga cabang ilmu tersebut, masing-masing memiliki keunikan
dan kekhususan gaya bahasanya. namunyang menjadi fokus kajian kali ini adalah
kajian dari cabang ilmu bayan. Imu bayan merupakan sebutan untuk cabang ilmu
balaghah yang titik fokusnya berada pada bagian memberi kejelasan terhadap gaya
bahasa suatu ungkapan untuk menyimpulkan makna yang tersirat. Makna yang
tersimpan pada suatu ayat bisa saja didapati penjelasan maknanya dengan gaya ayat

4745



yang kadar kekuatannya berbeda satu dengan lainnya. Sebagai contoh adalah tasybih
dhimni yang merupakan salah satu permisalan gaya bahasa yang dimaksud
sebelumnya.

Sebagian besar bahasa yang tersebar di berbagai belahan dunia mengandalkan
perbandingan yang awam dipahami dalam lingkungan mereka dan perbandingan itu
sendiri bisa menjelaskan maksud atau makna yang ingin dituju sehingga bisa
menyampaikan makna yang diinginkan secara optimal. Para ahli balaghah sepakat
bahwa kajian ilmu bayan mencakup tiga hal yaitu Tasybih, Majaz dan Kinayah (Felix,
2019).

Tasybih menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) tasybih adalah
perbandingan, persamaan/ibarat, sindiran atau analogi. Dalam konteks pengertian
singkat tersebut, gaya bahasa dalam bahasa ilmu bayan pada dasarnya dibentuk
berdasarkan perbandingan analogi karna memiliki kesamaan atau hubungan yang
satu dengan yang lainnya. Ungkapan tasybih populer dipakai oleh kalangan pujangga
arab sejak masa keemasan karya sastra terukir dalam sejarah di periode jahiliyah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka
untuk membedah sejarah ilmu balaghah dan gaya bahasa tasybih. Fokus utama dalam
metode ini adalah mengumpulkan data melalui penelaahan berbagai literatur tertulis
yang mencakup kitab klasik maupun jurnal ilmiah kontemporer yang relevan dengan
objek kajian (Assingkily, 2021). Teknik pengumpulan data dilakukan dengan cara
mendokumentasikan pandangan para pakar bahasa arab seperti Abdul Qahir al Jurjani
dan Ali al Jarimi guna mendapatkan landasan teoretis yang kuat. Setelah data
terkumpul peneliti melakukan analisis isi secara mendalam terhadap rukun tasybih
serta pembagian jenisnya dalam ilmu bayan. Langkah analisis dimulai dengan
mengklasifikasikan data sejarah kemudian menguraikan struktur analogi bahasa secara
sistematis untuk mendapatkan kesimpulan yang utuh. Seluruh tahapan penelitian ini
bertujuan untuk menyajikan pemahaman yang komprehensif mengenai peran retorika
dalam mempertahankan kemurnian bahasa al Quran dan komunikasi bangsa Arab.

4746



HASIL DAN PEMBAHASAN
Latar Belakang Munculnya Ilmu Balaghah

Al-Qur'an merupakan salah satu mukjizat terbesar yang dimiliki nabi
Muhammad Saw. Hal ini terkandung pada aspek bahasa dan isinya, jika ditinjau dari
segi bahasa, al-Qur'an memiliki tingkatan fashahah dan balaghoh yang sangat tinggi.
Sedangkan jika ditinjau dari segi isi (subtansi), pesan dan kandungan maknanya
melampaui batasan-batasan manusia. Sejak al-Qur'an itu diturunkan banyak hal-
hal yang kandungan didalamnya yang tidak bisa ditangkap oleh manusia,
bahkan pada masa modern ini. Kalimat-kalimat dan isinya dibaca, dipelajaridan
dijadikan rujukan serta merupakan segala sumber munculnya inspirasi dan
bekembangnya berbagai macam ide serta karya-karyajutaan ummat manusia.

Al-Qur'an ini sangatlah dicintai oleh kaum muslimin, karena kecintaannya
padanya ummat muslim  banyak yang membaca dan menelaahnya
(mempelajarinya) baik dengan tujuan ibadah maupun memperoleh pengetahuan
darinya.Atas dasar dorongan al-Qur'an itulah banyak para ulama' dan ilmuan
untuk menterjemah dan mengarang berbagai macam ilmu pengetahuan, baik
berkaitan dengan keislaman seperti bahasa Arab, syari'at, akhlaq, filsafat
maupun bersifat umum seperti sejarah, kesenian dan prekonomian. Hanya dalam
masa kurang lebih 1 abad, inspirasi yang dibawa al-Qur'an telah membuat penuh
berbagai perpustakaan di kota-kota besar islam pada masa itu seperti, Mesir,
Bagdadh, Cordova dan lain lain sebagainya. Hal ini muncul karena ayat-ayat al-
Qur'an yang mendorong kaum muslim membaca. Sebagaimana dapat kita lihat dalam
firman Allah Swt surah (Al-Alaq: 1-5).

Pada saat turunnya al-Qur'an, bahasa Arab merupakan bahasa yang murni
dan bermutu. Bahasa Arab belum terkombinasi dengan bahasa asing. Namun
seiring dengan meningkatnya peran agama, sosial dan politik, bahasa Arab mulai
berbaur dengan bahasa-bahasa lainnya di dunia, seperti bahasa Persia, bahasa
Yunani, India dan lain lainnya. Percampuran ini muncul karena bangsa Arab
banyak yang melakukan pernikahan dengan bangsa Persia, sehingga sedikit
banyak bahasa Arab terwarnai dengan bahasa tersebut. Selain itu banyak
keturunan Persia yang menempati posisipenting baik dibidang politik, militer,
ilmu pengetahuan dan keagamaan. Terutama pada masa kekhalifahan daulah
Bani Abbasiyah.Dengan berbaurnya dengan orang Persia kedalam masyarakat Arab
dan Islam, mulailah bahasa Arab mengalami kemunduran. Apalagi pemimpin-
pemimpin yang berkuasa bukan lagi orang-orang Arab sehingga timbullah satu bahasa
pasar yang banyak menyimpang dari bahasa aslinya. Kondisi ini terjadi dibeberapa
wilayah Islam seperti Mesir, Banghdad, dan Damaskus terutama di Pesrsia. Timbulnya
kemunduran-kemunduran pada bahasanya, membuat bangsa Arab merasa prihatin
dan mulai berfikir untuk mengembalikan bahasa Arab pada kemurniaanya. Mereka
kemudian menyusun ilmu Nahwu dan Shorof. Sedangkan para pakar bahasa Arab
mulai menyusun ilmu Balaghah yang mencakup ilmu Bayan, Ma'ani dan Badhi'. Ilmu
ini disusun belakangan, setelah muncul dan berkembangnya ilmu Nahwu dan Shorof
(Wahab, 2020).

Sebuah ilmu tidaklah muncul sekaligus sempurna dalam satu masa. Namun
setiap ilmu mengalami fase sejarah perkembangannya, demikian pula dengan ilmu

4747



balaghah, mengalami proses yang sama, yaitu mulai dari masa kemunculannya,
perkembangnya dan kemajuanya. Pada awalnya tidak dikenal istilah ilmu balaghah
sebagai salah satu cabang ilmu dalam bahasa Arab. Namun dalam perkembangannya
ilmu bahasa Arab dimaksud, mengalami proses transformasi wujud dari yang semula
hanya terkonsentrasi pada sastra dan tata bahasa Arab, kemudian berkembang menjadi
ilmu ma’ani, ilmu bayani dan ilmu badi’. Dengan demikian, sejarah kehadiran ilmu
balaghah secara garis besar dapat diklasifikasi ke dalam tiga fase yaitu, fase sebelum
turunnya Al-Qur’an, fase setelah turunnya Al-Qur'an dan fase perkembangannya
hingga saat ini (Gasim, 2023).

Pengertian Balaghah

Secara etimologi, kata balaghah(4c34) berasal dari akar kata (balagha,
yablughu, buluughan) yang berarti “sampai” atau “menyampaikan”, Menurut Al-
Hasyimi balaghah jika ditinjau dari kesusastraan ialah penunjukkan makna dan
pengertian kalimat yang jelas, sampai tertanam pada hati pembaca dan pendengarnya
(Khotimah, 2020). Sedangkan secara terminology balaghah ialah sampainya maksud
hati atau pikiran yang ingin diungkapkan pembicara kepada lawan bicara dengan
menggunakan bahasa yang benar, jelas, berpengaruh terhadap bahasa atau pikiran
pendengar melalui diskusi yang tepat. Disisi lain pengertian balaghah secara ilmiah,
yaitu suatu disiplin ilmu yang berlandaskan kepada kejernihan jiwa dan ketelitian
menangkap keindahan dan kejelasan perbeedaan yang samar diantara macam-macam
uslub (ungkapan). Ilmu balaghah mengajarkan bagaimana cara mendalami Al-qur’an,
memahami keetisan komunikasinya, kemuliaannya, kandungan maknanya yang saling
berhubungan, bersesuaian kalimat-kalimatnya, sehingga merasa takjub bagi setiap
individu mendengarnya baik manusia maupun jin. Seperti firman Allah dalam Al-
qur’an surah jin:1.

O Lae 15 G U 1308 Sal G 58 gt 451 .0 (a3 OB

Artinya: Katakanlah (Nabi Muhammad), “Telah diwahyukan kepadaku bahwa sekumpulan jin
telah mendengarkan (Al-Qur’an yang kubaca).” Lalu, mereka berkata, “Kami telah
mendengarkan bacaan yang menakjubkan. (Q.S Al-Jinn:1)

Ayat ini menunjukkan bahwa kemukjizatan Al-Qur’an bukan hanya dalam
isinya, tetapi juga dalam keindahan retorika, daya tarik bunyi, dan susunan kalimatnya
yang dapat memukau pendengar termasuk dari kalangan jin.Ilmu balaghah secara
umum terdiri dari tiga cabang utama, yaitu ilmu al-ma‘ani, ilmu al-bayan dan ilmu
al-badi’. Masing-masing cabang memiliki objek kajian yang berbeda namun saling
melengkapi. Berikut penjelasan tentang tiga cabang utama ilmu balaghah ialah:

1. Ilmu Bayan

Ilmu Bayan adalah berasal dari bahasa arab yang artinya yang dimana
sebagai penjelas makna daripada makna ayat Al-Quran. IImu bayan juga bagian
dari pada balaghah yang dimana ilmu ini mempelajari bagaimana cara
mengungkapkan makna yang terkandung dalam Al-Quran melalu berbagai gaya
bahasa seperti Tasybih (analogi), Majaz (kiasan), dan Kinayah (sindiran).
Perkembangan dalam kajian Balaghah Al-Quran melibatkan para ulama untuk

4748



memahami dan mengapresiasikan keindahan serta kedalaman makna ayat-ayat Al-
Qur’an yang menggunakan gaya bahasa tersebut.

IImu bayan adalah salah satu ilmu dari tiga cabang ilmu Balaghah selain dari
pada ilmu Ma’ani dan Badi’. Imu bayan juga berfokus kepada bagaimana cara
mengungkapkan makna dan variasi gaya bahasa yang berbeda seperti tasybih,
majaz, dan kinayah. Tasybih adalah suatu ungkapan yang menyerupai sesuatu
dengan yang lain, dengan menggunakan kata-kata “seperti” atau “seakan-akan”.
Dan Majaz adalah suatu ungkapan yang menggunakan kiasan bukan makna
sebenarnya. Sedangkan Kinayah adalah ungkapan atau ucapan yang mengandung
makna lebih daripada satu dan makna tersebut tersirat.

Peran Ilmu bayan dalam balaghah Al-Quran yaitu membantu memperjelas
keindahan dan kedalaman makna ayat-ayat Al-Quran dengan menggunakan
bahasa yang figuratif. Dengan mempelajari ilmu bayan seorang mufassir akan lebih
mudah untuk mengapresiasikan keunikan bahasa Al-Quran dan mengungkapkan
makna ayat-ayat Al-Quran yang tersembunyi maknanya dibalik gaya bahasanya.
IImu bayan juga berperan penting dalam memahami konteks dan tujuan daripada
penggunaan gaya bahasa tertentu dalam Al-Quran.

Para ulama telah mengembangkan ilmu bayan sejak awal perkembangan
ilmu balaghah yang berfokus pada analisis gaya bahasa dalam Al-Quran. Beberapa
tokoh penting dalam perkembangan ilmu bayan adalah Abu Ubaidah Ibn al-
Matsani dalam karya beliau yang berjudul Majaz Al-Quran. Kajian ilmu bayan
terus berkembang hingga pada saat ini, dengan berbagai pendekatan dan berbagai
analisis terhadap gaya bahasa dalam Al-Quran. Ada beberapa kitab penelitian yang
membahas tentang ilmu bayan dalam konteks balaghah Al-Quran (Maryam, 2019).

2. llmu Ma’ani

Sebagai cabang dari ilmu balaghah, ilmu ma’ani dimaknai sebagai salah satu
bagian dari ilmu balaghah yang mengkaji susunan kalimat agar terhindar dari
ketidaksesuaian antara maksud pembicara dengan pemahamam pendengar. Ilmu ini
memandang bahwa kalimat yang tepat tidak hanya berdasarkan ketepatan kalimat
secara gramatika, namun juga berdasarkan kesesuaian kalimat itu dengan kondisi yang
melingkupinya (mugqtadh al-hal) (Fathoni, 2020). Secara singkat ilmu Ma'ani membahas
macam-macam uslub dari segi "struktur kalimat", pembahasan struktur kalimat,
hubungan antar kalimat dengan menganalisis hubungan (konteks) satu kalimat dengan
kalimat lain, baik sebelum atau sesudahnya.

3. llmu Badi’

Istilah kata badi’ telah lama dikenal dan digunakan oleh para penyair jahiliyyah
dan para cendikiawan sebelum masa ibn mu’tazz, dan kata badi” telah banyak disebut
dalam al qur’an dan hadits-hadits Rasulullah yang mana pada saat itu al-badi’ belum
disebut secara khusus sebagai disiplin ilmu balaghah dari bagian serta macam-macam
belum dibatasi maknanya.

Kata al-Badi’ secara etimologi berarti “sesuatu yang diciptakan dan diwujudkan
tanpa ada contoh yang mendahuluinya”. Kata badi’ mengikuti wazn mif’alun (Isim
alat), karena sebagai alat untuk memperindah ungkapan kata, ada juga yang mengikuti

4749



wazn fai'ilun (Isim fa’il), sebagaimana makna pencipta sesuatu tanpa ada contoh
sebelumnya, senada dengan makna badi’ yang disebutkan dalam al Qur’an:

QD G388 (A AT 58 Wil 1 5al Ll 135 Gea 315 o el 4

Artinya: (Allah) pencipta langit dan bumi. Apabila Dia hendak menetapkan sesuatu, Dia hanya
berkata kepadanya, “Jadilah!” Maka, jadilah sesuatu itu.

Urutan penyebutan ketiga cabang ilmu balaghah tersebut dikalangan
para pakar balaghah ternyata ditemukan perbedaan. Ali Al-Jarimi dan Mushthafa
Amin menempatkan ilmu bayan pada urutan pertama, setelah itu disusul oleh ilmu
ma’ani dan terakhir adalah ilmu badi’. Sedangkan Al-Hasyimi mendahulukan Kkajian
ilmu ma’ani pada urutan pertama, setelah itu ilmu bayan dan terakhir ilmu badi’.
Walaupun terdapat perbedaan dalam hal urutan penyebutan, namun semuanya
sepakat bahwa cabang ilmu balaghah adalah berkisar pada ketiga kajian diatas
(Rohman, 2020). Berikut pembahasan tentang macam-macam tasybih dalam ilmu
bayan:

Pengertian tasybih

Tasybih merupakan sebuah gaya bahasa yang memiliki unsur perbandingan
yang mudah dipahami. Secara etimologi tasybih adalah gaya bahasa yang memiliki
unsur perbandingan atau perumpamaan kata maupun penjelasan untuk fakta bahwa
satu hal dibantu dengan cara tertentu dan memiliki karakteristik yang sama dengan
yang lain. Dapat disimpulkan bahwa tasybih merupakan suatu bentuk
penyerupaan/perumpamaan/ perbandingan suatu hal dengan hal yang lain (Fadhillah,
2025).

Rukun-rukun tasybih ada empat, yaitu musyabbah, musyabbah bih, wajhu
syibhi, dan adat tasybih.

1) Musyabbah, yaitu sesuatu yang hendak diserupakan dengan yang lain.

2) Musyabbah bih, yaitu sesuatu menjadi persamaan musyabbah. Kedua unsur ini
(musyabbah dan musyabbah bih) disebut tharafai tasybih (kedua pihak
yang diserupakan).

3) Wajhu syibhi, yaitu sifat yang sama antara musyabbah dan musyabbah bih. Biasanya
sifat pada musyabbah bih lebih kuat daripada sifat yangada pada musyabbah.
Terkadang wajhu syibhi itu disebut dalam kalam dan terkadang dibuang.

4) Adat tasybih, yaitu lafazh yang menunjukkan adanya penyerupaan dan
hubungan antara musyabbah dengan musyabbah bih. Adat tasybih adakalanya
berupa isim yang beriringan dengan musyabbah bih seperti syibhun, mitslun,
mumaatsil, dan lafaz-lafaz yang semakna. Adakalanya berupa fi'il, seperti
yusybihu, yumaatsilu, yudhaari'u, yuhaakii, dan yusyaabihu. Dan adakalanya huruf,
seperti kaf dan kaanna.

Unsur-Unsur Tasybih:
a. Musyabbah (4l )

Musyabbah adalah sesuatu yang diserupakan. Dalam sebuah kalimat tasybih,
musyabbah dapat ditelusuri dengan menggunakan pertanyaan, seperti “hal apa yang

4750



diserupakan? maka jawabannya sudah pasti menunjukkan sebagai musyabbah. Hal ini
dapat dilihat pada contoh: “ilmu seperti samudera dalam segi luas “Maka pertanyaan
dalam menulusuri musyabbah adalah “apa yang diserupakan pada kalimat diatas?”
jawabannya Adalah “ilmu”. Dengan demikian “ilmu” disebut musyabbah karena ia
merupakan sesuatu yang diserupakan.

b. Musyabbah bih( 4 4:44ll) dan Wajhu Syabah (4:id! 4> 5)

Musyabbah bih merupakan perkara yang menyerupai, adapun Wajhu syabah
merupakan sifat atau sisi keserupaan dari arah keduanya (dari arah musyabbah dan
musyabbah bih nya).

c. Adawat tasybih( 4xill i sal)

Adawat tasybih adalah lafaz-lafaz yang menunjukkan makna penyerupaan,
seperti huruf "d" (seperti), "08" (seakan-akan), "Ji" (seperti), "4" (serupa), dan
selainnya, termasuk kata-kata yang mengandung makna penyerupaan seperti '"salas"
(penyerupaan sempurna), "sSlas" (peniruan), "i¢lis" (kesamaan), "4l" (kemiripan),
"y (seperti), dan juga yang berasal dari kata "di " (menyerupai) dan "4l " (mirip),
atau yang bermakna serupa.

Adat tasybih, yaitu lafazh yang menunjukkan adanya penyerupaan dan
hubungan antara musyabbah dengan musyabbah bih. Adat tasybih adakalanya berupa
isim yang beriringan dengan musyabbah bih seperti syibhun, mitslun, mumaatsil, dan
lafaz-lafaz yang semakna. Adakalanya berupa fi'il, seperti yusybihu, yumaatsilu,
yudhaari'u, yuhaakii, dan yusyaabihu. Dan adakalanya huruf, seperti kaf dan kaanna.

Contoh sederhana kalimat tasybih yaitu :

“ilmu seperti cahaya dalam memberi petunjuk” Lanla 8 3K Al
Llagll L3 4 alad)
(Wajhu Syabah) (Musyabbah | (Huruf Tasybih) | (Musyabbah)
Bih)

Macam-macam Tasybih
a. Tasybih Tamtsil

Tasybih Tamtsil, adalah & 31 ¢a)al 3384 b 42 354 85 30a 438 4501 435 S & 3, Arrtinya,
tasybih di mana wajah Ash-Syibah merupakan gabungan dari dua bentuk gambaran
atau lebih. Contohnya, sebuah syair yang ditulis oleh tokoh penyair jahiliyah, yaitu
Umru Al Qais, (B8l a3a) 158l le - A58 250 LA 25 Ji5 Artinya, satu malam, dia
seperti ombak lautan, menutupkan kelambunya yang pekat kepadaku secara beruntun
dengan berbagai macam kesusahan untuk mengujiku. Dalam syair ini, Umru Al Qais
mengumpamakan malam yang kelam dengan berbagai masalah yang dialaminya
dengan ombak lautan, dan malam itu menutupi kelambunya dengan berbagai
kesedihan dan kesengsaraan untuk menguji kekuatan batinnya. Dalam keadaan ini,
diyakini bahwa wajh as-syibh terdiri dari banyak gambar yang tidak dapat disebutkan
satu per satu.

4751



Tasybih Ghair Tamtsil yaitu kebalikan dari tasybih tamtsil. Tasybih yang wajh as
syibhnya tidak terdiri dari banyak gambaran beberapa hal. Tasybih ghair tamtsil adalah
jenis tasybih yang wajh as-syibhnya terdiri dari satuan yang berbeda dalam bentuk
karakteristik yang menjadi unsur kesamaan. Wajh as-syibh dalam tasybih ghair tamtsil
hanya terdiri dari satu hal atau mufrad. Contohnya, s53all 3 20 (i 438, Artinya,
ucapannya manis bagai madu” Dalam kalimat tersebut musyabbahnya adalah ucapan
seseorang. Musyabbah adalah madu. Adat tasybihnya adalah bagai. Sementara wajh
As-Syibhnya adalah rasa manis. Wajh as-syibh pada kalimat tersebut berupa sifat
tertentu sebagai satuan yang tersendiri yaitu sifat manis. Tidak dihubungkan dengan
sifat-sifat lain yang ada pada keduanya. Wajh as-syibh pada contoh tersebut adalah
manis (Salsabila, 2024).

b. Tasybih Dhimny

Tasybih dhimni Adalah tasybih yang tidak biasa yang bisa dipahami dengan
memahami struktur dan konteks kalimat. Definisi tasybih dhimni Adalah:

S o sl 0885 50 51 8 442205 4220 8 AL Y 30 0

Artinya: "Tasybih yang musyabbah dan musyabbah bihnya tidak tampil dalam bentuk yang
jelas, melainkan dipahami dari konteks kalimat."

Tasybih Dhimni, adalah tasybih yang kedua tharafnya (musyabbah dan
musyabbah bihnya) tidak di rangkai dalam bentuk tasybih seperti yang sudah
sebelumnya di jelaskan, dan bahwa susunan kalimatnya tidak di sertakan ,adat al-
tasybih, hanya saja keduanya berdampingan susunan kalimat (Suryaningsih, et al.,
2017).

Berdasarkan definisi tersebut, tasybih pada umumnya dapat berbentuk
mubtada- khobar, mudlaf-mudlaf ilaih, mashdar, hal, dan yang lainnya. Namun, hal
tersebut tidak berlaku untuk tasybih dlimny karena tasybih ini tidak mengikuti pola
atau bentuk yang disebutkan sebelumnya. Sehingga untuk mengidentifikasi tasybih
diperlukan telaah pada makna kalimat. Oleh karana itu, dinamakan tasybih dlimny
karena tasybih ini tidak sebutkan dengan jelas. Adapun contoh dari tasybih dhimni ini
dapat dilihat pada syair berikut:

il e s AT Y AR ) - &Ik dBE 2550 A

Musyabbah Engkau mengharap kesuksesan,

padahal engkau belum menempuh
jalan-jalannya

Musyabbah Bih Sesungguhnya kapal laut tidak
akan berlayar di atas daratan

Wajh Syibh Ketidakmungkinan mencapai hasil
atau tujuan tanpa menggunakan

sarana dan lingkungan yang sesuai

c. Tasybih Maqlub

Tasybih maqlub yaitu, 13 38 48 4580 435 G pledy 4y Gada Auad 48 a3 gy
Artinya, tasybih magqlub adalah tasybih yang menjadikan musyabbah menjadi

4752



musyabbah bih berdasarkan pemikiran bahwa wajh as-syibh dalam musyabbah lebih
kuat dari pada musyabbahh bih. Contohnya:

Artinya, pagi pun muncul. Seakan-akan keindahannya adalah wajah khalifah ketika
mendapatkan pujian. Dalam hal ini, musyabbah mengacu pada fenomena alam yang
biasanya dipakai dalam musyabbah bih karena sifatnya yang lebih tinggi. Namun pada
pada kalimat ini, ia menjadi musyabbah. Oleh karena itu, tasybih ini bersifat maqlub
(terbalik). musyabbah adalah sifat manusia yang dipandang oleh penutur memiliki
nilai lebih tinggi dan sangat Istimewa.

KESIMPULAN

Kehadiran ilmu balagah menjadi bukti upaya para ulama dalam melestarikan
keindahan dan keaslian bahasa Arab, melindunginya agar tidak memudar akibat
akulturasi budaya luar. Sejarah membuktikan kalau ilmu ini sangat penting untuk
membantu orang memahami keindahan isi al quran dengan benar sesuai dengan cara
bicara bangsa arab yang asli. Di dalam ilmu ini ada bagian yang disebut tasybih yaitu
cara membandingkan dua hal yang punya sifat mirip supaya pesan yang ingin
disampaikan jadi lebih jelas. Tasybih bukan cuma sekadar hiasan kata kata agar
terdengar bagus tapi juga punya manfaat besar untuk menjelaskan hal yang sulit
dipahami melalui contoh contoh yang nyata. Berbagai jenis tasybih yang sudah dibahas
tadi menunjukkan betapa hebatnya cara orang arab dalam menyampaikan sesuatu
dengan penuh perasaan dan maksud yang dalam. Dengan mempelajari sejarah dan
jenis jenis tasybih kita bisa lebih lancar dalam berkomunikasi dan tetap menjaga nilai
keaslian bahasa arab tersebut. Pada akhirnya ilmu balaghah adalah penjaga utama yang
memastikan keindahan dan kebenaran makna bahasa arab tidak hilang meskipun
zaman terus berubah. Oleh karena itu menguasai ilmu ini adalah cara terbaik untuk
mencintai dan merawat bahasa arab supaya tetap murni.

DAFTAR PUSTAKA

Andar, A. A. R. ], et al., “Penerapan Kaidah Majaz Mursal Dalam Al-Qur’an (Kajian
Balagah Mengetahui Struktur Dan Fungsinya Dalam Penafsiran Al-Qur’an),”
Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 4 (2025): 74-88.

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan
Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Fathoni, A., STRATEGI PENGAJARAN ILMU MA’ANI, PROGRESIVA, Vol. 4, No. 1,
2010

Hafidah, H., Ilmu Ma’ani, (Fakultas Adab dan Bahasa IAIN: Surakarta, 2019), h. 2

Maryam, S., dkk, Perkembangan Kajian IImu Bayan dalam Balaghatul Al-Qur’an, Fatih:
Journal of Contemporary Research, Vol. 2, No. 1, 2025, h.599-604

4753



Mizan, A. N., dkk, Ibn Mu'tazz dan Kontribusinya Terhadap Ilmu Badi’, Islamic
Manuscript of Linguistics and Humanity (IMLAH) UPT PengembanganBahasa UIN
Imam Bonjol Padang, Vol. 2, No. 2, 2020, h. 27-28.

Nurzahira, F., Konsep Tasybih dalam Ilmu Balaghah dan Analisis Tasybih Al-Jahiz
dalam Kitab Al-Bayan Wa At-Tabyin, JURNAL TEOLOGI ISLAM, Vol. 1, No. 2,
2025, h. 181.

Rohman, A., Ilmu Ma'ani dan Peranannya dalam Tafsir, AL-FANAR Jurnal Ilmu Al-
Quran dan Tafsir, Vol. 5, No. 1, 2022, h. 84-101

Salsabila, H., Analisis Tasybih dalam QS. Ar-Rahman: Pendekatan Tafsir melalui Kajian
Balaghah, Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies, Vol. 3, No. 2, 2024, h. 24

Syakhrani, A. W., LATAR BELAKANG MUNCULNYA ILMU BALAGHAH, TOKOH-
TOKOH, KARYA-KARYANYA DAN ASPEK-ASPEKNYA, MUSHAF JOURNAL:
Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, Vol. 3, No. 1, 2023, p.59-71.

Suryani, K., “Keungqulan Bahasa Al-Quran Di Bidang Sastra (Al-Balaghah) Dalam
Pandangan Ibn Asyur, (Studi Keagamaan, Pendidikan Dan Humaniora 6, no. 2,
2019): 220-45.

Suryaningsih, 1., dkk, Ilmu Balaghah: Tasybih dalam Manuskrip “Syarh Fi Bayan al-Majaz
wa al-Tasybih wa al-Kinayah”, Jurnal AL-AZHAR INDONESIA SERI
HUMANIORA, Vol. 4, No. 1,2017,h. 5

Taufiqurrochman, R. RESISTEMATISASI DAN RESTRUKTURALISASI ILMU MA’ANI
DALAM DESAIN PEMBELAJARAN ILMU BALAGHAH, LiNGUA: Jurnal Ilmu
Bahasa dan Sastra, Vol. 5, No. 1, 2010.

Yamani, G.,, BALAGHAH AL-QUR’AN: Mendaki Ketinggian Bahasa Al-Qur’an Mendalami
Kandungan Maknanya, (Palu: Pesantren Anwarul Qur’an, 2023), h. 5.

Zaenuddin, M., & Nurbayan, Y. Pengantar Ilmu Balaghah. Bandung: Refika Aditama,
2007.

4754



	Menjaga Kemurnian Bahasa Arab: Sejarah Lahirnya
	Ilmu Balaghah dan Ragam Gaya Bahasa Tasybih

