(.,
"' 3 JURNAL MUDABBIR
o R (Journal Research and Education Studies)
Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025

http:/ /jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir  ISSN: 2774-8391

Penerapan Metode Sabak, Sabki, Manzil Dalam Menghafal Al-Qur'an
30 Juz di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah

Sugianto!, Nurmisda Ramayani?

L2Institut Jam'iyah Mahmudiyah, Langkat
Email: sugisugianto582@gmail.com!, nurmisdaramayani@gmail.com?

ABSTRAK

Menghafal Al-Qur'an merupakan aktivitas keilmuan dan spiritual yang
membutuhkan proses pembelajaran terstruktur, konsisten, serta didukung oleh
metode yang tepat agar hafalan dapat diperoleh, dijaga, dan dikembangkan secara
berkelanjutan. Dalam konteks pendidikan pesantren, keberhasilan program tahfidz
sangat dipengaruhi oleh strategi pembelajaran yang diterapkan, termasuk pemilihan
metode yang sesuai dengan karakteristik santri. Pesantren Nuur Ar Radhiyyah
menerapkan metode Sabak, Sabki, dan Manzil sebagai pendekatan utama dalam
membina kemampuan hafalan Al-Qur'an santri. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data berupa observasi,
wawancara mendalam, dan dokumentasi yang melibatkan pimpinan pesantren,
guru tahfidz, serta santri sebagai sumber data utama. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa metode Sabak berfungsi sebagai tahapan awal dalam proses penambahan
hafalan baru secara sistematis dan terarah, metode Sabki berperan dalam
memperkuat hafalan yang telah diperoleh melalui pengulangan yang terencana dan
berkesinambungan, sedangkan metode Manzil berfungsi menjaga stabilitas hafalan
jangka panjang agar tetap terpelihara dengan baik. Penerapan ketiga metode
tersebut didukung oleh pengelolaan waktu yang disiplin, pendampingan intensif
oleh guru tahfidz, pembiasaan muroja’ah dalam aktivitas harian santri, serta
evaluasi berkala terhadap capaian hafalan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
implementasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil tidak hanya berkontribusi terhadap
peningkatan kualitas hafalan Al-Qur’an dari segi kelancaran, ketepatan bacaan, dan
konsistensi hafalan, tetapi juga membentuk sikap disiplin, tanggung jawab, serta
kemandirian santri dalam proses belajar. Dengan demikian, penerapan metode
tersebut terbukti efektif dalam mendukung keberhasilan program tahfidz Al-Qur’an
dan dapat dijadikan sebagai model pembelajaran tahfidz yang aplikatif dan
berkelanjutan di lingkungan pesantren.

Kata Kunci: Tahfidz Al-Qur’an, Sabak, Sabki, Manzil.

4755


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:sugisugianto582@gmail.com
mailto:nurmisdaramayani@gmail.com2

ABSTRACT

Memorizing the Qur’an is an intellectual and spiritual activity that requires a structured,
consistent, and sustainable learning process to ensure the quality and continuity of
memorization. In the context of Islamic boarding school education, the success of tahfidz
programs is strongly influenced by the learning strategies and methods applied. Pesantren
Nuur Ar Radhiyyah implements the Sabak, Sabki, and Manzil methods as the main
approaches in guiding students to memorize the Qur’an effectively. This study employs a
qualitative approach using data collection techniques in the form of observation, in-depth
interviews, and documentation involving pesantren leaders, tahfidz teachers, and students as
primary informants. The findings indicate that the Sabak method functions as an initial stage
for systematically acquiring new memorization, the Sabki method serves to strengthen
previously memorized verses through structured repetition, while the Manzil method plays a
role in maintaining long-term memorization stability. The implementation of these methods
is supported by disciplined time management, intensive guidance from tahfidz teachers,
habitual muraaja’ah activities, and reqular evaluation of students’ memorization progress.
The results demonstrate that the application of the Sabak, Sabki, and Manzil methods not
only enhances the quality of Qur’anic memorization in terms of fluency, accuracy, and
retention, but also contributes to the development of discipline, responsibility, and learning
independence among students. Therefore, these methods can be considered an effective and
sustainable model for strengthening tahfidz programs in Islamic boarding schools.

Keywords: Qur’anic Memorization, Sabak, Sabki, Manzil.

PENDAHULUAN

Kajian terhadap praktik menghafal Al-Qur’an telah menjadi fokus penting
dalam tradisi pendidikan Islam karena aktivitas ini tidak hanya berkaitan dengan
penguasaan teks suci secara literal, tetapi juga menyangkut pembentukan
kompetensi spiritual, moral, dan kognitif yang integral dalam konteks pendidikan
keagamaan. Upaya untuk menjaga kemurnian Al-Qur’an melalui hafalan secara
konsisten mencerminkan keterkaitan yang kuat antara aspek religius dan pedagogis
dalam tradisi Islam klasik maupun kontemporer (Zawawie, 2011). Dalam kerangka
ini, hafalan Al-Qur'an dipandang sebagai proses pembelajaran yang
multidimensional, di mana individu tidak sekadar meniru teks, tetapi juga harus
memiliki kemampuan retentif dan stabilitas memori jangka panjang dalam
menghadapi tantangan psikologis dan sosial.

Secara epistemologis, menghafal Al-Qur’an mengandung dimensi epistemik
yang kompleks karena melibatkan mekanisme pengolahan informasi yang
mengintegrasikan memori episodik, perhatian selektif, dan pemahaman linguistik.
Aktivitas ini memerlukan pendekatan pembelajaran yang lebih dari sekadar repetisi
mekanis; pendekatan tersebut harus dirancang secara sistematis agar mampu
menghasilkan hafalan yang tidak hanya cepat dikuasai tetapi juga terjaga
kestabilannya. Ketidaktepatan atau ketidakkonsistenan dalam metode pembelajaran

4756



dapat berimplikasi pada rendahnya retensi hafalan, lemahnya penguasaan tajwid,
hingga turunnya motivasi belajar tahfidz di kalangan peserta didik (Mafluchah,
2016).

Dari perspektif institusional, pesantren sebagai entitas pendidikan Islam
memiliki struktur sosial dan budaya yang mendukung perkembangan tahfidz Al-
Qur’an secara menyeluruh. Lingkungan pesantren yang berbasis pada disiplin,
ibadah kolektif, dan interaksi sosial intensif menciptakan peluang bagi santri untuk
melakukan aktivitas menghafal secara terintegrasi dalam keseharian mereka. Model
pendidikan pesantren secara inheren mendukung pembelajaran yang bersifat
immersive, dimana peserta didik tidak hanya belajar di ruang kelas formal tetapi
juga melalui rutinitas kehidupan asrama yang terus menerus mendorong
pembiasaan hafalan (Winaningsih, 2014).

Namun demikian, permasalahan yang sering dihadapi dalam praktik tahfidz
adalah ketidakseimbangan antara kuantitas hafalan dan kualitas penguasaan bacaan
Al-Qur’an. Hal ini muncul sebagai konsekuensi dari metode pembelajaran yang
tidak memadai, dimana kegiatan penghafalan sering kali bersifat ad-hoc, kurang
dirancang secara pedagogis, serta tidak mempertimbangkan variasi kebutuhan
individu santri. Perbedaan tingkat kemampuan retentif dan kecepatan belajar antara
satu santri dengan lainnya menjadi tantangan tersendiri yang harus diakomodasi
dalam desain metodologis pembelajaran tahfidz agar prosesnya efektif dan adil.

Dalam upaya mengatasi kendala tersebut, beberapa lembaga pendidikan
Islam telah mengembangkan dan menerapkan model pembelajaran tahfidz yang
lebih sistematis, di antaranya adalah metode Sabak, Sabki, dan Manzil. Metode
Sabak menekankan pada tahapan penambahan hafalan baru dengan struktur yang
terencana dan berorientasi pada penguasaan awal teks. Metode Sabki fokus pada
penguatan hafalan melalui pengulangan terjadwal sehingga membentuk retensi
yang lebih kuat, sedangkan metode Manzil diarahkan pada pemeliharaan hafalan
dalam jangka panjang agar tidak mudah terlupakan. Ketiga metode ini saling
melengkapi dalam upaya menciptakan keseimbangan antara akuisisi hafalan baru,
penguatan hafalan, dan stabilitas memori jangka panjang di kalangan santri
(Ahmad, 2013).

Penerapan metode pembelajaran tersebut juga berimplikasi pada
pembentukan aspek karakter santri, seperti disiplin diri, tanggung jawab terhadap
hafalan, kemampuan self-regulation, serta kesadaran akan proses belajar yang
berkelanjutan. Dengan demikian, metode Tahfidz Sabak-Sabki-Manzil tidak hanya
dipandang sebagai teknik hafalan semata, tetapi juga sebagai pendekatan pedagogis
yang komprehensif yang mencakup aspek kognitif, afektif, dan konatif yang saling
terkait dalam proses pembelajaran Al-Qur’an.

Pesantren Nuur Ar Radhiyyah merupakan salah satu lembaga pendidikan
Islam yang secara konsisten mengintegrasikan ketiga metode tersebut dalam praktik
tahfidz Al-Qur’an. Penerapan metode ini didukung oleh struktur institusional yang
kuat, pengawasan kualitas melalui evaluasi berkala, serta pendampingan intensif

4757



oleh guru tahfidz yang berpengalaman. Dengan demikian, sistem pembelajaran
yang diterapkan di pesantren tersebut diharapkan mampu menjawab tantangan-
tantangan yang selama ini menjadi hambatan dalam praktik tahfidz.

Atas dasar tersebut, penelitian ini bermaksud untuk mengkaji secara
komprehensif bagaimana ketiga metode itu diimplementasikan dalam konteks
pesantren tersebut serta sejauh mana kontribusinya terhadap peningkatan kualitas
hafalan Al-Qur’an santri. Kajian ini tidak hanya bertujuan untuk mendeskripsikan
praktik yang ada, tetapi juga untuk menempatkannya dalam kerangka pembelajaran
tahfidz yang berbasis bukti empiris dan berorientasi pada pengembangan
pendidikan Islam yang lebih luas.

Dalam konteks pedagogis modern, proses pembelajaran tidak lagi dipahami
semata-mata sebagai transfer pengetahuan, melainkan sebagai proses konstruksi
makna yang melibatkan interaksi antara pendidik, peserta didik, dan lingkungan
belajar. Paradigma ini juga relevan dalam pembelajaran tahfidz Al-Qur’an, di mana
keberhasilan menghafal tidak hanya ditentukan oleh intensitas pengulangan, tetapi
juga oleh kualitas interaksi edukatif yang terbangun antara guru dan santri. Oleh
karena itu, pembelajaran tahfidz memerlukan pendekatan metodologis yang
mampu mengintegrasikan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik secara harmonis
agar proses internalisasi Al-Qur’an berlangsung secara optimal.

Dalam kerangka tersebut, metode pembelajaran berfungsi sebagai instrumen
strategis yang menjembatani tujuan pendidikan dengan proses pencapaiannya.
Metode yang efektif tidak hanya memfasilitasi penguasaan materi, tetapi juga
mampu menumbuhkan motivasi intrinsik peserta didik untuk terus berkembang.
Pada pembelajaran tahfidz, motivasi intrinsik memiliki peran krusial karena
aktivitas menghafal menuntut komitmen jangka panjang serta konsistensi yang
tinggi. Tanpa adanya metode yang tepat, proses menghafal berpotensi menjadi
aktivitas yang monoton dan melelahkan, sehingga mengurangi kualitas keterlibatan
santri dalam proses pembelajaran.

Dari perspektif psikologi pendidikan, keberhasilan pembelajaran sangat
dipengaruhi oleh kemampuan peserta didik dalam mempertahankan informasi
dalam memori jangka panjang. Proses ini tidak terjadi secara instan, melainkan
melalui tahapan pengulangan, penguatan, dan pengintegrasian informasi secara
berkesinambungan. Dalam konteks hafalan Al-Qur’an, tahapan tersebut
memerlukan struktur pembelajaran yang jelas agar santri mampu mempertahankan
hafalan secara stabil dan berkesinambungan. Oleh sebab itu, metode pembelajaran
yang digunakan harus mampu mengakomodasi mekanisme kerja memori manusia
secara optimal.

Metode Sabak, Sabki, dan Manzil pada dasarnya dirancang untuk menjawab
kebutuhan tersebut dengan membagi proses hafalan ke dalam tahapan-tahapan
fungsional yang saling melengkapi. Pendekatan ini memungkinkan santri untuk
fokus pada satu aspek pembelajaran dalam satu waktu tanpa mengabaikan aspek
lainnya. Dengan demikian, proses menghafal tidak bersifat fragmentaris, melainkan

4758



terstruktur dan berkesinambungan. Pendekatan semacam ini memberikan ruang
bagi santri untuk mengembangkan kontrol diri serta kesadaran metakognitif
terhadap proses belajar yang sedang dijalani.

Selain berimplikasi pada aspek kognitif, penerapan metode Sabak, Sabki, dan
Manzil juga memiliki dimensi sosial dan moral yang signifikan. Melalui proses
pembelajaran yang terstruktur, santri dilatih untuk menghargai waktu, menaati
aturan, serta bertanggung jawab terhadap tugas yang diberikan. Nilai-nilai tersebut
secara tidak langsung membentuk karakter santri yang disiplin, mandiri, dan
berorientasi pada tujuan. Dengan demikian, pembelajaran tahfidz tidak hanya
menghasilkan individu yang mampu menghafal Al-Qur’an, tetapi juga pribadi yang
memiliki integritas moral dan etos belajar yang kuat.

Dinamika kehidupan modern yang sarat dengan distraksi digital menuntut
adanya sistem pembelajaran yang adaptif dan responsif terhadap perubahan sosial.
Kehadiran teknologi dan arus informasi yang cepat berpotensi mengurangi fokus
dan konsentrasi peserta didik dalam proses pembelajaran, termasuk dalam kegiatan
menghafal Al-Qur'an. Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam perlu
merumuskan strategi pembelajaran yang tidak hanya mempertahankan nilai-nilai
tradisional, tetapi juga mampu beradaptasi dengan tantangan kontemporer tanpa
kehilangan substansi pendidikan Islam itu sendiri.

Dalam konteks inilah, Pesantren Nuur Ar Radhiyyah memposisikan metode
Sabak, Sabki, dan Manzil sebagai kerangka pedagogis yang mampu menjawab
kebutuhan zaman sekaligus mempertahankan nilai-nilai keislaman. Melalui
penerapan metode tersebut, pesantren berupaya menciptakan keseimbangan antara
tuntutan akademik, pembinaan spiritual, dan pembentukan karakter santri.
Pendekatan ini mencerminkan upaya sistematis dalam mengintegrasikan tradisi
keilmuan Islam dengan kebutuhan pendidikan modern secara berkelanjutan.

Dengan mempertimbangkan berbagai aspek tersebut, penelitian mengenai
penerapan metode Sabak, Sabki, dan Manzil menjadi relevan dan signifikan untuk
dikaji secara mendalam. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi
konseptual dan praktis dalam pengembangan model pembelajaran tahfidz yang
efektif, adaptif, dan berorientasi pada kualitas. Selain itu, hasil penelitian ini
diharapkan dapat menjadi rujukan bagi lembaga pendidikan Islam dalam
merancang sistem pembelajaran tahfidz yang tidak hanya berorientasi pada capaian
kuantitatif, tetapi juga pada pembentukan karakter dan keberlanjutan pembelajaran
Al-Qur’an.

4759



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
deskriptif, yang bertujuan untuk memahami secara mendalam penerapan metode
Sabak, Sabki, dan Manzil dalam pembelajaran tahfidz Al-Qur’an di Pesantren Nuur
Ar Radhiyyah. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada
pengungkapan fenomena secara alami, kontekstual, dan holistik, khususnya yang
berkaitan dengan proses pembelajaran, pengalaman subjek penelitian, serta
dinamika yang terjadi dalam pelaksanaan program tahfidz. Subjek penelitian
meliputi pimpinan pesantren, guru tahfidz, dan santri yang terlibat langsung dalam
kegiatan menghafal Al-Qur’an. Penentuan subjek dilakukan secara purposive
dengan mempertimbangkan relevansi dan keterlibatan langsung dalam penerapan
metode Sabak, Sabki, dan Manzil.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara
mendalam, dan dokumentasi. Observasi digunakan untuk memperoleh gambaran
faktual mengenai pelaksanaan pembelajaran tahfidz, sementara wawancara
dilakukan untuk menggali informasi terkait pengalaman, strategi, serta kendala
yang dihadapi dalam penerapan metode pembelajaran tersebut. Dokumentasi
digunakan sebagai data pendukung berupa arsip, catatan kegiatan, serta dokumen
resmi pesantren yang relevan dengan penelitian. Data yang diperoleh dianalisis
melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara
sistematis guna memperoleh pemahaman yang komprehensif dan mendalam.
Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dan metode agar hasil
penelitian ~ memiliki  tingkat  kredibilitas yang tinggi serta  dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Gambaran Umum Data dan Partisipan
a) Profil Lokasi Penelitian

Pesantren Nuur Ar Radhiyyah merupakan lembaga pendidikan Islam
yang berorientasi pada pembinaan keilmuan dan pembentukan karakter
religius melalui pendekatan pendidikan berbasis Al-Qur’an. Pesantren ini
secara konsisten mengembangkan program tahfidz sebagai bagian integral
dari sistem pendidikannya, dengan tujuan membentuk generasi yang tidak
hanya mampu menghafal Al-Qur’an, tetapi juga memiliki pemahaman nilai,
kedisiplinan, serta tanggung jawab spiritual yang kuat. Keberadaan
pesantren sebagai ruang pembinaan holistik menjadikannya relevan untuk
dikaji dalam konteks pengembangan metode pembelajaran tahfidz yang
berkelanjutan.

Secara struktural, Pesantren Nuur Ar Radhiyyah menerapkan sistem
pendidikan yang terorganisasi dengan baik, di mana aktivitas pembelajaran,

4760



b)

ibadah, dan pembinaan karakter terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari
santri. Pola ini menciptakan lingkungan belajar yang kondusif bagi
internalisasi nilai-nilai keislaman sekaligus mendukung proses penghafalan
Al-Qur’an secara konsisten. Lingkungan yang terkontrol dan bernuansa
religius ini memiliki peran signifikan dalam menjaga stabilitas psikologis
santri selama menjalani proses tahfidz yang menuntut konsistensi tinggi
(Winaningsih, 2014).

Selain itu, pesantren menerapkan sistem pembinaan yang
berkelanjutan melalui pendampingan intensif oleh para guru tahfidz. Peran
guru tidak hanya sebatas sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pembimbing
spiritual dan motivator yang memastikan santri tetap berada dalam jalur
pembelajaran yang benar. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan bahwa
keberhasilan pendidikan berbasis nilai sangat ditentukan oleh kualitas
interaksi antara pendidik dan peserta didik (Mafluchah, 2016).

Dari sisi manajerial, pesantren juga memiliki sistem evaluasi yang
terstruktur untuk memantau perkembangan hafalan santri. Evaluasi
dilakukan secara berkala melalui kegiatan setoran hafalan, muroja’ah, serta
penilaian kualitas bacaan. Mekanisme ini memungkinkan pihak pesantren
untuk mengidentifikasi perkembangan, kendala, dan kebutuhan pembinaan
lanjutan secara objektif. Dengan demikian, proses pembelajaran tidak
berjalan secara sporadis, melainkan berdasarkan pemantauan yang
terencana dan berkelanjutan.

Keberadaan lingkungan yang kondusif, sistem pembinaan yang
terstruktur, serta dukungan sumber daya manusia yang kompeten
menjadikan Pesantren Nuur Ar Radhiyyah sebagai konteks yang relevan
untuk mengkaji implementasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil. Kondisi ini
memungkinkan penelitian dilakukan secara mendalam dengan tingkat
validitas yang tinggi, karena data diperoleh dari praktik nyata yang
berlangsung secara konsisten dalam kehidupan pesantren.

Dengan demikian, pemilihan Pesantren Nuur Ar Radhiyyah sebagai
lokasi penelitian bukan semata didasarkan pada pertimbangan teknis, tetapi
juga pada relevansinya sebagai representasi lembaga pendidikan Islam yang
secara aktif mengembangkan sistem pembelajaran tahfidz berbasis metode
yang terstruktur dan berkesinambungan.

Karakteristik Partisipan Penelitian

Partisipan dalam penelitian ini terdiri atas pimpinan pesantren, guru
tahfidz, serta santri yang terlibat langsung dalam pelaksanaan program
tahfidz Al-Qur’an. Pemilihan partisipan dilakukan secara purposive dengan
mempertimbangkan tingkat keterlibatan, pengalaman, serta pemahaman
mereka terhadap implementasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti memperoleh data yang mendalam,
kontekstual, dan relevan dengan tujuan penelitian.

4761



Pimpinan pesantren berperan sebagai pengambil kebijakan sekaligus
penentu arah pengembangan program tahfidz. Pandangan dan kebijakan
yang diambil menjadi dasar dalam pelaksanaan pembelajaran serta
menentukan keberlangsungan penerapan metode yang digunakan. Oleh
karena itu, informasi yang diperoleh dari pimpinan pesantren memberikan
gambaran strategis mengenai visi, tujuan, serta kebijakan institusional
dalam pengembangan tahfidz Al-Qur’an.

Guru tahfidz merupakan aktor utama dalam implementasi metode
pembelajaran. Mereka tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga
sebagai pembimbing yang secara langsung berinteraksi dengan santri dalam
proses menghafal. Peran guru mencakup pemberian arahan, evaluasi
hafalan, serta pembinaan mental dan spiritual santri. Interaksi intensif ini
menjadikan guru sebagai sumber data utama dalam memahami dinamika
penerapan metode Sabak, Sabki, dan Manzil di lapangan.

Sementara itu, santri sebagai subjek utama pembelajaran memiliki
karakteristik yang beragam, baik dari segi kemampuan menghafal, latar
belakang pendidikan, maupun tingkat kedisiplinan. Keragaman ini menjadi
aspek penting dalam analisis penelitian karena memengaruhi efektivitas
penerapan metode pembelajaran. Perbedaan kemampuan tersebut menuntut
pendekatan yang fleksibel agar setiap santri dapat berkembang secara
optimal sesuai dengan kapasitasnya.

Keterlibatan berbagai pihak dalam penelitian ini memberikan sudut
pandang yang komprehensif mengenai pelaksanaan program tahfidz. Data
yang diperoleh tidak hanya merepresentasikan sudut pandang institusional,
tetapi juga pengalaman praktis yang dialami oleh para pelaku pendidikan
secara langsung. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan mampu
menggambarkan realitas implementasi metode tahfidz secara utuh dan
mendalam.

Gambaran Umum Pelaksanaan Program Tahfidz

Pelaksanaan program tahfidz di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah
didasarkan pada kerangka pembelajaran berkelanjutan yang menempatkan
kualitas hafalan sebagai orientasi utama dalam keseluruhan proses
pendidikan. Pendekatan ini tidak semata-mata diarahkan pada pencapaian
target kuantitatif, tetapi menekankan pada penguasaan bacaan yang tepat,
ketepatan tajwid, serta keberlangsungan hafalan dalam jangka panjang.
Orientasi  tersebut mencerminkan paradigma pembelajaran yang
menempatkan kualitas internalisasi Al-Qur’an sebagai indikator utama
keberhasilan tahfidz, bukan sekadar akumulasi jumlah hafalan.

Secara konseptual, pelaksanaan program tahfidz disusun melalui
tahapan pembelajaran yang sistematis dan saling berkaitan. Struktur
pembelajaran ini dirancang untuk memastikan bahwa proses penambahan
hafalan berjalan beriringan dengan penguatan hafalan yang telah diperoleh

4762



sebelumnya. Pola semacam ini menunjukkan adanya kesadaran pedagogis
bahwa keberhasilan tahfidz tidak dapat dicapai melalui pendekatan parsial,
melainkan melalui kesinambungan proses belajar yang terstruktur dan
terkontrol.

Dalam konteks implementasi, mekanisme pengawasan dan evaluasi
menjadi bagian integral dari sistem pembelajaran. Evaluasi dilakukan secara
berkala melalui kegiatan setoran hafalan dan muroja’ah yang berfungsi
sebagai instrumen pemantauan perkembangan santri. Melalui mekanisme
ini, guru tahfidz tidak hanya berperan sebagai penilai capaian belajar, tetapi
juga sebagai fasilitator refleksi yang membantu santri mengenali kekuatan
dan kelemahan dalam proses menghafal. Dengan demikian, evaluasi
berfungsi sebagai alat penguatan kualitas pembelajaran, bukan sekadar
pengukuran hasil.

Selain aspek kognitif, pelaksanaan program tahfidz juga
memperhatikan dimensi psikologis peserta didik. Pendekatan pembelajaran
dirancang untuk menciptakan suasana yang kondusif, stabil secara
emosional, dan mendukung keberlanjutan motivasi belajar. Lingkungan
yang demikian memungkinkan santri menjalani proses menghafal dengan
tingkat tekanan yang minimal, sehingga daya serap dan ketahanan hafalan
dapat berkembang secara optimal.

Pelaksanaan program tahfidz di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah
mencerminkan suatu sistem pembelajaran yang terencana, terintegrasi, dan
berorientasi pada kualitas. Program ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana
penguasaan hafalan Al-Qur’an, tetapi juga sebagai wahana pembentukan
karakter, kedisiplinan, dan tanggung jawab spiritual santri. Dengan
demikian, tahfidz ditempatkan sebagai fondasi pembinaan kepribadian
yang berkelanjutan dalam kerangka pendidikan Islam.

2. Implementasi Metode Sabak
a) Konsep dan Tujuan Metode Sabak

Metode Sabak merupakan salah satu pendekatan dasar dalam
pembelajaran tahfidz Al-Qur'an yang berorientasi pada pembentukan
hafalan baru secara sistematis dan berkelanjutan. Secara konseptual, metode
ini menempatkan proses penambahan hafalan sebagai tahap awal yang
menentukan kualitas hafalan pada fase selanjutnya. Dalam konteks
pendidikan Al-Qur’an, Sabak dipahami sebagai proses awal internalisasi
ayat yang menuntut ketelitian, konsistensi, serta kesiapan mental peserta
didik dalam menerima materi hafalan baru (Zawawie, 2011).

Tujuan utama penerapan metode Sabak adalah membangun fondasi
hafalan yang kuat, baik dari segi kelancaran, ketepatan tajwid, maupun
ketahanan memori. Hafalan yang diperoleh melalui proses yang terstruktur
diyakini mampu bertahan lebih lama dan memudahkan proses penguatan
pada tahap berikutnya. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa kualitas

4763



b)

hafalan sangat ditentukan oleh proses awal pembentukan memori, bukan
semata oleh intensitas pengulangan (Mafluchah, 2016).

Dalam perspektif pedagogis, metode Sabak juga berfungsi sebagai
sarana pembentukan kesiapan belajar santri. Proses menghafal yang
dilakukan secara bertahap melatih konsentrasi, kedisiplinan, dan tanggung
jawab terhadap tugas yang diberikan. Dengan demikian, metode ini tidak
hanya berorientasi pada capaian kognitif, tetapi juga pada pembentukan
sikap belajar yang positif dan berkelanjutan. Pendekatan semacam ini
selaras dengan prinsip pendidikan Islam yang menekankan keseimbangan
antara aspek intelektual dan moral (Ahmad, 2013).

Selain itu, penerapan metode Sabak turut berperan dalam
membangun kesadaran santri terhadap pentingnya kualitas hafalan sejak
tahap awal. Kesadaran ini menjadi landasan penting agar santri tidak hanya
berorientasi pada kuantitas hafalan, tetapi juga mampu menjaga ketepatan
bacaan dan konsistensi hafalan dalam jangka panjang. Oleh karena itu,
metode Sabak memiliki posisi strategis dalam keseluruhan sistem
pembelajaran tahfidz.

Proses Pelaksanaan Metode Sabak

Pelaksanaan metode Sabak di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah
dilakukan melalui mekanisme yang terencana dan terstruktur. Proses ini
diawali dengan penentuan target hafalan yang disesuaikan dengan
kemampuan masing-masing santri, sehingga pembelajaran dapat
berlangsung secara proporsional dan tidak menimbulkan beban berlebihan.
Penyesuaian tersebut penting untuk menjaga keberlanjutan proses hafalan
serta meminimalkan kejenuhan dalam belajar (Winaningsih, 2014).

Dalam praktiknya, santri menyetorkan hafalan baru kepada guru
tahfidz sesuai jadwal yang telah ditentukan. Setoran dilakukan dengan
memperhatikan aspek makharij al-huraf, tajwid, serta kelancaran bacaan.
Guru tahfidz berperan aktif dalam memberikan koreksi langsung terhadap
kesalahan bacaan agar tidak terbentuk pola hafalan yang keliru. Proses ini
menunjukkan bahwa pembelajaran bersifat interaktif dan menempatkan
guru sebagai fasilitator sekaligus pembimbing spiritual.

Selain setoran hafalan, metode Sabak juga menekankan pentingnya
pengulangan terarah sebelum santri melanjutkan ke materi berikutnya.
Pengulangan ini bertujuan untuk memperkuat jejak memori dan
memastikan hafalan tersimpan secara stabil dalam ingatan jangka panjang.
Dalam perspektif psikologi belajar, penguatan melalui repetisi terkontrol
merupakan strategi efektif dalam meningkatkan daya ingat dan ketahanan
memori (Ahmad, 2013).

Melalui mekanisme tersebut, proses pembelajaran tidak hanya
berorientasi pada pencapaian target hafalan, tetapi juga pada kualitas
internalisasi materi. Hal ini menunjukkan bahwa metode Sabak tidak

4764



bersifat mekanis, melainkan mengedepankan kesadaran belajar dan
keterlibatan aktif santri dalam setiap tahap pembelajaran.
c¢) Dampak Metode Sabak terhadap Hafalan Santri

Penerapan metode Sabak memberikan dampak signifikan terhadap
kualitas hafalan santri, terutama dalam aspek ketepatan bacaan dan
kestabilan hafalan. Hafalan yang diperoleh melalui proses bertahap
cenderung lebih terjaga dan tidak mudah hilang dibandingkan hafalan yang
diperoleh secara tergesa-gesa. Hal ini menunjukkan bahwa metode Sabak
berkontribusi positif terhadap pembentukan memori jangka panjang santri.

Selain itu, metode ini juga berpengaruh terhadap peningkatan
kedisiplinan dan tanggung jawab santri dalam menjalani proses tahfidz.
Keteraturan dalam setoran dan pengulangan hafalan melatih santri untuk
mengelola waktu serta menjaga komitmen belajar secara konsisten. Kondisi
ini sejalan dengan temuan penelitian sebelumnya yang menyatakan bahwa
konsistensi dalam pembelajaran tahfidz berpengaruh signifikan terhadap
keberhasilan hafalan (Mafluchah, 2016).

Dampak lain yang tampak adalah meningkatnya kepercayaan diri
santri dalam membaca dan menyetorkan hafalan. Kepercayaan diri tersebut
tumbuh seiring dengan meningkatnya kualitas hafalan dan berkurangnya
kesalahan bacaan. Dengan demikian, metode Sabak tidak hanya berfungsi
sebagai teknik hafalan, tetapi juga sebagai sarana pembinaan mental dan
spiritual santri dalam proses mendekatkan diri kepada Al-Qur’an.

Penerapan metode Sabak memberikan kontribusi nyata terhadap
peningkatan kualitas hafalan santri, baik dari segi teknis maupun psikologis.
Temuan ini menguatkan pandangan bahwa metode Sabak merupakan
komponen fundamental dalam sistem pembelajaran tahfidz yang efektif dan
berkelanjutan.

3. Peranan Metode Sabki dalam Penguatan Hafalan
a) Konsep Dasar Metode Sabki

Metode Sabki merupakan salah satu tahapan fundamental dalam
sistem pembelajaran tahfidz Al-Qur’an yang berfungsi untuk memperkuat
hafalan yang telah diperoleh sebelumnya. Berbeda dengan Sabak yang
berorientasi pada penambahan hafalan baru, Sabki menekankan proses
pengulangan terstruktur sebagai sarana menjaga stabilitas dan ketahanan
hafalan dalam memori jangka panjang. Dalam tradisi pendidikan Al-Qur’an,
pengulangan merupakan prinsip utama yang telah lama dipraktikkan oleh
para ulama dalam menjaga kemurnian hafalan (Az-Zarnuji, Ta'lim al-
Muta’allim).

Secara konseptual, metode Sabki bertumpu pada pemahaman bahwa
hafalan bersifat dinamis dan mudah mengalami degradasi apabila tidak
dirawat secara berkelanjutan. Hal ini sejalan dengan pandangan ulama
klasik yang menegaskan bahwa ilmu, termasuk hafalan Al-Qur’an, akan

4765



b)

hilang apabila tidak dijaga dengan muraja’ah yang konsisten. Imam Al-
Ghazali menegaskan bahwa pengulangan merupakan sarana utama untuk
meneguhkan ilmu dalam hati, sebagaimana tubuh memerlukan makanan
agar tetap hidup (Al-Ghazali, Thya” “Ulim al-Din).

Dalam konteks pendidikan tahfidz, Sabki berfungsi sebagai
mekanisme internalisasi yang memungkinkan santri memperkuat hubungan
kognitif dan spiritual dengan ayat-ayat yang telah dihafalkan. Proses ini
tidak hanya menekankan pengulangan verbal, tetapi juga pemahaman
makna dan ketepatan bacaan. Oleh karena itu, Sabki berperan penting
dalam menjaga kualitas hafalan agar tidak bersifat mekanis, melainkan
hidup dan bermakna dalam kesadaran santri.

Metode Sabki mencerminkan prinsip al-mudawamah (kontinuitas)
dalam pendidikan Islam. Prinsip ini menekankan bahwa keberhasilan
belajar tidak ditentukan oleh intensitas sesaat, melainkan oleh konsistensi
jangka panjang. Hal ini sejalan dengan pandangan Ibn Qayyim al-Jauziyyah
yang menegaskan bahwa ilmu akan menetap dalam hati apabila terus
diulang dan diamalkan secara berkesinambungan (Miftah Dar al-Sa’adah).
Implementasi Metode Sabki dalam Kegiatan Tahfidz

Dalam praktiknya, metode Sabki di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah
dilaksanakan melalui mekanisme pengulangan hafalan yang terjadwal dan
terkontrol. Pengulangan ini dilakukan terhadap hafalan yang telah
disetorkan sebelumnya, baik dalam jangka pendek maupun jangka
menengah. Sistem ini dirancang untuk memastikan bahwa hafalan tidak
hanya dikuasai secara sementara, tetapi benar-benar tertanam kuat dalam
ingatan santri.

Pelaksanaan Sabki dilakukan dengan bimbingan langsung dari guru
tahfidz yang berperan sebagai pengawas sekaligus evaluator. Guru
memberikan koreksi terhadap kesalahan bacaan, baik dari segi makharij al-
huraf, tajwid, maupun kelancaran lafaz. Pendekatan ini sejalan dengan
prinsip talgqi wa al-musafahah dalam tradisi keilmuan Islam, yakni proses
transmisi ilmu secara langsung antara guru dan murid untuk menjaga
keautentikan bacaan (Al-Zarkasyi, Al-Burhan fi “Ulum al-Qur’an).

Dalam implementasinya, Sabki tidak dilakukan secara seragam,
melainkan disesuaikan dengan kemampuan masing-masing santri.
Penyesuaian ini mencerminkan pendekatan pedagogis yang humanis, di
mana perbedaan individu dihargai sebagai bagian dari dinamika
pembelajaran. Pendekatan ini juga sejalan dengan teori pendidikan modern
yang menekankan pentingnya diferensiasi pembelajaran  guna
mengoptimalkan potensi peserta didik (Slavin, 2018).

Kegiatan Sabki tidak hanya berfungsi sebagai latihan hafalan, tetapi
juga sebagai sarana evaluasi berkelanjutan. Melalui proses ini, guru dapat
mengidentifikasi kelemahan santri secara lebih dini dan memberikan

4766



intervensi yang tepat. Dengan demikian, Sabki berperan sebagai instrumen
pedagogis yang tidak hanya bersifat korektif, tetapi juga preventif dalam
menjaga kualitas hafalan.

c¢) Dampak Sabki terhadap Stabilitas Hafalan

Penerapan metode Sabki memberikan dampak signifikan terhadap
stabilitas hafalan santri, terutama dalam menjaga kesinambungan hafalan
dalam jangka panjang. Hafalan yang diperkuat melalui pengulangan
terstruktur terbukti lebih tahan terhadap lupa dan kesalahan bacaan. Hal ini
sejalan dengan teori memori yang menyatakan bahwa pengulangan berkala
memperkuat jejak memori dan meningkatkan retensi informasi (Baddeley,
2012).

Dari sisi afektif, metode Sabki juga berkontribusi dalam membentuk
sikap disiplin dan tanggung jawab santri terhadap hafalannya. Rutinitas
pengulangan mendorong santri untuk lebih sadar akan pentingnya menjaga
amanah hafalan, sebagaimana ditegaskan dalam tradisi ulama bahwa Al-
Qur’an harus dijaga dengan kesungguhan dan adab yang tinggi (An-
Nawawi, At-Tibyan fi Adab Hamalat al-Qur’an).

Selain itu, penerapan Sabki juga berdampak pada peningkatan
kepercayaan diri santri. Ketika hafalan terjaga dengan baik, santri
menunjukkan keberanian dan ketenangan dalam menyetorkan hafalan di
hadapan guru. Kondisi ini memperkuat kesiapan mental dan spiritual santri
dalam menjalani proses tahfidz secara berkelanjutan.

Metode Sabki terbukti memiliki peran strategis dalam menjaga
stabilitas hafalan santri. Melalui pendekatan yang sistematis, berkelanjutan,
dan berlandaskan nilai-nilai keilmuan Islam, metode ini mampu
memperkuat kualitas hafalan sekaligus membentuk karakter disiplin dan
tanggung jawab. Dengan demikian, Sabki menjadi salah satu pilar utama
dalam sistem pembelajaran tahfidz yang efektif dan berkesinambungan.

4. Peran Metode Manzil dalam Ketahanan Hafalan
a) Konsep dan Fungsi Metode Manzil

Metode Manzil merupakan tahapan lanjutan dalam sistem
pembelajaran tahfidz yang berfungsi menjaga stabilitas hafalan dalam
jangka panjang. Berbeda dengan metode Sabak yang berorientasi pada
penambahan hafalan baru dan Sabki yang menekankan penguatan hafalan
dekat, Manzil diarahkan pada pemeliharaan hafalan lama agar tetap terjaga
kualitas dan kelancarannya. Dalam tradisi keilmuan Islam, pemeliharaan
hafalan dipandang sebagai bagian esensial dari tanggung jawab seorang
penghafal Al-Qur’an (Az-Zarnuji, 2019).

Secara konseptual, metode Manzil bertumpu pada prinsip
pengulangan berjangka panjang yang bertujuan menjaga kestabilan memori.
Hafalan yang tidak terus diulang berpotensi mengalami degradasi seiring
berjalannya waktu, terutama ketika perhatian santri terfokus pada

4767



b)

penambahan hafalan baru. Oleh karena itu, Manzil berfungsi sebagai
mekanisme kontrol yang memastikan bahwa hafalan lama tetap terpelihara
secara konsisten (Al-Ghazali, 2011).

Dalam perspektif pendidikan Islam, Manzil juga memiliki dimensi
spiritual dan etis. Proses menjaga hafalan dipandang sebagai bentuk
amanah terhadap kalam Allah, yang menuntut kesungguhan, kedisiplinan,
dan keikhlasan. Hal ini sejalan dengan pandangan An-Nawawi yang
menegaskan bahwa menjaga hafalan Al-Qur'an merupakan bagian dari
adab seorang penuntut ilmu dan bentuk tanggung jawab moral terhadap
ilmu yang telah diperoleh (An-Nawawi, 2015).

Selain itu, metode Manzil turut berfungsi sebagai sarana evaluasi
berkelanjutan terhadap kualitas hafalan santri. Melalui pengulangan
terstruktur, guru dapat mengidentifikasi bagian-bagian hafalan yang mulai
melemah dan segera melakukan penguatan. Dengan demikian, Manzil
berperan sebagai instrumen preventif dalam menjaga konsistensi dan
kualitas hafalan secara menyeluruh.

Implementasi Metode Manzil

Implementasi metode Manzil di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah
dilakukan melalui sistem pengulangan hafalan yang terjadwal dan
terorganisasi. Santri diwajibkan mengulang hafalan lama secara berkala,
baik secara individu maupun dalam bimbingan langsung guru tahfidz. Pola
ini bertujuan untuk memastikan bahwa hafalan tidak hanya tersimpan
dalam ingatan jangka pendek, tetapi terinternalisasi secara berkelanjutan.

Dalam pelaksanaannya, guru berperan sebagai pengontrol kualitas
hafalan dengan memperhatikan aspek kelancaran, ketepatan bacaan, dan
konsistensi hafalan. Proses ini sejalan dengan prinsip talgqi dalam tradisi
keilmuan Islam, yakni transmisi ilmu secara langsung antara guru dan
murid guna menjaga keautentikan bacaan Al-Qur’an (Al-Zarkasyi, 2006).
Pendekatan ini memperkuat hubungan pedagogis antara guru dan santri,
sekaligus memastikan validitas hafalan.

Selain itu, metode Manzil dilaksanakan dengan mempertimbangkan
kemampuan individual santri. Penyesuaian ini penting agar proses
pembelajaran tidak bersifat memberatkan, namun tetap menantang dan
mendorong perkembangan kemampuan hafalan. Pendekatan diferensiatif
ini sejalan dengan prinsip pendidikan modern yang menekankan
pentingnya memperhatikan karakteristik peserta didik (Slavin, 2018).

Melalui pelaksanaan yang terstruktur dan berkelanjutan, metode
Manzil berfungsi sebagai penguat sistem tahfidz secara keseluruhan.
Metode ini tidak hanya menjaga hafalan yang telah diperoleh, tetapi juga
menyiapkan santri untuk menerima hafalan baru dengan kondisi mental
dan kognitif yang lebih stabil.

4768



c¢) Dampak Metode Manzil terhadap Ketahanan Hafalan

Penerapan metode Manzil memberikan dampak signifikan terhadap
ketahanan hafalan santri. Hafalan yang secara rutin diulang menunjukkan
tingkat stabilitas yang lebih tinggi dibandingkan hafalan yang jarang
direview. Hal ini sejalan dengan teori memori yang menyatakan bahwa
pengulangan terdistribusi mampu memperkuat daya simpan informasi
dalam jangka panjang (Baddeley, 2012).

Dari sisi afektif, metode Manzil turut membentuk sikap disiplin dan
rasa tanggung jawab terhadap hafalan yang dimiliki. Santri menjadi lebih
sadar bahwa menjaga hafalan merupakan bagian dari amanah keilmuan
yang harus dijaga secara konsisten. Kesadaran ini sejalan dengan pandangan
ulama bahwa keberkahan ilmu sangat bergantung pada kesungguhan dalam
menjaganya (Ibn Qayyim al-Jauziyyah, 2010).

Penerapan Manzil juga berdampak pada peningkatan kepercayaan
diri santri. Hafalan yang terjaga dengan baik mendorong munculnya rasa
tenang dan kesiapan dalam mengikuti kegiatan tahfidz, baik dalam setoran
harian maupun evaluasi berkala. Kondisi ini memperkuat stabilitas
emosional santri dalam menjalani proses pembelajaran Al-Qur’an.

Metode Manzil berperan strategis dalam menjaga ketahanan hafalan
santri secara berkelanjutan. Melalui pendekatan yang sistematis, bernilai
spiritual, dan berbasis pedagogi, metode ini menjadi pilar penting dalam
sistem pembelajaran tahfidz yang holistik dan berorientasi pada kualitas
jangka panjang.

5. Integrasi Ketiga Metode dalam Sistem Pembelajaran Tahfidz
a) Pola Integrasi Sabak, Sabki, dan Manzil

Integrasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil merupakan suatu
konstruksi sistem pembelajaran tahfidz yang bersifat holistik dan
berkelanjutan. Ketiga metode tersebut tidak berdiri secara terpisah,
melainkan membentuk satu kesatuan proses yang saling melengkapi dalam
menjaga kesinambungan hafalan Al-Qur’an. Integrasi ini menunjukkan
bahwa pembelajaran tahfidz tidak dapat dipahami sebagai aktivitas parsial,
melainkan sebagai rangkaian proses pedagogis yang saling terhubung dan
berkesinambungan.

Dalam kerangka implementasinya, metode Sabak berfungsi sebagai
tahap awal pembentukan hafalan baru, Sabki berperan dalam memperkuat
hafalan yang telah diperoleh, sementara Manzil berfungsi menjaga
kestabilan hafalan dalam jangka panjang. Pola ini mencerminkan prinsip
pembelajaran berkelanjutan yang menempatkan kesinambungan sebagai
elemen utama dalam keberhasilan pendidikan tahfidz. Pandangan ini
sejalan dengan pemikiran para ulama yang menegaskan bahwa hafalan Al-

4769



b)

Qur’an tidak cukup hanya diperoleh, tetapi harus terus dijaga melalui
pengulangan yang terstruktur (Az-Zarnuji, 2019).

Secara pedagogis, integrasi ketiga metode tersebut membentuk sistem
pembelajaran yang seimbang antara aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik. Santri tidak hanya dituntut untuk menguasai hafalan secara
teknis, tetapi juga dibimbing untuk menumbuhkan kedisiplinan, tanggung
jawab, dan kesadaran spiritual dalam proses pembelajaran. Pendekatan ini
sejalan dengan konsep pendidikan Islam yang menekankan keterpaduan
antara ilmu, amal, dan akhlak sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan
(Al-Ghazali, 2011).

Integrasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil memungkinkan
terwujudnya sistem pembelajaran yang adaptif dan kontekstual. Setiap
metode dapat disesuaikan dengan kondisi, kemampuan, serta
perkembangan santri, sehingga proses pembelajaran tidak bersifat kaku.
Fleksibilitas ini berperan penting dalam menjaga motivasi belajar dan
mencegah kejenuhan dalam proses menghafal Al-Qur’an.

Dampak Integrasi terhadap Kualitas Pembelajaran

Penerapan integrasi ketiga metode tersebut memberikan dampak
signifikan terhadap peningkatan kualitas pembelajaran tahfidz. Salah satu
dampak utamanya terlihat pada meningkatnya stabilitas hafalan santri, baik
dari segi kelancaran maupun ketepatan bacaan. Hafalan yang diperoleh
melalui sistem yang terstruktur dan berkesinambungan cenderung lebih
kuat dan bertahan dalam jangka waktu yang lebih panjang.

Selain itu, integrasi metode juga berkontribusi terhadap peningkatan
kualitas proses pembelajaran secara keseluruhan. Santri tidak hanya
berorientasi pada pencapaian target hafalan, tetapi juga memahami
pentingnya proses penguatan dan pemeliharaan hafalan sebagai bagian
integral dari pembelajaran. Hal ini sejalan dengan teori pembelajaran
bermakna yang menekankan keterkaitan antara pengalaman belajar baru
dengan struktur pengetahuan yang telah dimiliki sebelumnya (Ausubel,
2000).

Dari sisi psikologis, penerapan sistem pembelajaran yang terintegrasi
mampu menciptakan suasana belajar yang lebih stabil dan kondusif. Santri
cenderung memiliki tingkat kecemasan yang lebih rendah karena setiap
tahapan pembelajaran memiliki tujuan dan pola yang jelas. Kondisi ini
mendukung terbentuknya motivasi intrinsik dalam menghafal Al-Qur’an,
sebagaimana ditegaskan dalam kajian psikologi pendidikan bahwa struktur
pembelajaran yang jelas dapat meningkatkan keberlangsungan dan kualitas
proses belajar (Slavin, 2018).

Integrasi metode juga memperkuat peran guru sebagai fasilitator dan
pembimbing dalam proses pembelajaran. Guru tidak hanya berfungsi
sebagai evaluator hafalan, tetapi juga sebagai pendamping yang

4770



mengarahkan perkembangan akademik dan spiritual santri secara
berkelanjutan. Dengan demikian, hubungan pedagogis yang terbentuk
menjadi lebih bermakna dan berorientasi pada pembinaan jangka panjang.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa pembelajaran
tahfidz di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah dilaksanakan melalui sistem yang
terstruktur dan berkelanjutan dengan mengintegrasikan metode Sabak, Sabki, dan
Manzil. Ketiga metode tersebut membentuk satu kesatuan yang saling melengkapi
dalam proses pembelajaran, mulai dari pembentukan hafalan baru, penguatan
hafalan, hingga pemeliharaan hafalan jangka panjang. Integrasi metode ini
menunjukkan bahwa keberhasilan tahfidz tidak hanya ditentukan oleh kuantitas
hafalan, tetapi juga oleh kualitas proses pembelajaran yang sistematis dan
berkesinambungan.

Penerapan metode Sabak berperan penting dalam membangun fondasi
hafalan yang kuat, sementara metode Sabki berfungsi memperkokoh hafalan
melalui pengulangan terarah dan terkontrol. Selanjutnya, metode Manzil berperan
menjaga stabilitas hafalan agar tetap terpelihara dalam jangka panjang. Sinergi
ketiga metode tersebut tidak hanya berdampak pada peningkatan kualitas hafalan
santri, tetapi juga berkontribusi terhadap pembentukan kedisiplinan, tanggung
jawab, dan kesadaran spiritual dalam proses pembelajaran Al-Qur’an. Dengan
demikian, pembelajaran tahfidz tidak semata berorientasi pada capaian kognitif,
tetapi juga menyentuh dimensi afektif dan spiritual peserta didik.

Secara keseluruhan, integrasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil dapat
dipandang sebagai model pembelajaran tahfidz yang efektif, adaptif, dan relevan
dengan kebutuhan pendidikan Al-Qur’an kontemporer. Model ini berpotensi untuk
dikembangkan dan diterapkan pada lembaga pendidikan Islam lainnya dengan
tetap mempertimbangkan konteks dan karakteristik masing-masing lembaga.
Dengan demikian, pembelajaran tahfidz tidak hanya berfungsi sebagai sarana
penguasaan hafalan, tetapi juga sebagai media pembentukan karakter dan
penguatan nilai-nilai keislaman secara berkelanjutan..

4771



REFERENSI

Ahmad, A. (2013). Pendidikan Islam: Paradigma, Metodologi, dan Aplikasi. Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Al-Ghazali, A. H. (2011). Ihya” “Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma'rifah.

Al-Zarnuiji, B. (2019). Ta’lim al-Muta‘allim Tarig at-Ta’allum. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Zarkasyi, B. M. (2006). Al-Burhan fi ‘Ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Ma'rifah.

An-Nawawi, Y. S. (2015). At-Tibyan fi Adab Hamalat al-Qur’an. Kairo: Dar al-Hadith.

Ausubel, D. P. (2000). The Acquisition and Retention of Knowledge: A Cognitive View.
Dordrecht: Springer.

Baddeley, A. (2012). Working Memory: Theories, Models, and Controversies. Annual
Review of Psychology, 63, 1-29.

Ibn Khaldun, A. R. (2005). Mugaddimah Ibn Khaldun. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn Qayyim al-Jauziyyah. (2010). Miftah Dar al-Sa’adah. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah.

Mafluchah, N. (2016). Strategi Pembelajaran Tahfidz Al-Qur’an di Lembaga Pendidikan
Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Slavin, R. E. (2018). Educational Psychology: Theory and Practice. Boston: Pearson
Education.

Winaningsih, S. (2014). Manajemen Pembelajaran Tahfidz Al-Qur’an. Bandung:
Alfabeta.

4772



