
4755 
 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir      ISSN: 2774-8391 

  

Penerapan Metode Sabak, Sabki, Manzil Dalam Menghafal Al-Qur'an 
30 Juz di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah 

 
Sugianto1, Nurmisda Ramayani2 

 
1,2 Institut Jam’iyah Mahmudiyah, Langkat 

Email: sugisugianto582@gmail.com1, nurmisdaramayani@gmail.com2  

 
 

ABSTRAK 
 

Menghafal Al-Qur’an merupakan aktivitas keilmuan dan spiritual yang 
membutuhkan proses pembelajaran terstruktur, konsisten, serta didukung oleh 
metode yang tepat agar hafalan dapat diperoleh, dijaga, dan dikembangkan secara 
berkelanjutan. Dalam konteks pendidikan pesantren, keberhasilan program tahfidz 
sangat dipengaruhi oleh strategi pembelajaran yang diterapkan, termasuk pemilihan 
metode yang sesuai dengan karakteristik santri. Pesantren Nuur Ar Radhiyyah 
menerapkan metode Sabak, Sabki, dan Manzil sebagai pendekatan utama dalam 
membina kemampuan hafalan Al-Qur’an santri. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data berupa observasi, 
wawancara mendalam, dan dokumentasi yang melibatkan pimpinan pesantren, 
guru tahfidz, serta santri sebagai sumber data utama. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa metode Sabak berfungsi sebagai tahapan awal dalam proses penambahan 
hafalan baru secara sistematis dan terarah, metode Sabki berperan dalam 
memperkuat hafalan yang telah diperoleh melalui pengulangan yang terencana dan 
berkesinambungan, sedangkan metode Manzil berfungsi menjaga stabilitas hafalan 
jangka panjang agar tetap terpelihara dengan baik. Penerapan ketiga metode 
tersebut didukung oleh pengelolaan waktu yang disiplin, pendampingan intensif 
oleh guru tahfidz, pembiasaan muroja’ah dalam aktivitas harian santri, serta 
evaluasi berkala terhadap capaian hafalan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
implementasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil tidak hanya berkontribusi terhadap 
peningkatan kualitas hafalan Al-Qur’an dari segi kelancaran, ketepatan bacaan, dan 
konsistensi hafalan, tetapi juga membentuk sikap disiplin, tanggung jawab, serta 
kemandirian santri dalam proses belajar. Dengan demikian, penerapan metode 
tersebut terbukti efektif dalam mendukung keberhasilan program tahfidz Al-Qur’an 
dan dapat dijadikan sebagai model pembelajaran tahfidz yang aplikatif dan 
berkelanjutan di lingkungan pesantren.  
 
Kata Kunci: Tahfidz Al-Qur’an, Sabak, Sabki, Manzil. 
 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:sugisugianto582@gmail.com
mailto:nurmisdaramayani@gmail.com2


4756 
 

 
ABSTRACT 

 
Memorizing the Qur’an is an intellectual and spiritual activity that requires a structured, 
consistent, and sustainable learning process to ensure the quality and continuity of 
memorization. In the context of Islamic boarding school education, the success of tahfidz 
programs is strongly influenced by the learning strategies and methods applied. Pesantren 
Nuur Ar Radhiyyah implements the Sabak, Sabki, and Manzil methods as the main 
approaches in guiding students to memorize the Qur’an effectively. This study employs a 
qualitative approach using data collection techniques in the form of observation, in-depth 
interviews, and documentation involving pesantren leaders, tahfidz teachers, and students as 
primary informants. The findings indicate that the Sabak method functions as an initial stage 
for systematically acquiring new memorization, the Sabki method serves to strengthen 
previously memorized verses through structured repetition, while the Manzil method plays a 
role in maintaining long-term memorization stability. The implementation of these methods 
is supported by disciplined time management, intensive guidance from tahfidz teachers, 
habitual muraaja’ah activities, and regular evaluation of students’ memorization progress. 
The results demonstrate that the application of the Sabak, Sabki, and Manzil methods not 
only enhances the quality of Qur’anic memorization in terms of fluency, accuracy, and 
retention, but also contributes to the development of discipline, responsibility, and learning 
independence among students. Therefore, these methods can be considered an effective and 
sustainable model for strengthening tahfidz programs in Islamic boarding schools. 
 
Keywords: Qur’anic Memorization, Sabak, Sabki, Manzil. 
 

 

PENDAHULUAN 

 

Kajian terhadap praktik menghafal Al-Qur’an telah menjadi fokus penting 

dalam tradisi pendidikan Islam karena aktivitas ini tidak hanya berkaitan dengan 

penguasaan teks suci secara literal, tetapi juga menyangkut pembentukan 

kompetensi spiritual, moral, dan kognitif yang integral dalam konteks pendidikan 

keagamaan. Upaya untuk menjaga kemurnian Al-Qur’an melalui hafalan secara 

konsisten mencerminkan keterkaitan yang kuat antara aspek religius dan pedagogis 

dalam tradisi Islam klasik maupun kontemporer (Zawawie, 2011). Dalam kerangka 

ini, hafalan Al-Qur’an dipandang sebagai proses pembelajaran yang 

multidimensional, di mana individu tidak sekadar meniru teks, tetapi juga harus 

memiliki kemampuan retentif dan stabilitas memori jangka panjang dalam 

menghadapi tantangan psikologis dan sosial. 

Secara epistemologis, menghafal Al-Qur’an mengandung dimensi epistemik 

yang kompleks karena melibatkan mekanisme pengolahan informasi yang 

mengintegrasikan memori episodik, perhatian selektif, dan pemahaman linguistik. 

Aktivitas ini memerlukan pendekatan pembelajaran yang lebih dari sekadar repetisi 

mekanis; pendekatan tersebut harus dirancang secara sistematis agar mampu 

menghasilkan hafalan yang tidak hanya cepat dikuasai tetapi juga terjaga 

kestabilannya. Ketidaktepatan atau ketidakkonsistenan dalam metode pembelajaran 



4757 
 

dapat berimplikasi pada rendahnya retensi hafalan, lemahnya penguasaan tajwid, 

hingga turunnya motivasi belajar tahfidz di kalangan peserta didik (Mafluchah, 

2016). 

Dari perspektif institusional, pesantren sebagai entitas pendidikan Islam 

memiliki struktur sosial dan budaya yang mendukung perkembangan tahfidz Al-

Qur’an secara menyeluruh. Lingkungan pesantren yang berbasis pada disiplin, 

ibadah kolektif, dan interaksi sosial intensif menciptakan peluang bagi santri untuk 

melakukan aktivitas menghafal secara terintegrasi dalam keseharian mereka. Model 

pendidikan pesantren secara inheren mendukung pembelajaran yang bersifat 

immersive, dimana peserta didik tidak hanya belajar di ruang kelas formal tetapi 

juga melalui rutinitas kehidupan asrama yang terus menerus mendorong 

pembiasaan hafalan (Winaningsih, 2014). 

Namun demikian, permasalahan yang sering dihadapi dalam praktik tahfidz 

adalah ketidakseimbangan antara kuantitas hafalan dan kualitas penguasaan bacaan 

Al-Qur’an. Hal ini muncul sebagai konsekuensi dari metode pembelajaran yang 

tidak memadai, dimana kegiatan penghafalan sering kali bersifat ad-hoc, kurang 

dirancang secara pedagogis, serta tidak mempertimbangkan variasi kebutuhan 

individu santri. Perbedaan tingkat kemampuan retentif dan kecepatan belajar antara 

satu santri dengan lainnya menjadi tantangan tersendiri yang harus diakomodasi 

dalam desain metodologis pembelajaran tahfidz agar prosesnya efektif dan adil. 

Dalam upaya mengatasi kendala tersebut, beberapa lembaga pendidikan 

Islam telah mengembangkan dan menerapkan model pembelajaran tahfidz yang 

lebih sistematis, di antaranya adalah metode Sabak, Sabki, dan Manzil. Metode 

Sabak menekankan pada tahapan penambahan hafalan baru dengan struktur yang 

terencana dan berorientasi pada penguasaan awal teks. Metode Sabki fokus pada 

penguatan hafalan melalui pengulangan terjadwal sehingga membentuk retensi 

yang lebih kuat, sedangkan metode Manzil diarahkan pada pemeliharaan hafalan 

dalam jangka panjang agar tidak mudah terlupakan. Ketiga metode ini saling 

melengkapi dalam upaya menciptakan keseimbangan antara akuisisi hafalan baru, 

penguatan hafalan, dan stabilitas memori jangka panjang di kalangan santri 

(Ahmad, 2013). 

Penerapan metode pembelajaran tersebut juga berimplikasi pada 

pembentukan aspek karakter santri, seperti disiplin diri, tanggung jawab terhadap 

hafalan, kemampuan self-regulation, serta kesadaran akan proses belajar yang 

berkelanjutan. Dengan demikian, metode Tahfidz Sabak–Sabki–Manzil tidak hanya 

dipandang sebagai teknik hafalan semata, tetapi juga sebagai pendekatan pedagogis 

yang komprehensif yang mencakup aspek kognitif, afektif, dan konatif yang saling 

terkait dalam proses pembelajaran Al-Qur’an. 

Pesantren Nuur Ar Radhiyyah merupakan salah satu lembaga pendidikan 

Islam yang secara konsisten mengintegrasikan ketiga metode tersebut dalam praktik 

tahfidz Al-Qur’an. Penerapan metode ini didukung oleh struktur institusional yang 

kuat, pengawasan kualitas melalui evaluasi berkala, serta pendampingan intensif 



4758 
 

oleh guru tahfidz yang berpengalaman. Dengan demikian, sistem pembelajaran 

yang diterapkan di pesantren tersebut diharapkan mampu menjawab tantangan-

tantangan yang selama ini menjadi hambatan dalam praktik tahfidz. 

Atas dasar tersebut, penelitian ini bermaksud untuk mengkaji secara 

komprehensif bagaimana ketiga metode itu diimplementasikan dalam konteks 

pesantren tersebut serta sejauh mana kontribusinya terhadap peningkatan kualitas 

hafalan Al-Qur’an santri. Kajian ini tidak hanya bertujuan untuk mendeskripsikan 

praktik yang ada, tetapi juga untuk menempatkannya dalam kerangka pembelajaran 

tahfidz yang berbasis bukti empiris dan berorientasi pada pengembangan 

pendidikan Islam yang lebih luas. 

Dalam konteks pedagogis modern, proses pembelajaran tidak lagi dipahami 

semata-mata sebagai transfer pengetahuan, melainkan sebagai proses konstruksi 

makna yang melibatkan interaksi antara pendidik, peserta didik, dan lingkungan 

belajar. Paradigma ini juga relevan dalam pembelajaran tahfidz Al-Qur’an, di mana 

keberhasilan menghafal tidak hanya ditentukan oleh intensitas pengulangan, tetapi 

juga oleh kualitas interaksi edukatif yang terbangun antara guru dan santri. Oleh 

karena itu, pembelajaran tahfidz memerlukan pendekatan metodologis yang 

mampu mengintegrasikan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik secara harmonis 

agar proses internalisasi Al-Qur’an berlangsung secara optimal. 

Dalam kerangka tersebut, metode pembelajaran berfungsi sebagai instrumen 

strategis yang menjembatani tujuan pendidikan dengan proses pencapaiannya. 

Metode yang efektif tidak hanya memfasilitasi penguasaan materi, tetapi juga 

mampu menumbuhkan motivasi intrinsik peserta didik untuk terus berkembang. 

Pada pembelajaran tahfidz, motivasi intrinsik memiliki peran krusial karena 

aktivitas menghafal menuntut komitmen jangka panjang serta konsistensi yang 

tinggi. Tanpa adanya metode yang tepat, proses menghafal berpotensi menjadi 

aktivitas yang monoton dan melelahkan, sehingga mengurangi kualitas keterlibatan 

santri dalam proses pembelajaran. 

Dari perspektif psikologi pendidikan, keberhasilan pembelajaran sangat 

dipengaruhi oleh kemampuan peserta didik dalam mempertahankan informasi 

dalam memori jangka panjang. Proses ini tidak terjadi secara instan, melainkan 

melalui tahapan pengulangan, penguatan, dan pengintegrasian informasi secara 

berkesinambungan. Dalam konteks hafalan Al-Qur’an, tahapan tersebut 

memerlukan struktur pembelajaran yang jelas agar santri mampu mempertahankan 

hafalan secara stabil dan berkesinambungan. Oleh sebab itu, metode pembelajaran 

yang digunakan harus mampu mengakomodasi mekanisme kerja memori manusia 

secara optimal. 

Metode Sabak, Sabki, dan Manzil pada dasarnya dirancang untuk menjawab 

kebutuhan tersebut dengan membagi proses hafalan ke dalam tahapan-tahapan 

fungsional yang saling melengkapi. Pendekatan ini memungkinkan santri untuk 

fokus pada satu aspek pembelajaran dalam satu waktu tanpa mengabaikan aspek 

lainnya. Dengan demikian, proses menghafal tidak bersifat fragmentaris, melainkan 



4759 
 

terstruktur dan berkesinambungan. Pendekatan semacam ini memberikan ruang 

bagi santri untuk mengembangkan kontrol diri serta kesadaran metakognitif 

terhadap proses belajar yang sedang dijalani. 

Selain berimplikasi pada aspek kognitif, penerapan metode Sabak, Sabki, dan 

Manzil juga memiliki dimensi sosial dan moral yang signifikan. Melalui proses 

pembelajaran yang terstruktur, santri dilatih untuk menghargai waktu, menaati 

aturan, serta bertanggung jawab terhadap tugas yang diberikan. Nilai-nilai tersebut 

secara tidak langsung membentuk karakter santri yang disiplin, mandiri, dan 

berorientasi pada tujuan. Dengan demikian, pembelajaran tahfidz tidak hanya 

menghasilkan individu yang mampu menghafal Al-Qur’an, tetapi juga pribadi yang 

memiliki integritas moral dan etos belajar yang kuat. 

Dinamika kehidupan modern yang sarat dengan distraksi digital menuntut 

adanya sistem pembelajaran yang adaptif dan responsif terhadap perubahan sosial. 

Kehadiran teknologi dan arus informasi yang cepat berpotensi mengurangi fokus 

dan konsentrasi peserta didik dalam proses pembelajaran, termasuk dalam kegiatan 

menghafal Al-Qur’an. Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam perlu 

merumuskan strategi pembelajaran yang tidak hanya mempertahankan nilai-nilai 

tradisional, tetapi juga mampu beradaptasi dengan tantangan kontemporer tanpa 

kehilangan substansi pendidikan Islam itu sendiri. 

Dalam konteks inilah, Pesantren Nuur Ar Radhiyyah memposisikan metode 

Sabak, Sabki, dan Manzil sebagai kerangka pedagogis yang mampu menjawab 

kebutuhan zaman sekaligus mempertahankan nilai-nilai keislaman. Melalui 

penerapan metode tersebut, pesantren berupaya menciptakan keseimbangan antara 

tuntutan akademik, pembinaan spiritual, dan pembentukan karakter santri. 

Pendekatan ini mencerminkan upaya sistematis dalam mengintegrasikan tradisi 

keilmuan Islam dengan kebutuhan pendidikan modern secara berkelanjutan. 

Dengan mempertimbangkan berbagai aspek tersebut, penelitian mengenai 

penerapan metode Sabak, Sabki, dan Manzil menjadi relevan dan signifikan untuk 

dikaji secara mendalam. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi 

konseptual dan praktis dalam pengembangan model pembelajaran tahfidz yang 

efektif, adaptif, dan berorientasi pada kualitas. Selain itu, hasil penelitian ini 

diharapkan dapat menjadi rujukan bagi lembaga pendidikan Islam dalam 

merancang sistem pembelajaran tahfidz yang tidak hanya berorientasi pada capaian 

kuantitatif, tetapi juga pada pembentukan karakter dan keberlanjutan pembelajaran 

Al-Qur’an. 

 

 

 

 

 

 

 

 



4760 
 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

deskriptif, yang bertujuan untuk memahami secara mendalam penerapan metode 

Sabak, Sabki, dan Manzil dalam pembelajaran tahfidz Al-Qur’an di Pesantren Nuur 

Ar Radhiyyah. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada 

pengungkapan fenomena secara alami, kontekstual, dan holistik, khususnya yang 

berkaitan dengan proses pembelajaran, pengalaman subjek penelitian, serta 

dinamika yang terjadi dalam pelaksanaan program tahfidz. Subjek penelitian 

meliputi pimpinan pesantren, guru tahfidz, dan santri yang terlibat langsung dalam 

kegiatan menghafal Al-Qur’an. Penentuan subjek dilakukan secara purposive 

dengan mempertimbangkan relevansi dan keterlibatan langsung dalam penerapan 

metode Sabak, Sabki, dan Manzil. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi. Observasi digunakan untuk memperoleh gambaran 

faktual mengenai pelaksanaan pembelajaran tahfidz, sementara wawancara 

dilakukan untuk menggali informasi terkait pengalaman, strategi, serta kendala 

yang dihadapi dalam penerapan metode pembelajaran tersebut. Dokumentasi 

digunakan sebagai data pendukung berupa arsip, catatan kegiatan, serta dokumen 

resmi pesantren yang relevan dengan penelitian. Data yang diperoleh dianalisis 

melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara 

sistematis guna memperoleh pemahaman yang komprehensif dan mendalam. 

Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dan metode agar hasil 

penelitian memiliki tingkat kredibilitas yang tinggi serta dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

1. Gambaran Umum Data dan Partisipan 

a) Profil Lokasi Penelitian 

Pesantren Nuur Ar Radhiyyah merupakan lembaga pendidikan Islam 

yang berorientasi pada pembinaan keilmuan dan pembentukan karakter 

religius melalui pendekatan pendidikan berbasis Al-Qur’an. Pesantren ini 

secara konsisten mengembangkan program tahfidz sebagai bagian integral 

dari sistem pendidikannya, dengan tujuan membentuk generasi yang tidak 

hanya mampu menghafal Al-Qur’an, tetapi juga memiliki pemahaman nilai, 

kedisiplinan, serta tanggung jawab spiritual yang kuat. Keberadaan 

pesantren sebagai ruang pembinaan holistik menjadikannya relevan untuk 

dikaji dalam konteks pengembangan metode pembelajaran tahfidz yang 

berkelanjutan. 

Secara struktural, Pesantren Nuur Ar Radhiyyah menerapkan sistem 

pendidikan yang terorganisasi dengan baik, di mana aktivitas pembelajaran, 



4761 
 

ibadah, dan pembinaan karakter terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari 

santri. Pola ini menciptakan lingkungan belajar yang kondusif bagi 

internalisasi nilai-nilai keislaman sekaligus mendukung proses penghafalan 

Al-Qur’an secara konsisten. Lingkungan yang terkontrol dan bernuansa 

religius ini memiliki peran signifikan dalam menjaga stabilitas psikologis 

santri selama menjalani proses tahfidz yang menuntut konsistensi tinggi 

(Winaningsih, 2014). 

Selain itu, pesantren menerapkan sistem pembinaan yang 

berkelanjutan melalui pendampingan intensif oleh para guru tahfidz. Peran 

guru tidak hanya sebatas sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pembimbing 

spiritual dan motivator yang memastikan santri tetap berada dalam jalur 

pembelajaran yang benar. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan bahwa 

keberhasilan pendidikan berbasis nilai sangat ditentukan oleh kualitas 

interaksi antara pendidik dan peserta didik (Mafluchah, 2016). 

Dari sisi manajerial, pesantren juga memiliki sistem evaluasi yang 

terstruktur untuk memantau perkembangan hafalan santri. Evaluasi 

dilakukan secara berkala melalui kegiatan setoran hafalan, muroja’ah, serta 

penilaian kualitas bacaan. Mekanisme ini memungkinkan pihak pesantren 

untuk mengidentifikasi perkembangan, kendala, dan kebutuhan pembinaan 

lanjutan secara objektif. Dengan demikian, proses pembelajaran tidak 

berjalan secara sporadis, melainkan berdasarkan pemantauan yang 

terencana dan berkelanjutan. 

Keberadaan lingkungan yang kondusif, sistem pembinaan yang 

terstruktur, serta dukungan sumber daya manusia yang kompeten 

menjadikan Pesantren Nuur Ar Radhiyyah sebagai konteks yang relevan 

untuk mengkaji implementasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil. Kondisi ini 

memungkinkan penelitian dilakukan secara mendalam dengan tingkat 

validitas yang tinggi, karena data diperoleh dari praktik nyata yang 

berlangsung secara konsisten dalam kehidupan pesantren. 

Dengan demikian, pemilihan Pesantren Nuur Ar Radhiyyah sebagai 

lokasi penelitian bukan semata didasarkan pada pertimbangan teknis, tetapi 

juga pada relevansinya sebagai representasi lembaga pendidikan Islam yang 

secara aktif mengembangkan sistem pembelajaran tahfidz berbasis metode 

yang terstruktur dan berkesinambungan. 

b) Karakteristik Partisipan Penelitian 

Partisipan dalam penelitian ini terdiri atas pimpinan pesantren, guru 

tahfidz, serta santri yang terlibat langsung dalam pelaksanaan program 

tahfidz Al-Qur’an. Pemilihan partisipan dilakukan secara purposive dengan 

mempertimbangkan tingkat keterlibatan, pengalaman, serta pemahaman 

mereka terhadap implementasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti memperoleh data yang mendalam, 

kontekstual, dan relevan dengan tujuan penelitian. 



4762 
 

Pimpinan pesantren berperan sebagai pengambil kebijakan sekaligus 

penentu arah pengembangan program tahfidz. Pandangan dan kebijakan 

yang diambil menjadi dasar dalam pelaksanaan pembelajaran serta 

menentukan keberlangsungan penerapan metode yang digunakan. Oleh 

karena itu, informasi yang diperoleh dari pimpinan pesantren memberikan 

gambaran strategis mengenai visi, tujuan, serta kebijakan institusional 

dalam pengembangan tahfidz Al-Qur’an. 

Guru tahfidz merupakan aktor utama dalam implementasi metode 

pembelajaran. Mereka tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga 

sebagai pembimbing yang secara langsung berinteraksi dengan santri dalam 

proses menghafal. Peran guru mencakup pemberian arahan, evaluasi 

hafalan, serta pembinaan mental dan spiritual santri. Interaksi intensif ini 

menjadikan guru sebagai sumber data utama dalam memahami dinamika 

penerapan metode Sabak, Sabki, dan Manzil di lapangan. 

Sementara itu, santri sebagai subjek utama pembelajaran memiliki 

karakteristik yang beragam, baik dari segi kemampuan menghafal, latar 

belakang pendidikan, maupun tingkat kedisiplinan. Keragaman ini menjadi 

aspek penting dalam analisis penelitian karena memengaruhi efektivitas 

penerapan metode pembelajaran. Perbedaan kemampuan tersebut menuntut 

pendekatan yang fleksibel agar setiap santri dapat berkembang secara 

optimal sesuai dengan kapasitasnya. 

Keterlibatan berbagai pihak dalam penelitian ini memberikan sudut 

pandang yang komprehensif mengenai pelaksanaan program tahfidz. Data 

yang diperoleh tidak hanya merepresentasikan sudut pandang institusional, 

tetapi juga pengalaman praktis yang dialami oleh para pelaku pendidikan 

secara langsung. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan mampu 

menggambarkan realitas implementasi metode tahfidz secara utuh dan 

mendalam. 

c) Gambaran Umum Pelaksanaan Program Tahfidz 

Pelaksanaan program tahfidz di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah 

didasarkan pada kerangka pembelajaran berkelanjutan yang menempatkan 

kualitas hafalan sebagai orientasi utama dalam keseluruhan proses 

pendidikan. Pendekatan ini tidak semata-mata diarahkan pada pencapaian 

target kuantitatif, tetapi menekankan pada penguasaan bacaan yang tepat, 

ketepatan tajwid, serta keberlangsungan hafalan dalam jangka panjang. 

Orientasi tersebut mencerminkan paradigma pembelajaran yang 

menempatkan kualitas internalisasi Al-Qur’an sebagai indikator utama 

keberhasilan tahfidz, bukan sekadar akumulasi jumlah hafalan. 

Secara konseptual, pelaksanaan program tahfidz disusun melalui 

tahapan pembelajaran yang sistematis dan saling berkaitan. Struktur 

pembelajaran ini dirancang untuk memastikan bahwa proses penambahan 

hafalan berjalan beriringan dengan penguatan hafalan yang telah diperoleh 



4763 
 

sebelumnya. Pola semacam ini menunjukkan adanya kesadaran pedagogis 

bahwa keberhasilan tahfidz tidak dapat dicapai melalui pendekatan parsial, 

melainkan melalui kesinambungan proses belajar yang terstruktur dan 

terkontrol. 

Dalam konteks implementasi, mekanisme pengawasan dan evaluasi 

menjadi bagian integral dari sistem pembelajaran. Evaluasi dilakukan secara 

berkala melalui kegiatan setoran hafalan dan muroja’ah yang berfungsi 

sebagai instrumen pemantauan perkembangan santri. Melalui mekanisme 

ini, guru tahfidz tidak hanya berperan sebagai penilai capaian belajar, tetapi 

juga sebagai fasilitator refleksi yang membantu santri mengenali kekuatan 

dan kelemahan dalam proses menghafal. Dengan demikian, evaluasi 

berfungsi sebagai alat penguatan kualitas pembelajaran, bukan sekadar 

pengukuran hasil. 

Selain aspek kognitif, pelaksanaan program tahfidz juga 

memperhatikan dimensi psikologis peserta didik. Pendekatan pembelajaran 

dirancang untuk menciptakan suasana yang kondusif, stabil secara 

emosional, dan mendukung keberlanjutan motivasi belajar. Lingkungan 

yang demikian memungkinkan santri menjalani proses menghafal dengan 

tingkat tekanan yang minimal, sehingga daya serap dan ketahanan hafalan 

dapat berkembang secara optimal. 

Pelaksanaan program tahfidz di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah 

mencerminkan suatu sistem pembelajaran yang terencana, terintegrasi, dan 

berorientasi pada kualitas. Program ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

penguasaan hafalan Al-Qur’an, tetapi juga sebagai wahana pembentukan 

karakter, kedisiplinan, dan tanggung jawab spiritual santri. Dengan 

demikian, tahfidz ditempatkan sebagai fondasi pembinaan kepribadian 

yang berkelanjutan dalam kerangka pendidikan Islam. 

 

2. Implementasi Metode Sabak 

a) Konsep dan Tujuan Metode Sabak 

Metode Sabak merupakan salah satu pendekatan dasar dalam 

pembelajaran tahfidz Al-Qur’an yang berorientasi pada pembentukan 

hafalan baru secara sistematis dan berkelanjutan. Secara konseptual, metode 

ini menempatkan proses penambahan hafalan sebagai tahap awal yang 

menentukan kualitas hafalan pada fase selanjutnya. Dalam konteks 

pendidikan Al-Qur’an, Sabak dipahami sebagai proses awal internalisasi 

ayat yang menuntut ketelitian, konsistensi, serta kesiapan mental peserta 

didik dalam menerima materi hafalan baru (Zawawie, 2011). 

Tujuan utama penerapan metode Sabak adalah membangun fondasi 

hafalan yang kuat, baik dari segi kelancaran, ketepatan tajwid, maupun 

ketahanan memori. Hafalan yang diperoleh melalui proses yang terstruktur 

diyakini mampu bertahan lebih lama dan memudahkan proses penguatan 

pada tahap berikutnya. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa kualitas 



4764 
 

hafalan sangat ditentukan oleh proses awal pembentukan memori, bukan 

semata oleh intensitas pengulangan (Mafluchah, 2016). 

Dalam perspektif pedagogis, metode Sabak juga berfungsi sebagai 

sarana pembentukan kesiapan belajar santri. Proses menghafal yang 

dilakukan secara bertahap melatih konsentrasi, kedisiplinan, dan tanggung 

jawab terhadap tugas yang diberikan. Dengan demikian, metode ini tidak 

hanya berorientasi pada capaian kognitif, tetapi juga pada pembentukan 

sikap belajar yang positif dan berkelanjutan. Pendekatan semacam ini 

selaras dengan prinsip pendidikan Islam yang menekankan keseimbangan 

antara aspek intelektual dan moral (Ahmad, 2013). 

Selain itu, penerapan metode Sabak turut berperan dalam 

membangun kesadaran santri terhadap pentingnya kualitas hafalan sejak 

tahap awal. Kesadaran ini menjadi landasan penting agar santri tidak hanya 

berorientasi pada kuantitas hafalan, tetapi juga mampu menjaga ketepatan 

bacaan dan konsistensi hafalan dalam jangka panjang. Oleh karena itu, 

metode Sabak memiliki posisi strategis dalam keseluruhan sistem 

pembelajaran tahfidz. 

b) Proses Pelaksanaan Metode Sabak 

Pelaksanaan metode Sabak di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah 

dilakukan melalui mekanisme yang terencana dan terstruktur. Proses ini 

diawali dengan penentuan target hafalan yang disesuaikan dengan 

kemampuan masing-masing santri, sehingga pembelajaran dapat 

berlangsung secara proporsional dan tidak menimbulkan beban berlebihan. 

Penyesuaian tersebut penting untuk menjaga keberlanjutan proses hafalan 

serta meminimalkan kejenuhan dalam belajar (Winaningsih, 2014). 

Dalam praktiknya, santri menyetorkan hafalan baru kepada guru 

tahfidz sesuai jadwal yang telah ditentukan. Setoran dilakukan dengan 

memperhatikan aspek makhārij al-ḥ urūf, tajwid, serta kelancaran bacaan. 

Guru tahfidz berperan aktif dalam memberikan koreksi langsung terhadap 

kesalahan bacaan agar tidak terbentuk pola hafalan yang keliru. Proses ini 

menunjukkan bahwa pembelajaran bersifat interaktif dan menempatkan 

guru sebagai fasilitator sekaligus pembimbing spiritual. 

Selain setoran hafalan, metode Sabak juga menekankan pentingnya 

pengulangan terarah sebelum santri melanjutkan ke materi berikutnya. 

Pengulangan ini bertujuan untuk memperkuat jejak memori dan 

memastikan hafalan tersimpan secara stabil dalam ingatan jangka panjang. 

Dalam perspektif psikologi belajar, penguatan melalui repetisi terkontrol 

merupakan strategi efektif dalam meningkatkan daya ingat dan ketahanan 

memori (Ahmad, 2013). 

Melalui mekanisme tersebut, proses pembelajaran tidak hanya 

berorientasi pada pencapaian target hafalan, tetapi juga pada kualitas 

internalisasi materi. Hal ini menunjukkan bahwa metode Sabak tidak 



4765 
 

bersifat mekanis, melainkan mengedepankan kesadaran belajar dan 

keterlibatan aktif santri dalam setiap tahap pembelajaran. 

c) Dampak Metode Sabak terhadap Hafalan Santri 

Penerapan metode Sabak memberikan dampak signifikan terhadap 

kualitas hafalan santri, terutama dalam aspek ketepatan bacaan dan 

kestabilan hafalan. Hafalan yang diperoleh melalui proses bertahap 

cenderung lebih terjaga dan tidak mudah hilang dibandingkan hafalan yang 

diperoleh secara tergesa-gesa. Hal ini menunjukkan bahwa metode Sabak 

berkontribusi positif terhadap pembentukan memori jangka panjang santri. 

Selain itu, metode ini juga berpengaruh terhadap peningkatan 

kedisiplinan dan tanggung jawab santri dalam menjalani proses tahfidz. 

Keteraturan dalam setoran dan pengulangan hafalan melatih santri untuk 

mengelola waktu serta menjaga komitmen belajar secara konsisten. Kondisi 

ini sejalan dengan temuan penelitian sebelumnya yang menyatakan bahwa 

konsistensi dalam pembelajaran tahfidz berpengaruh signifikan terhadap 

keberhasilan hafalan (Mafluchah, 2016). 

Dampak lain yang tampak adalah meningkatnya kepercayaan diri 

santri dalam membaca dan menyetorkan hafalan. Kepercayaan diri tersebut 

tumbuh seiring dengan meningkatnya kualitas hafalan dan berkurangnya 

kesalahan bacaan. Dengan demikian, metode Sabak tidak hanya berfungsi 

sebagai teknik hafalan, tetapi juga sebagai sarana pembinaan mental dan 

spiritual santri dalam proses mendekatkan diri kepada Al-Qur’an. 

Penerapan metode Sabak memberikan kontribusi nyata terhadap 

peningkatan kualitas hafalan santri, baik dari segi teknis maupun psikologis. 

Temuan ini menguatkan pandangan bahwa metode Sabak merupakan 

komponen fundamental dalam sistem pembelajaran tahfidz yang efektif dan 

berkelanjutan. 

 

3. Peranan Metode Sabki dalam Penguatan Hafalan 

a) Konsep Dasar Metode Sabki 

Metode Sabki merupakan salah satu tahapan fundamental dalam 

sistem pembelajaran tahfidz Al-Qur’an yang berfungsi untuk memperkuat 

hafalan yang telah diperoleh sebelumnya. Berbeda dengan Sabak yang 

berorientasi pada penambahan hafalan baru, Sabki menekankan proses 

pengulangan terstruktur sebagai sarana menjaga stabilitas dan ketahanan 

hafalan dalam memori jangka panjang. Dalam tradisi pendidikan Al-Qur’an, 

pengulangan merupakan prinsip utama yang telah lama dipraktikkan oleh 

para ulama dalam menjaga kemurnian hafalan (Az-Zarnuji, Ta‘līm al-

Muta‘allim). 

Secara konseptual, metode Sabki bertumpu pada pemahaman bahwa 

hafalan bersifat dinamis dan mudah mengalami degradasi apabila tidak 

dirawat secara berkelanjutan. Hal ini sejalan dengan pandangan ulama 

klasik yang menegaskan bahwa ilmu, termasuk hafalan Al-Qur’an, akan 



4766 
 

hilang apabila tidak dijaga dengan murāja‘ah yang konsisten. Imam Al-

Ghazali menegaskan bahwa pengulangan merupakan sarana utama untuk 

meneguhkan ilmu dalam hati, sebagaimana tubuh memerlukan makanan 

agar tetap hidup (Al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn). 

Dalam konteks pendidikan tahfidz, Sabki berfungsi sebagai 

mekanisme internalisasi yang memungkinkan santri memperkuat hubungan 

kognitif dan spiritual dengan ayat-ayat yang telah dihafalkan. Proses ini 

tidak hanya menekankan pengulangan verbal, tetapi juga pemahaman 

makna dan ketepatan bacaan. Oleh karena itu, Sabki berperan penting 

dalam menjaga kualitas hafalan agar tidak bersifat mekanis, melainkan 

hidup dan bermakna dalam kesadaran santri. 

Metode Sabki mencerminkan prinsip al-mudāwamah (kontinuitas) 

dalam pendidikan Islam. Prinsip ini menekankan bahwa keberhasilan 

belajar tidak ditentukan oleh intensitas sesaat, melainkan oleh konsistensi 

jangka panjang. Hal ini sejalan dengan pandangan Ibn Qayyim al-Jauziyyah 

yang menegaskan bahwa ilmu akan menetap dalam hati apabila terus 

diulang dan diamalkan secara berkesinambungan (Miftāḥ Dār al-Sa‘ādah). 

b) Implementasi Metode Sabki dalam Kegiatan Tahfidz 

Dalam praktiknya, metode Sabki di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah 

dilaksanakan melalui mekanisme pengulangan hafalan yang terjadwal dan 

terkontrol. Pengulangan ini dilakukan terhadap hafalan yang telah 

disetorkan sebelumnya, baik dalam jangka pendek maupun jangka 

menengah. Sistem ini dirancang untuk memastikan bahwa hafalan tidak 

hanya dikuasai secara sementara, tetapi benar-benar tertanam kuat dalam 

ingatan santri. 

Pelaksanaan Sabki dilakukan dengan bimbingan langsung dari guru 

tahfidz yang berperan sebagai pengawas sekaligus evaluator. Guru 

memberikan koreksi terhadap kesalahan bacaan, baik dari segi makhārij al-

ḥ urūf, tajwid, maupun kelancaran lafaz. Pendekatan ini sejalan dengan 

prinsip talqqī wa al-musāfaḥah dalam tradisi keilmuan Islam, yakni proses 

transmisi ilmu secara langsung antara guru dan murid untuk menjaga 

keautentikan bacaan (Al-Zarkasyi, Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān). 

Dalam implementasinya, Sabki tidak dilakukan secara seragam, 

melainkan disesuaikan dengan kemampuan masing-masing santri. 

Penyesuaian ini mencerminkan pendekatan pedagogis yang humanis, di 

mana perbedaan individu dihargai sebagai bagian dari dinamika 

pembelajaran. Pendekatan ini juga sejalan dengan teori pendidikan modern 

yang menekankan pentingnya diferensiasi pembelajaran guna 

mengoptimalkan potensi peserta didik (Slavin, 2018). 

Kegiatan Sabki tidak hanya berfungsi sebagai latihan hafalan, tetapi 

juga sebagai sarana evaluasi berkelanjutan. Melalui proses ini, guru dapat 

mengidentifikasi kelemahan santri secara lebih dini dan memberikan 



4767 
 

intervensi yang tepat. Dengan demikian, Sabki berperan sebagai instrumen 

pedagogis yang tidak hanya bersifat korektif, tetapi juga preventif dalam 

menjaga kualitas hafalan. 

c) Dampak Sabki terhadap Stabilitas Hafalan 

Penerapan metode Sabki memberikan dampak signifikan terhadap 

stabilitas hafalan santri, terutama dalam menjaga kesinambungan hafalan 

dalam jangka panjang. Hafalan yang diperkuat melalui pengulangan 

terstruktur terbukti lebih tahan terhadap lupa dan kesalahan bacaan. Hal ini 

sejalan dengan teori memori yang menyatakan bahwa pengulangan berkala 

memperkuat jejak memori dan meningkatkan retensi informasi (Baddeley, 

2012). 

Dari sisi afektif, metode Sabki juga berkontribusi dalam membentuk 

sikap disiplin dan tanggung jawab santri terhadap hafalannya. Rutinitas 

pengulangan mendorong santri untuk lebih sadar akan pentingnya menjaga 

amanah hafalan, sebagaimana ditegaskan dalam tradisi ulama bahwa Al-

Qur’an harus dijaga dengan kesungguhan dan adab yang tinggi (An-

Nawawi, At-Tibyān fī Ādāb Ḥamalat al-Qur’ān). 

Selain itu, penerapan Sabki juga berdampak pada peningkatan 

kepercayaan diri santri. Ketika hafalan terjaga dengan baik, santri 

menunjukkan keberanian dan ketenangan dalam menyetorkan hafalan di 

hadapan guru. Kondisi ini memperkuat kesiapan mental dan spiritual santri 

dalam menjalani proses tahfidz secara berkelanjutan. 

Metode Sabki terbukti memiliki peran strategis dalam menjaga 

stabilitas hafalan santri. Melalui pendekatan yang sistematis, berkelanjutan, 

dan berlandaskan nilai-nilai keilmuan Islam, metode ini mampu 

memperkuat kualitas hafalan sekaligus membentuk karakter disiplin dan 

tanggung jawab. Dengan demikian, Sabki menjadi salah satu pilar utama 

dalam sistem pembelajaran tahfidz yang efektif dan berkesinambungan. 

 

4. Peran Metode Manzil dalam Ketahanan Hafalan 

a) Konsep dan Fungsi Metode Manzil 

Metode Manzil merupakan tahapan lanjutan dalam sistem 

pembelajaran tahfidz yang berfungsi menjaga stabilitas hafalan dalam 

jangka panjang. Berbeda dengan metode Sabak yang berorientasi pada 

penambahan hafalan baru dan Sabki yang menekankan penguatan hafalan 

dekat, Manzil diarahkan pada pemeliharaan hafalan lama agar tetap terjaga 

kualitas dan kelancarannya. Dalam tradisi keilmuan Islam, pemeliharaan 

hafalan dipandang sebagai bagian esensial dari tanggung jawab seorang 

penghafal Al-Qur’an (Az-Zarnuji, 2019). 

Secara konseptual, metode Manzil bertumpu pada prinsip 

pengulangan berjangka panjang yang bertujuan menjaga kestabilan memori. 

Hafalan yang tidak terus diulang berpotensi mengalami degradasi seiring 

berjalannya waktu, terutama ketika perhatian santri terfokus pada 



4768 
 

penambahan hafalan baru. Oleh karena itu, Manzil berfungsi sebagai 

mekanisme kontrol yang memastikan bahwa hafalan lama tetap terpelihara 

secara konsisten (Al-Ghazali, 2011). 

Dalam perspektif pendidikan Islam, Manzil juga memiliki dimensi 

spiritual dan etis. Proses menjaga hafalan dipandang sebagai bentuk 

amanah terhadap kalam Allah, yang menuntut kesungguhan, kedisiplinan, 

dan keikhlasan. Hal ini sejalan dengan pandangan An-Nawawi yang 

menegaskan bahwa menjaga hafalan Al-Qur’an merupakan bagian dari 

adab seorang penuntut ilmu dan bentuk tanggung jawab moral terhadap 

ilmu yang telah diperoleh (An-Nawawi, 2015). 

Selain itu, metode Manzil turut berfungsi sebagai sarana evaluasi 

berkelanjutan terhadap kualitas hafalan santri. Melalui pengulangan 

terstruktur, guru dapat mengidentifikasi bagian-bagian hafalan yang mulai 

melemah dan segera melakukan penguatan. Dengan demikian, Manzil 

berperan sebagai instrumen preventif dalam menjaga konsistensi dan 

kualitas hafalan secara menyeluruh. 

b) Implementasi Metode Manzil 

Implementasi metode Manzil di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah 

dilakukan melalui sistem pengulangan hafalan yang terjadwal dan 

terorganisasi. Santri diwajibkan mengulang hafalan lama secara berkala, 

baik secara individu maupun dalam bimbingan langsung guru tahfidz. Pola 

ini bertujuan untuk memastikan bahwa hafalan tidak hanya tersimpan 

dalam ingatan jangka pendek, tetapi terinternalisasi secara berkelanjutan. 

Dalam pelaksanaannya, guru berperan sebagai pengontrol kualitas 

hafalan dengan memperhatikan aspek kelancaran, ketepatan bacaan, dan 

konsistensi hafalan. Proses ini sejalan dengan prinsip talqqī dalam tradisi 

keilmuan Islam, yakni transmisi ilmu secara langsung antara guru dan 

murid guna menjaga keautentikan bacaan Al-Qur’an (Al-Zarkasyi, 2006). 

Pendekatan ini memperkuat hubungan pedagogis antara guru dan santri, 

sekaligus memastikan validitas hafalan. 

Selain itu, metode Manzil dilaksanakan dengan mempertimbangkan 

kemampuan individual santri. Penyesuaian ini penting agar proses 

pembelajaran tidak bersifat memberatkan, namun tetap menantang dan 

mendorong perkembangan kemampuan hafalan. Pendekatan diferensiatif 

ini sejalan dengan prinsip pendidikan modern yang menekankan 

pentingnya memperhatikan karakteristik peserta didik (Slavin, 2018). 

Melalui pelaksanaan yang terstruktur dan berkelanjutan, metode 

Manzil berfungsi sebagai penguat sistem tahfidz secara keseluruhan. 

Metode ini tidak hanya menjaga hafalan yang telah diperoleh, tetapi juga 

menyiapkan santri untuk menerima hafalan baru dengan kondisi mental 

dan kognitif yang lebih stabil. 

 



4769 
 

 

c) Dampak Metode Manzil terhadap Ketahanan Hafalan 

Penerapan metode Manzil memberikan dampak signifikan terhadap 

ketahanan hafalan santri. Hafalan yang secara rutin diulang menunjukkan 

tingkat stabilitas yang lebih tinggi dibandingkan hafalan yang jarang 

direview. Hal ini sejalan dengan teori memori yang menyatakan bahwa 

pengulangan terdistribusi mampu memperkuat daya simpan informasi 

dalam jangka panjang (Baddeley, 2012). 

Dari sisi afektif, metode Manzil turut membentuk sikap disiplin dan 

rasa tanggung jawab terhadap hafalan yang dimiliki. Santri menjadi lebih 

sadar bahwa menjaga hafalan merupakan bagian dari amanah keilmuan 

yang harus dijaga secara konsisten. Kesadaran ini sejalan dengan pandangan 

ulama bahwa keberkahan ilmu sangat bergantung pada kesungguhan dalam 

menjaganya (Ibn Qayyim al-Jauziyyah, 2010). 

Penerapan Manzil juga berdampak pada peningkatan kepercayaan 

diri santri. Hafalan yang terjaga dengan baik mendorong munculnya rasa 

tenang dan kesiapan dalam mengikuti kegiatan tahfidz, baik dalam setoran 

harian maupun evaluasi berkala. Kondisi ini memperkuat stabilitas 

emosional santri dalam menjalani proses pembelajaran Al-Qur’an. 

Metode Manzil berperan strategis dalam menjaga ketahanan hafalan 

santri secara berkelanjutan. Melalui pendekatan yang sistematis, bernilai 

spiritual, dan berbasis pedagogi, metode ini menjadi pilar penting dalam 

sistem pembelajaran tahfidz yang holistik dan berorientasi pada kualitas 

jangka panjang. 

 

5. Integrasi Ketiga Metode dalam Sistem Pembelajaran Tahfidz 

a) Pola Integrasi Sabak, Sabki, dan Manzil 

Integrasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil merupakan suatu 

konstruksi sistem pembelajaran tahfidz yang bersifat holistik dan 

berkelanjutan. Ketiga metode tersebut tidak berdiri secara terpisah, 

melainkan membentuk satu kesatuan proses yang saling melengkapi dalam 

menjaga kesinambungan hafalan Al-Qur’an. Integrasi ini menunjukkan 

bahwa pembelajaran tahfidz tidak dapat dipahami sebagai aktivitas parsial, 

melainkan sebagai rangkaian proses pedagogis yang saling terhubung dan 

berkesinambungan. 

Dalam kerangka implementasinya, metode Sabak berfungsi sebagai 

tahap awal pembentukan hafalan baru, Sabki berperan dalam memperkuat 

hafalan yang telah diperoleh, sementara Manzil berfungsi menjaga 

kestabilan hafalan dalam jangka panjang. Pola ini mencerminkan prinsip 

pembelajaran berkelanjutan yang menempatkan kesinambungan sebagai 

elemen utama dalam keberhasilan pendidikan tahfidz. Pandangan ini 

sejalan dengan pemikiran para ulama yang menegaskan bahwa hafalan Al-



4770 
 

Qur’an tidak cukup hanya diperoleh, tetapi harus terus dijaga melalui 

pengulangan yang terstruktur (Az-Zarnuji, 2019). 

Secara pedagogis, integrasi ketiga metode tersebut membentuk sistem 

pembelajaran yang seimbang antara aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotorik. Santri tidak hanya dituntut untuk menguasai hafalan secara 

teknis, tetapi juga dibimbing untuk menumbuhkan kedisiplinan, tanggung 

jawab, dan kesadaran spiritual dalam proses pembelajaran. Pendekatan ini 

sejalan dengan konsep pendidikan Islam yang menekankan keterpaduan 

antara ilmu, amal, dan akhlak sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan 

(Al-Ghazali, 2011). 

Integrasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil memungkinkan 

terwujudnya sistem pembelajaran yang adaptif dan kontekstual. Setiap 

metode dapat disesuaikan dengan kondisi, kemampuan, serta 

perkembangan santri, sehingga proses pembelajaran tidak bersifat kaku. 

Fleksibilitas ini berperan penting dalam menjaga motivasi belajar dan 

mencegah kejenuhan dalam proses menghafal Al-Qur’an. 

b) Dampak Integrasi terhadap Kualitas Pembelajaran 

Penerapan integrasi ketiga metode tersebut memberikan dampak 

signifikan terhadap peningkatan kualitas pembelajaran tahfidz. Salah satu 

dampak utamanya terlihat pada meningkatnya stabilitas hafalan santri, baik 

dari segi kelancaran maupun ketepatan bacaan. Hafalan yang diperoleh 

melalui sistem yang terstruktur dan berkesinambungan cenderung lebih 

kuat dan bertahan dalam jangka waktu yang lebih panjang. 

Selain itu, integrasi metode juga berkontribusi terhadap peningkatan 

kualitas proses pembelajaran secara keseluruhan. Santri tidak hanya 

berorientasi pada pencapaian target hafalan, tetapi juga memahami 

pentingnya proses penguatan dan pemeliharaan hafalan sebagai bagian 

integral dari pembelajaran. Hal ini sejalan dengan teori pembelajaran 

bermakna yang menekankan keterkaitan antara pengalaman belajar baru 

dengan struktur pengetahuan yang telah dimiliki sebelumnya (Ausubel, 

2000). 

Dari sisi psikologis, penerapan sistem pembelajaran yang terintegrasi 

mampu menciptakan suasana belajar yang lebih stabil dan kondusif. Santri 

cenderung memiliki tingkat kecemasan yang lebih rendah karena setiap 

tahapan pembelajaran memiliki tujuan dan pola yang jelas. Kondisi ini 

mendukung terbentuknya motivasi intrinsik dalam menghafal Al-Qur’an, 

sebagaimana ditegaskan dalam kajian psikologi pendidikan bahwa struktur 

pembelajaran yang jelas dapat meningkatkan keberlangsungan dan kualitas 

proses belajar (Slavin, 2018). 

Integrasi metode juga memperkuat peran guru sebagai fasilitator dan 

pembimbing dalam proses pembelajaran. Guru tidak hanya berfungsi 

sebagai evaluator hafalan, tetapi juga sebagai pendamping yang 



4771 
 

mengarahkan perkembangan akademik dan spiritual santri secara 

berkelanjutan. Dengan demikian, hubungan pedagogis yang terbentuk 

menjadi lebih bermakna dan berorientasi pada pembinaan jangka panjang. 

 

 

KESIMPULAN 

 

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa pembelajaran 

tahfidz di Pesantren Nuur Ar Radhiyyah dilaksanakan melalui sistem yang 

terstruktur dan berkelanjutan dengan mengintegrasikan metode Sabak, Sabki, dan 

Manzil. Ketiga metode tersebut membentuk satu kesatuan yang saling melengkapi 

dalam proses pembelajaran, mulai dari pembentukan hafalan baru, penguatan 

hafalan, hingga pemeliharaan hafalan jangka panjang. Integrasi metode ini 

menunjukkan bahwa keberhasilan tahfidz tidak hanya ditentukan oleh kuantitas 

hafalan, tetapi juga oleh kualitas proses pembelajaran yang sistematis dan 

berkesinambungan. 

Penerapan metode Sabak berperan penting dalam membangun fondasi 

hafalan yang kuat, sementara metode Sabki berfungsi memperkokoh hafalan 

melalui pengulangan terarah dan terkontrol. Selanjutnya, metode Manzil berperan 

menjaga stabilitas hafalan agar tetap terpelihara dalam jangka panjang. Sinergi 

ketiga metode tersebut tidak hanya berdampak pada peningkatan kualitas hafalan 

santri, tetapi juga berkontribusi terhadap pembentukan kedisiplinan, tanggung 

jawab, dan kesadaran spiritual dalam proses pembelajaran Al-Qur’an. Dengan 

demikian, pembelajaran tahfidz tidak semata berorientasi pada capaian kognitif, 

tetapi juga menyentuh dimensi afektif dan spiritual peserta didik. 

Secara keseluruhan, integrasi metode Sabak, Sabki, dan Manzil dapat 

dipandang sebagai model pembelajaran tahfidz yang efektif, adaptif, dan relevan 

dengan kebutuhan pendidikan Al-Qur’an kontemporer. Model ini berpotensi untuk 

dikembangkan dan diterapkan pada lembaga pendidikan Islam lainnya dengan 

tetap mempertimbangkan konteks dan karakteristik masing-masing lembaga. 

Dengan demikian, pembelajaran tahfidz tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

penguasaan hafalan, tetapi juga sebagai media pembentukan karakter dan 

penguatan nilai-nilai keislaman secara berkelanjutan.. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4772 
 

REFERENSI 

 

Ahmad, A. (2013). Pendidikan Islam: Paradigma, Metodologi, dan Aplikasi. Bandung: 

Remaja Rosdakarya. 

Al-Ghazali, A. H. (2011). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

Al-Zarnuji, B. (2019). Ta‘līm al-Muta‘allim Ṭarīq at-Ta‘allum. Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Zarkasyi, B. M. (2006). Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

An-Nawawi, Y. S. (2015). At-Tibyān fī Ādāb Ḥamalat al-Qur’ān. Kairo: Dār al-Ḥadīth. 

Ausubel, D. P. (2000). The Acquisition and Retention of Knowledge: A Cognitive View. 

Dordrecht: Springer. 

Baddeley, A. (2012). Working Memory: Theories, Models, and Controversies. Annual 

Review of Psychology, 63, 1–29. 

Ibn Khaldun, A. R. (2005). Muqaddimah Ibn Khaldūn. Beirut: Dār al-Fikr. 

Ibn Qayyim al-Jauziyyah. (2010). Miftāḥ Dār al-Sa‘ādah. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Mafluchah, N. (2016). Strategi Pembelajaran Tahfidz Al-Qur’an di Lembaga Pendidikan 

Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Slavin, R. E. (2018). Educational Psychology: Theory and Practice. Boston: Pearson 

Education. 

Winaningsih, S. (2014). Manajemen Pembelajaran Tahfidz Al-Qur’an. Bandung: 

Alfabeta. 

 

 

 

 

 

 


