
4904 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  
 

Alqur’an, Sunnah, Ijma' dan Qiyas (Analogi) Sebagai Sumber dan Dalil 
Hukum 

 
 

Saifuddin1, Mhd. Syahnan2, M. Amar Adly3 
 

1 ,2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
 

Email: saifuddin.aw@gmail.com1, mhdsyahnan@uinsu.ac.id2, amaradly@uinsu.ac.id3 
 
 

ABSTRAK 
Artikel ini membahas sumber-sumber hukum Islam beserta kedudukannya sebagai dalil dalam 
penetapan hukum syariat. Pembahasan diawali dengan Al-Qur’an sebagai sumber hukum 
utama, meliputi pengertian Al-Qur’an serta konsep qath’i dan zanni dalam aspek dalalah dan 
wurud yang berimplikasi langsung terhadap kepastian dan fleksibilitas hukum Islam. 
Selanjutnya, artikel menguraikan Sunnah sebagai sumber hukum kedua dengan menyoroti 
kategori-kategori sunnah, kekuatan hukumnya, kehujjahan Sunnah, serta fungsinya dalam 
menjelaskan, merinci, dan membatasi ketentuan Al-Qur’an. Pembahasan dilanjutkan dengan 
ijma sebagai sumber hukum kolektif umat, yang mencakup syarat dan rukun terbentuknya ijma 
serta otoritas hukumnya dalam sistem hukum Islam. Terakhir, artikel membahas qiyas sebagai 
metode analogi hukum, dengan penekanan pada perbedaan konsep ‘illat, sebab, dan hikmah 
hukum serta kekuatan qiyas sebagai dalil dalam menjawab persoalan-persoalan hukum 
kontemporer. Melalui kajian ini, artikel bertujuan memberikan pemahaman komprehensif dan 
sistematis mengenai hierarki, fungsi, dan relevansi sumber-sumber hukum Islam dalam 
pengembangan hukum Islam yang responsif terhadap dinamika zaman. 
Kata Kunci: Sumber Hukum Islam; Al-Qur’an; Sunnah; Ushul Fiqh 

 
ABSTRACT 

This article examines the sources of Islamic law and their position as evidence in establishing Sharia law. 
The discussion begins with the Qur'an as the primary source of law, encompassing the meaning of the 
Qur'an and the concepts of qath'i and zanni in terms of dalalah and wurud, which have direct implications 
for the certainty and flexibility of Islamic law. Next, the article elaborates on the Sunnah as a secondary 
source of law, highlighting the categories of Sunnah, its legal force, the evidence for Sunnah, and its 
function in explaining, detailing, and limiting the provisions of the Qur'an. The discussion continues with 
ijma as a collective source of law for the ummah, covering the conditions and pillars for the formation of 
ijma and its legal authority within the Islamic legal system. Finally, the article discusses qiyas as a method 
of legal analogy, emphasizing the differences in the concepts of illat, causes, and wisdom of law, as well as 
the power of qiyas as evidence in addressing contemporary legal issues. Through this study, this article 
aims to provide a comprehensive and systematic understanding of the hierarchy, function, and relevance of 
Islamic legal sources in the development of Islamic law that is responsive to the dynamics of the times. 
Keywords: Sources of Islamic Law; Qur'an; Sunnah; Usul Fiqh 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:saifuddin.aw@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:3amaradly@uinsu.ac.id


4905 

 

PENDAHULUAN 
Hukum Islam bersumber dari wahyu Allah SWT dan disusun melalui metodologi 

yang sistematis dalam kajian ushul fiqh. Al-Qur’an sebagai sumber hukum utama 
memiliki kedudukan yang bersifat absolut dan otoritatif, namun tidak seluruh nashnya 
menunjukkan hukum dengan tingkat kejelasan yang sama. (Janwar et al., 2024) Oleh 
karena itu, para ulama membedakan antara dalil yang bersifat qath’i dan zhanni, baik 
dari segi keberadaan (wurud) maupun penunjukan maknanya (dalalah), yang 
berimplikasi langsung terhadap kepastian hukum dan ruang ijtihad. Selain Al-Qur’an, 
Sunnah Nabi SAW berfungsi sebagai penjelas dan penguat ketentuan hukum, sementara 
ijma’ dan qiyas berperan sebagai metode penetapan hukum dalam menghadapi 
persoalan-persoalan baru yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam nash. Pemahaman 
yang tepat terhadap sumber dan dalil hukum Islam menjadi penting agar tidak terjadi 
kekeliruan dalam memandang wilayah hukum yang bersifat pasti dan wilayah yang 
terbuka bagi perbedaan pendapat. Artikel ini membahas Al-Qur’an sebagai sumber dan 
dalil hukum Islam dengan fokus pada pengertian Al-Qur’an serta konsep qath’i dan 
zhanni, disertai pembahasan singkat mengenai peran Sunnah, ijma’, dan qiyas dalam 
struktur hukum Islam. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). (Jamaluddin et al., 2025) Data diperoleh melalui 
penelaahan sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan kajian ushul fiqh, 
seperti Al-Qur’an, kitab-kitab ushul fiqh klasik dan kontemporer, serta buku ajar dan 
artikel ilmiah yang membahas konsep qath’i dan zhanni dalam penetapan hukum Islam. 
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara 
mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menganalisis nash serta pendapat para ulama 
terkait sumber dan dalil hukum Islam. Analisis data menggunakan metode deskriptif-
analitis, yaitu dengan mendeskripsikan konsep-konsep dasar kemudian 
menganalisisnya secara sistematis dan argumentatif untuk memperoleh pemahaman 
yang komprehensif mengenai kedudukan Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, dan qiyas dalam 
struktur hukum Islam. 

 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Pengertian Al-Qur’an 

Secara etimologis, kata al-Qur’an berasal dari kata qara’a yang berarti bacaan. 
Adapun secara terminologis, para ulama ushul fiqh memberikan definisi yang beragam, 
namun saling melengkapi. (Ahmad, 2024) Definisi Al-Qur’an yang dianggap paling 
komprehensif menyebutkan bahwa Al-Qur’an adalah kalam Allah yang mengandung 
mukjizat, diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW dalam bahasa Arab, diriwayatkan 
secara mutawatir, tertulis dalam mushaf, membacanya bernilai ibadah, diawali dengan 
Surah al-Fatihah dan diakhiri dengan Surah an-Nas. 

Al-Qur’an merupakan kitab suci yang memuat wahyu Allah SWT yang 
disampaikan melalui Malaikat Jibril kepada Nabi Muhammad SAW selama kurang lebih 
22 tahun, 2 bulan, dan 22 hari. Wahyu tersebut diturunkan secara bertahap, dimulai di 
Makkah dan disempurnakan di Madinah. Di dalam Al-Qur’an termuat berbagai 
ketentuan hukum, termasuk hukum-hukum umat terdahulu yang diakui dan ditegaskan 



4906 

kembali sebagai pedoman bagi umat manusia sepanjang masa.² Dengan demikian, Al-
Qur’an menempati posisi tertinggi sebagai sumber hukum Islam yang bersifat 
fundamental dan otoritatif. 

 
2. Konsep Qath’i dalam Al-Qur’an 

Seluruh nash Al-Qur’an bersifat qath’i ditinjau dari segi keberadaannya (qath’i al-
wurud), karena secara pasti diyakini berasal dari Allah SWT. Namun, dari segi 
penunjukannya terhadap hukum (dalalah), nash Al-Qur’an terbagi menjadi dua 
kategori, yaitu qath’i al-dalalah dan zhanni al-dalalah. (Aziba et al., 2025) Nash yang 
qath’i al-dalalah adalah nash yang menunjukkan makna tertentu secara tegas, jelas, dan 
tidak membuka kemungkinan penafsiran lain. 

Syekh Abdul Wahhab Khallaf mendefinisikan qath’i al-dalalah sebagai lafal atau 
kalimat yang menunjukkan satu makna tertentu dan tidak mengandung kemungkinan 
makna lain.⁴ Contoh dalil yang bersifat qath’i adalah pernyataan tentang keesaan Allah 
(Allah Ahad), karena kata “satu” tidak dapat dipahami dengan makna selain keesaan 
mutlak.⁵ Demikian pula nash-nash yang berkaitan dengan ketentuan bagian warisan dan 
hudud, yang menggunakan lafal bilangan secara tegas dan pasti. 

Dalil-dalil qath’i menetapkan hukum yang bersifat final dan tidak dapat 
diperselisihkan, seperti kewajiban shalat lima waktu, jumlah rakaat shalat, kewajiban 
puasa Ramadan, kewajiban zakat bagi yang memenuhi syarat, dan kewajiban haji bagi 
yang mampu. (Syahnan & Mukhsin, 2025)  Lafal-lafal bilangan dalam Al-Qur’an, seperti 
dalam masalah waris, kafarat, dan hudud, menunjukkan kepastian hukum yang tidak 
membuka ruang perbedaan pendapat. Sebagai contoh, firman Allah SWT dalam Surah 
al-Mujadalah ayat 4 menjelaskan kafarat zihar berupa puasa dua bulan berturut-turut 
atau memberi makan enam puluh orang miskin. Lafal “dua bulan” dan “enam puluh 
orang miskin” merupakan lafal qath’i yang hanya memiliki satu makna dan tidak dapat 
ditakwilkan. Oleh karena itu, hukum yang ditetapkan dalam ayat tersebut bersifat pasti 
dan mengikat. 

Dalil qath’i terbagi menjadi dua, yaitu: (1) qath’i al-wurud, yakni dalil yang secara 
pasti berasal dari Allah atau Rasul-Nya, seperti Al-Qur’an dan hadis mutawatir; dan (2) 
qath’i al-dalalah, yaitu dalil yang menunjukkan makna hukum secara tegas tanpa 
kemungkinan penafsiran lain. Namun demikian, Imam asy-Syatibi menegaskan bahwa 
dalil yang berdiri sendiri sangat jarang bersifat qath’i al-dalalah. Kepastian makna suatu 
dalil baru dapat diperoleh apabila didukung oleh sejumlah dalil lain yang saling 
menguatkan melalui metode induksi (istiqra’). Misalnya, perintah mendirikan shalat 
dalam Al-Qur’an secara tekstual belum sepenuhnya menunjukkan kewajiban shalat lima 
waktu, karena kata shalat secara bahasa berarti doa. Akan tetapi, melalui penguatan dari 
Sunnah Nabi, praktik para sahabat, dan dalil-dalil lain, barulah kewajiban shalat lima 
waktu dapat dipastikan secara qath’i. (Marpaung & Adly, 2022) 

 
3. Konsep Zhanni dalam Al-Qur’an 

Berbeda dengan dalil qath’i, dalil zhanni adalah dalil yang penunjukannya 
terhadap hukum belum bersifat pasti dan masih membuka kemungkinan penafsiran lain. 
Ketika suatu permasalahan hukum tidak memiliki dalil yang tegas dan pasti, baik dalam 
Al-Qur’an maupun Sunnah, maka perbedaan pendapat di kalangan ulama menjadi 
sesuatu yang tidak terhindarkan. (Suryani et al., 2024) Perbedaan ini telah terjadi sejak 
masa sahabat dan terus berlanjut hingga generasi berikutnya, seiring dengan munculnya 
persoalan-persoalan hukum baru. 



4907 

 
Zhanni al-dalalah menurut Abdul Wahhab Khallaf adalah lafal atau kalimat yang 

menunjukkan suatu makna, tetapi masih memungkinkan adanya makna lain. Oleh 
karena itu, dalil-dalil zhanni menjadi wilayah ijtihad para mujtahid, yang menggunakan 
kemampuan intelektual dan metodologisnya untuk menetapkan hukum syariat. Dalil 
zhanni terbagi menjadi dua jenis, yaitu: (1) zhanni al-wurud, yakni dalil yang belum pasti 
berasal dari Nabi SAW, seperti hadis ahad; dan (2) zhanni al-dalalah, yaitu dalil yang 
lafalnya mengandung lebih dari satu kemungkinan makna. 

Contoh zhanni al-dalalah terdapat dalam Surah al-Baqarah ayat 228 yang 
menggunakan kata quru’ dalam penentuan masa iddah wanita yang ditalak. Kata quru’ 
memiliki dua makna, yaitu masa suci dan masa haid.¹² Perbedaan makna ini berimplikasi 
pada perbedaan penentuan masa iddah, sehingga para ulama berbeda pendapat dalam 
menetapkan hukumnya. Demikian pula lafal shalat yang secara bahasa berarti doa, 
namun secara istilah merujuk pada ibadah tertentu dengan rukun dan syarat yang telah 
ditetapkan. Untuk memastikan makna yang dimaksud oleh syariat, diperlukan dalil-
dalil pendukung dari Sunnah dan praktik Nabi SAW.¹³ Dengan demikian, dalil-dalil 
zhanni memberikan ruang dinamis bagi pengembangan hukum Islam melalui 
mekanisme ijtihad, sekaligus menjadi bukti fleksibilitas hukum Islam dalam menjawab 
tantangan zaman. 

 
Kategori Sunnah 
1. Sunnah Qauliyah 

Sunnah qauliyah adalah segala perkataan atau ucapan Nabi Muhammad SAW 
yang berisi tuntunan dan petunjuk syariat, baik dalam bentuk perintah, larangan, 
anjuran, maupun pernyataan. (Syahnan & Matsum, 2023) Contohnya adalah sabda Nabi 
SAW: “Tidak sah salat seseorang yang tidak membaca surat al-Fatihah” (HR. Bukhari 
dan Muslim). Hadis-hadis qauliyah memiliki kedudukan yang sangat kuat karena secara 
langsung menunjukkan kehendak Nabi SAW. 

 
2. Sunnah Fi‘liyah 

Sunnah fi‘liyah adalah segala perbuatan Nabi Muhammad SAW yang 
diriwayatkan oleh para sahabat, terutama yang berkaitan dengan tata cara ibadah dan 
muamalah. Contohnya adalah praktik shalat malam Nabi SAW yang diriwayatkan 
dalam hadis Bukhari. Sunnah fi‘liyah berfungsi sebagai contoh konkret penerapan ajaran 
Islam. 
 
3. Sunnah Taqririyah 

Sunnah taqririyah adalah ketetapan Nabi SAW terhadap perbuatan para sahabat 
yang beliau ketahui namun tidak beliau larang atau ingkari. Sikap diam Nabi SAW 
menunjukkan persetujuan secara implisit. Contohnya adalah peristiwa tayamum dua 
orang sahabat yang kemudian dibiarkan oleh Nabi SAW. 
 
4. Sunnah Hammiyah 

Sunnah hammiyah adalah sesuatu yang diniatkan atau dikehendaki Nabi SAW 
untuk dilakukan, tetapi belum sempat dilaksanakan. Contohnya adalah niat Nabi SAW 
untuk berpuasa pada tanggal 9 Muharram (Tasu‘a) pada tahun berikutnya, yang tidak 
terlaksana karena beliau wafat. 
 



4908 

Kekuatan Hukum Sunnah 
Jumhur ulama sepakat bahwa sunnah merupakan sumber hukum Islam kedua 

setelah al-Qur’an. Kedudukan sunnah adalah sebagai penjelas, penafsir, dan pelengkap 
al-Qur’an. Kewajiban menaati Rasulullah SAW ditegaskan dalam al-Qur’an, antara lain 
dalam QS. al-Nisa’ (4): 59 dan 80, yang menyatakan bahwa ketaatan kepada Rasul sama 
dengan ketaatan kepada Allah. Selain itu, hadis dialog antara Nabi SAW dan Mu‘az bin 
Jabal ketika diutus ke Yaman menunjukkan urutan sumber hukum: al-Qur’an, sunnah, 
kemudian ijtihad. Hal ini memperkuat legitimasi sunnah sebagai dalil hukum yang 
mengikat umat Islam. 
 
Kehujjahan Sunnah 

Kehujjahan sunnah didasarkan pada beberapa argumentasi utama: (1) perintah al-
Qur’an untuk menaati Rasulullah SAW; (2) perintah Nabi SAW agar umat Islam 
berpegang teguh pada sunnahnya; (3) praktik para sahabat yang selalu merujuk kepada 
sunnah ketika tidak menemukan ketentuan dalam al-Qur’an, yang menunjukkan adanya 
ijma‘ sahabat; dan (4) kebutuhan akan penjelasan otoritatif terhadap ayat-ayat al-Qur’an 
yang bersifat global. 
 
Fungsi Sunnah terhadap al-Qur’an 

Secara umum, sunnah berfungsi sebagai bayan (penjelas) terhadap al-Qur’an. 
Fungsi tersebut meliputi beberapa bentuk berikut: 
Bayan Tafshil, yaitu sunnah merinci ketentuan al-Qur’an yang masih bersifat global, 
seperti tata cara shalat, zakat, dan haji.  Bayan Takhshish, yaitu sunnah mengkhususkan 
ketentuan al-Qur’an yang bersifat umum, seperti pengkhususan wanita-wanita yang 
haram dinikahi dalam konteks poligami. Bayan Ta‘yīn, yaitu sunnah menentukan makna 
yang dimaksud dari lafaz al-Qur’an yang memiliki kemungkinan makna ganda, seperti 
penjelasan makna qurū’ dalam QS. al-Baqarah: 228. 

Bayan Nasakh, yaitu sunnah menghapus ketentuan hukum tertentu. Namun, 
fungsi ini diperselisihkan ulama; Imam al-Syafi‘i berpendapat bahwa al-Qur’an tidak 
dapat dinasakh oleh sunnah. Selain itu, sunnah juga berfungsi menguatkan ketentuan al-
Qur’an dan menetapkan hukum baru yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam al-
Qur’an, seperti larangan memakan binatang buas bertaring. 
 
Ijma’ sebagai Sumber dan Dalil Hukum 

Pembahasan tentang ijma’ dimaksudkan sebagai kelanjutan logis dari 
pembahasan al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber hukum Islam. Hal ini karena tidak 
seluruh persoalan hukum dijelaskan secara rinci dalam nash, sehingga diperlukan 
mekanisme penetapan hukum yang disepakati para mujtahid. Dalam konteks inilah 
ijma’ memiliki posisi strategis sebagai sumber hukum yang berfungsi menjaga 
konsistensi, otoritas, dan keseragaman hukum Islam setelah wafatnya Rasulullah SAW. 
Ijma’ juga mencerminkan dimensi kolektif dalam penetapan hukum Islam. Hukum tidak 
hanya dipahami sebagai hasil penalaran individual, melainkan sebagai produk ijtihad 
bersama yang mempertimbangkan kemaslahatan umat dan kesinambungan ajaran 
Islam. Oleh karena itu, ijma’ berperan penting dalam menjaga stabilitas hukum dan 
mencegah terjadinya kekacauan akibat perbedaan pendapat yang tidak terkendali. 
 
 
 



4909 

Pengertian Ijma’ 
Secara etimologis, ijma’ berarti kebulatan tekad atau kesepakatan terhadap suatu 

persoalan. Dalam terminologi ushul fiqh, ijma’ didefinisikan sebagai kesepakatan 
seluruh mujtahid dari kalangan umat Islam pada suatu masa setelah wafatnya 
Rasulullah SAW terhadap hukum syara’ atas suatu peristiwa tertentu. Definisi ini 
menunjukkan bahwa ijma’ merupakan produk ijtihad kolektif para mujtahid yang terjadi 
setelah masa kenabian, karena pada masa Rasulullah SAW segala persoalan hukum 
langsung dikembalikan kepada beliau sebagai pemegang otoritas wahyu. Dengan 
demikian, apabila terjadi suatu peristiwa hukum dan para mujtahid melakukan ijtihad 
secara independen, lalu menghasilkan kesimpulan hukum yang sama, maka 
kesepakatan tersebut disebut sebagai ijma’. Ijma’ tidak mungkin terjadi pada masa 
Rasulullah SAW karena keberadaan beliau menutup kemungkinan perbedaan otoritas 
hukum di kalangan umat Islam. Definisi ini sekaligus menegaskan bahwa ijma’ bukanlah 
sekadar kesepakatan mayoritas, melainkan kesepakatan menyeluruh para mujtahid 
yang memenuhi kualifikasi ilmiah tertentu. Oleh sebab itu, ijma’ memiliki bobot 
epistemologis yang tinggi dalam bangunan hukum Islam. 
 
Syarat-Syarat Ijma’ 

Para ulama ushul fiqh menetapkan sejumlah syarat agar suatu kesepakatan dapat 
disebut sebagai ijma’. Syarat-syarat tersebut antara lain: (1) pihak-pihak yang bersepakat 
adalah para mujtahid, (2) kesepakatan mencakup seluruh mujtahid yang ada pada masa 
tersebut, (3) ijma’ terjadi setelah wafatnya Rasulullah SAW, dan (4) kesepakatan itu 
berkaitan dengan hukum syara’. Wahbah az-Zuhaili menegaskan bahwa mujtahid yang 
terlibat dalam ijma’ harus memenuhi syarat ijtihad, bersifat adil, serta menjauhkan diri 
dari bid‘ah. Jumhur ulama sepakat bahwa ahli bid‘ah tidak termasuk dalam kategori 
mujtahid yang pendapatnya dapat diperhitungkan dalam ijma’. Oleh karena itu, jika 
terdapat satu saja mujtahid yang menyelisihi suatu kesepakatan, maka kesepakatan 
tersebut belum dapat disebut sebagai ijma’ yang sah. 

Dalam konteks ini, penting untuk memahami makna mujtahid. Mujtahid adalah 
ulama yang memiliki kemampuan istinbath hukum dari dalil-dalil syar‘i dengan 
penguasaan mendalam terhadap al-Qur’an, hadis, ushul fiqh, maqashid al-syari‘ah, serta 
ilmu bahasa Arab. Persyaratan yang berat ini menyebabkan jumlah mujtahid pada setiap 
masa sangat terbatas, sehingga terjadinya ijma’ merupakan peristiwa ilmiah yang tidak 
mudah dan tidak sering terjadi. Ditinjau dari tingkatannya, mujtahid terbagi menjadi 
tiga, yaitu mujtahid mutlak, mujtahid muntasib, dan mujtahid muqayyad. Mujtahid 
mutlak memiliki otoritas penuh dalam berijtihad tanpa terikat mazhab, sedangkan 
mujtahid muntasib dan mujtahid muqayyad memiliki keterikatan metodologis dengan 
mazhab tertentu. Kesepakatan orang awam atau ulama yang belum mencapai derajat 
mujtahid tidak dapat dikategorikan sebagai ijma’, meskipun jumlah mereka sangat 
banyak. 
 
Rukun Ijma’ 

Rukun ijma’ merupakan unsur-unsur pokok yang harus terpenuhi agar ijma’ 
dianggap sah. Pertama, pada masa terjadinya peristiwa harus terdapat lebih dari satu 
mujtahid. Kedua, seluruh mujtahid tersebut sepakat terhadap hukum suatu persoalan 
tanpa pengecualian berdasarkan wilayah, bangsa, atau golongan. Ketiga, kesepakatan 
itu dicapai setelah masing-masing mujtahid menyampaikan pendapat ijtihadnya secara 
jelas dan terbuka. Rukun-rukun ini menegaskan bahwa ijma’ menuntut transparansi dan 



4910 

kejelasan sikap para mujtahid. Kesepakatan yang bersifat samar, tersembunyi, atau 
hanya didasarkan pada dugaan tidak dapat dikategorikan sebagai ijma’. Apabila seluruh 
rukun ini terpenuhi, maka ijma’ dianggap telah terjadi dan hasilnya menjadi hukum 
syara’ yang mengikat serta wajib diikuti oleh seluruh umat Islam. 
 
Kehujjahan Ijma’ 

Mayoritas ulama ushul fiqh berpendapat bahwa ijma’ merupakan dalil hukum 
yang sah dan memiliki kekuatan mengikat. Kehujjahan ijma’ didasarkan pada dalil al-
Qur’an, hadis, dan praktik para sahabat. Al-Qur’an surat al-Nisa’ (4): 115 mengancam 
orang yang mengikuti jalan selain jalan orang-orang mukmin, yang menunjukkan 
kewajiban mengikuti kesepakatan kaum mukminin. Selain itu, hadis Nabi SAW yang 
diriwayatkan oleh al-Tirmidzi menyatakan bahwa Allah tidak akan mengumpulkan 
umat Nabi Muhammad SAW di atas kesesatan. Hadis ini dijadikan dasar bahwa 
kesepakatan umat—dalam hal ini para mujtahid—merupakan petunjuk kebenaran dan 
tidak mungkin disepakati di atas kesalahan. Namun, sebagian ulama seperti al-
Nazhzham dan sebagian kalangan Syi‘ah meragukan kemungkinan terjadinya ijma’ 
secara hakiki karena sulitnya memenuhi seluruh rukun ijma’. Bahkan Imam Ahmad bin 
Hanbal menolak klaim ijma’ secara mutlak dan lebih memilih ungkapan “sepengetahuan 
kami tidak ada yang menyelisihi.” Pandangan ini menunjukkan sikap kehati-hatian 
dalam menisbatkan suatu kesepakatan sebagai ijma’. Meskipun demikian, jumhur ulama 
berpendapat bahwa ijma’ secara faktual telah terjadi dalam sejarah hukum Islam, seperti 
ijma’ tentang bagian waris nenek sebesar satu per enam, pengumpulan mushaf al-Qur’an 
pada masa Abu Bakar, serta penetapan adzan kedua pada shalat Jumat di masa Khalifah 
Utsman bin Affan. Perbedaan pandangan ini menunjukkan bahwa ijma’ sebagai dalil 
hukum memiliki kedudukan yang kuat secara normatif, tetapi penerapannya secara 
praktis memerlukan kehati-hatian, ketelitian historis, dan verifikasi yang ketat terhadap 
terpenuhinya syarat dan rukunnya. Dengan demikian, ijma’ berfungsi sebagai pilar 
stabilitas hukum Islam sekaligus sebagai mekanisme kontrol terhadap ijtihad individual. 
 
Qiyas sebagai Sumber dan Dalil Hukum 

Qiyas merupakan salah satu metode istinbāṭ hukum yang digunakan ketika suatu 
permasalahan tidak ditemukan ketentuan hukumnya secara eksplisit dalam al-Qur’an 
dan Sunnah. Secara etimologis, qiyas berarti mengira-ngirakan, mengukur, atau 
menyamakan sesuatu dengan yang lain. Dalam terminologi ushul fiqh, qiyas 
didefinisikan sebagai menyamakan hukum suatu peristiwa yang tidak memiliki nash 
dengan peristiwa yang telah memiliki nash karena adanya persamaan ‘illat hukum di 
antara keduanya. Dengan demikian, qiyas berfungsi sebagai jembatan metodologis 
antara teks wahyu dan realitas sosial yang terus berkembang. Melalui qiyas, hukum 
Islam mampu memberikan jawaban atas persoalan-persoalan baru tanpa melepaskan 
diri dari prinsip-prinsip dasar yang ditetapkan oleh nash. 
 
1. Perbedaan ‘Illat, Sebab, dan Hikmah Hukum 
 

Dalam konteks qiyas, konsep ‘illat memegang peranan yang sangat penting. 
Secara bahasa, ‘illat diartikan sebagai alasan atau hujah. Secara terminologis, ‘illat adalah 
sifat yang jelas dan terukur yang menjadi dasar penetapan hukum pada kasus aṣl. Oleh 
karena itu, ‘illat harus bersifat objektif, dapat dikenali, dan memiliki hubungan kausal 
yang kuat dengan hukum yang ditetapkan. Konsekuensi dari penetapan ‘illat adalah 



4911 

berlakunya hukum. Oleh sebab itu, ‘illat harus dapat dipahami dan dibatasi secara jelas. 
Dalam beberapa literatur, ‘illat juga sering disamakan dengan sebab, meskipun dalam 
kajian ushul fiqh, keduanya tidak selalu identik. Sebab lebih bersifat pemicu terjadinya 
hukum, sedangkan ‘illat merupakan rasionalisasi normatif yang mengaitkan hukum 
dengan realitas tertentu. Adapun hikmah hukum adalah tujuan atau kemaslahatan yang 
ingin dicapai dari penetapan hukum tersebut, namun hikmah tidak dapat dijadikan 
dasar qiyas karena sifatnya yang sering kali abstrak dan tidak terukur. 

Seorang mujtahid dituntut untuk mampu mengidentifikasi berbagai sifat yang 
terdapat dalam suatu hukum, kemudian memilih satu sifat yang paling relevan dan 
layak dijadikan ‘illat. Sifat-sifat lain yang tidak memiliki korelasi kuat dengan hukum 
harus disisihkan. Proses ini menuntut ketelitian metodologis agar qiyas yang dilakukan 
tidak bersifat spekulatif. Contoh klasik dalam hal ini adalah penetapan ‘illat kewajiban 
kafarat bagi orang yang menggauli istrinya pada siang hari bulan Ramadan. Dalam 
peristiwa tersebut, Rasulullah SAW mewajibkan kafarat berupa memerdekakan budak, 
atau puasa dua bulan berturut-turut, atau memberi makan enam puluh orang miskin. 
Para ulama kemudian meneliti sifat apa yang menjadi ‘illat kewajiban kafarat tersebut. 
Setelah melalui kajian mendalam, sebagian ulama seperti Imam al-Syafi‘i dan Ahmad bin 
Hanbal menetapkan bahwa ‘illat-nya adalah persetubuhan yang dilakukan secara 
sengaja. Sementara itu, Imam Abu Hanifah dan Imam Malik memandang bahwa ‘illat 
tersebut bersifat umum, yakni segala perbuatan yang membatalkan puasa secara sengaja. 
Perbedaan ini menunjukkan dinamika metodologis dalam penetapan ‘illat, sekaligus 
memperlihatkan fleksibilitas qiyas dalam kerangka ushul fiqh. 
 
2. Aplikasi Qiyas dalam Zakat Harta 

Dalam fikih klasik, harta yang wajib dizakati (māl zakawiy) meliputi harta 
dagangan, emas dan perak, hasil pertanian dan buah-buahan, hewan ternak, serta hasil 
tambang dan harta terpendam. Kelima jenis harta ini memiliki kesamaan ‘illat, yaitu al-
namā’, yakni sifat tumbuh dan berkembang.  Makna “berkembang” dalam konteks 
kontemporer tidak hanya dipahami sebagai pertumbuhan fisik, tetapi juga mencakup 
potensi harta untuk menghasilkan keuntungan, pendapatan, atau nilai tambah secara 
ekonomi. Oleh karena itu, harta yang tidak memiliki potensi perkembangan, seperti 
rumah tinggal pribadi atau alat kerja yang digunakan langsung, tidak diwajibkan zakat 
berdasarkan kesepakatan ulama. 

Dalam konteks modern, muncul jenis-jenis harta baru yang tidak dikenal secara 
eksplisit dalam literatur fikih klasik, seperti usaha rumah kos atau indekos. Meskipun 
tidak disebutkan secara langsung sebagai objek zakat, rumah kos memiliki karakteristik 
harta yang berkembang karena menghasilkan pendapatan rutin bagi pemiliknya. Oleh 
karena itu, para ulama kontemporer melakukan qiyas terhadap jenis māl zakawiy yang 
telah ditetapkan sebelumnya. Proses qiyas terhadap usaha rumah kos dapat dijelaskan 
melalui unsur-unsur qiyas. Pertama, aṣl, yaitu jenis harta yang telah ditetapkan 
kewajiban zakatnya, seperti harta dagangan atau hasil pertanian. Kedua, hukum aṣl, 
yaitu kewajiban zakat. Ketiga, far‘, yaitu usaha rumah kos sebagai bentuk harta baru. 
Keempat, ‘illat, yaitu sifat al-namā’ atau pertumbuhan ekonomi. 

Berdasarkan unsur-unsur tersebut, terdapat dua pendekatan qiyas. Pertama, 
menyamakan rumah kos dengan zakat perdagangan karena menghasilkan keuntungan 
dan mempertimbangkan untung-rugi. Dalam pendekatan ini, zakat dikenakan sebesar 
2,5% setelah mencapai nisab dan haul. Kedua, menyamakan rumah kos dengan zakat 
hasil pertanian karena pendapatannya diperoleh secara berkala dan modal pokoknya 



4912 

relatif tetap. Dalam pendekatan ini, zakat dikeluarkan dari hasil pendapatan tanpa 
menunggu haul, dengan kadar 10% atau 5% tergantung biaya operasional. Perbedaan 
pendekatan ini menunjukkan bahwa qiyas tidak bersifat tunggal, melainkan membuka 
ruang ijtihad sesuai dengan karakteristik objek hukum dan konteks sosial-ekonomi yang 
melingkupinya. 
 
3. Kekuatan Hukum Qiyas 

Mayoritas ulama ushul fiqh sepakat bahwa qiyas merupakan dalil hukum yang 
sah dan dapat dipertanggungjawabkan. Kehujjahan qiyas didasarkan pada nash al-
Qur’an dan Sunnah, di antaranya Q.S. al-Nisa’ (4): 59 yang memerintahkan agar 
persoalan yang diperselisihkan dikembalikan kepada Allah dan Rasul. Perintah ini 
dipahami sebagai kewajiban merujuk kepada prinsip-prinsip hukum yang terkandung 
dalam nash, termasuk melalui pencarian dan penetapan ‘illat hukum. Menurut Abdul 
Wahab Khallaf, mengembalikan persoalan kepada Allah dan Rasul mencakup seluruh 
metode penalaran yang berlandaskan nash, termasuk qiyas. Dengan menyamakan 
peristiwa baru yang tidak memiliki nash dengan peristiwa yang telah ditetapkan 
hukumnya karena kesamaan ‘illat, maka mujtahid sejatinya telah menjalankan perintah 
al-Qur’an tersebut. 

Selain itu, sebagian ulama juga menjadikan Q.S. al-Hasyr (59): 2 sebagai landasan 
kehujjahan qiyas, khususnya dalam konteks pengambilan pelajaran (‘ibrah) dari 
peristiwa-peristiwa yang telah terjadi. Perbedaan pandangan mengenai urutan qiyas dan 
ijma’ dalam hierarki sumber hukum menunjukkan dinamika metodologis dalam ushul 
fiqh. Namun demikian, qiyas tetap dipandang sebagai instrumen rasional yang berakar 
kuat pada wahyu, sehingga berfungsi menjaga relevansi hukum Islam di tengah 
perubahan zaman tanpa melepaskan diri dari otoritas nash. 
 

KESIMPULAN 
Ushul fikih, fikih, qawāʿid fiqhiyyah, dan syariat merupakan unsur fundamental 

yang saling berkaitan dalam bangunan hukum Islam. Ushul fikih berfungsi sebagai 
kerangka metodologis yang mengatur cara penarikan hukum syar’i dari sumber-
sumbernya yang otoritatif, sedangkan fikih merupakan hasil konkret dari proses ijtihad 
dan istinbath yang berhubungan langsung dengan perbuatan manusia. Keduanya 
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga lahir 
melalui proses intelektual yang sistematis dan bertanggung jawab.  

Qawāʿid fiqhiyyah berperan sebagai prinsip-prinsip umum yang memudahkan 
pemahaman, penerapan, dan pengembangan hukum Islam. Keberadaan kaidah-kaidah 
fikih menegaskan sifat sistematis, konsisten, dan komprehensif hukum Islam, sekaligus 
memberikan ruang fleksibilitas dalam menghadapi persoalan-persoalan baru. Melalui 
qawāʿid fiqhiyyah, hukum Islam mampu menjaga keseimbangan antara kepastian 
hukum dan keadilan substantif, serta antara teks normatif dan realitas sosial. 

Syariat sebagai sumber utama hukum Islam merupakan sistem ilahi yang 
bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan dalam kehidupan 
manusia. Syariat mencakup dimensi ibadah, sosial, moral, dan hukum, serta menjadi 
pedoman hidup yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, dan 
lingkungan. Pemahaman yang tepat terhadap syariat menegaskan bahwa hukum Islam 
tidak bersifat kaku, melainkan dinamis dan responsif terhadap perkembangan zaman 
melalui mekanisme ijtihad yang berlandaskan maqāṣid al-sharī‘ah. 



4913 

Dengan demikian, integrasi antara ushul fikih, fikih, qawāʿid fiqhiyyah, dan 
syariat merupakan prasyarat utama dalam pengembangan dan penerapan hukum Islam 
yang adil, relevan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Pemahaman yang 
komprehensif terhadap keempat unsur tersebut tidak hanya penting bagi kalangan 
akademisi dan praktisi hukum Islam, tetapi juga menjadi landasan bagi upaya aktualisasi 
hukum Islam yang kontekstual dan berkeadaban dalam kehidupan masyarakat modern. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, N. M. (2024). STUDI TENTANG AL-QUR`AN (Kajian terhadap Nama, Sifat dan 
Sejarah Pemeliharaan al-Qur`an). JIQSI: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Studi Islam, 2(2), 
90–107. https://doi.org/https://doi.org/10.64341/jiqsi.v2i2.24 

Aziba, S. N., Zhumi, K. A., Purbowo, T., & Rozaq, S. A. (2025). Al-Qur ’ an sebagai Sumber 
Hukum Al-Qur ’ an sebagai Landasan Utama dalam Sistem Hukum Islam. 
IHSANIKA : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 34–44. 
https://doi.org/https://doi.org/10.59841/ihsanika.v3i1.2074 

Jamaluddin, M., Rahmatullah, A., & Farid, M. (2025). LIBRARY RESEARCH 
METHODOLOGY IN EDUCATION: FUNDAMENTAL CONCEPTS AND 
IMPLEMENTATION. COGNITIVE: JURNAL PENDIDIKAN DAN 
PEMBELAJARAN, 3(2), 1–10. 
https://doi.org/https://doi.org/10.61743/cg.v3i2.160 

Janwar, F., Baros, A. H., & Febrianti, Y. (2024). Peran Kaidah Ushuliyah: Mutlaq, 
Muqayyad, Mujmal, dan Mubayyan. Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan 
Filsafat, 1(4), 73–81. 

Marpaung, W., & Adly, M. A. (2022). Discourse of Joint Property In Riview of Istinbath 
Islamic Law. Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial, 10(01), 257–278. 
https://doi.org/10.30868/am.v10i01.2453 

Suryani, D. E., Asmuni, A., & Syahnan, M. (2024). KEDUDUKAN AL-QURAN SEBAGAI 
SUMBER HUKUM ISLAM. Al-Usrah: Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah, 12(1). 

Syahnan, M., & Matsum, H. (2023). The Ideality of Pancasila and Reality of Maqaashid 
Syariah. Al-Ulum, 23(2). 

Syahnan, M., & Mukhsin, A. (2025). Islamic Law of Procedure: an Analysis of Kitâb Al-
qâdhî Ila Al-qâdhî in Islamic Legal Literature. Islamijah: Journal of Islamic Social 
Sciences, 1(1), 97–106. https://doi.org/10.30821/islamijah.v1i1.7199 

 
 
 


