¢
L

;

g

:

;

i

b
1Ty
it
| 2!
ik

b

=

1‘ JURNAL MUDABBIR

(7% (Journal Research and Education Studies)
é(' - Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
http:/ /jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

—

()

Alqur’an, Sunnah, Ijma' dan Qiyas (Analogi) Sebagai Sumber dan Dalil
Hukum

Saifuddin!, Mhd. Syahnan2, M. Amar Adly3
123 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: saifuddin.aw@gmail.com!, mhdsyahnan@uinsu.ac.id?, amaradly@uinsu.ac.id3

ABSTRAK

Artikel ini membahas sumber-sumber hukum Islam beserta kedudukannya sebagai dalil dalam
penetapan hukum syariat. Pembahasan diawali dengan Al-Qur’an sebagai sumber hukum
utama, meliputi pengertian Al-Qur’an serta konsep gath’i dan zanni dalam aspek dalalah dan
wurud yang berimplikasi langsung terhadap kepastian dan fleksibilitas hukum Islam.
Selanjutnya, artikel menguraikan Sunnah sebagai sumber hukum kedua dengan menyoroti
kategori-kategori sunnah, kekuatan hukumnya, kehujjahan Sunnah, serta fungsinya dalam
menjelaskan, merinci, dan membatasi ketentuan Al-Qur’an. Pembahasan dilanjutkan dengan
ijma sebagai sumber hukum kolektif umat, yang mencakup syarat dan rukun terbentuknya ijma
serta otoritas hukumnya dalam sistem hukum Islam. Terakhir, artikel membahas qgiyas sebagai
metode analogi hukum, dengan penekanan pada perbedaan konsep ‘illat, sebab, dan hikmah
hukum serta kekuatan qgiyas sebagai dalil dalam menjawab persoalan-persoalan hukum
kontemporer. Melalui kajian ini, artikel bertujuan memberikan pemahaman komprehensif dan
sistematis mengenai hierarki, fungsi, dan relevansi sumber-sumber hukum Islam dalam
pengembangan hukum Islam yang responsif terhadap dinamika zaman.

Kata Kunci: Sumber Hukum Islam; Al-Qur’an; Sunnah; Ushul Figh

ABSTRACT

This article examines the sources of Islamic law and their position as evidence in establishing Sharia law.
The discussion begins with the Qur'an as the primary source of law, encompassing the meaning of the
Qur'an and the concepts of gath'i and zanni in terms of dalalah and wurud, which have direct implications
for the certainty and flexibility of Islamic law. Next, the article elaborates on the Sunnah as a secondary
source of law, highlighting the categories of Sunnah, its legal force, the evidence for Sunnah, and its
function in explaining, detailing, and limiting the provisions of the Qur'an. The discussion continues with
ijma as a collective source of law for the ummah, covering the conditions and pillars for the formation of
ijma and its legal authority within the Islamic legal system. Finally, the article discusses qiyas as a method
of legal analogy, emphasizing the differences in the concepts of illat, causes, and wisdom of law, as well as
the power of qiyas as evidence in addressing contemporary legal issues. Through this study, this article
aims to provide a comprehensive and systematic understanding of the hierarchy, function, and relevance of
Islamic legal sources in the development of Islamic law that is responsive to the dynamics of the times.
Keywords: Sources of Islamic Law; Qur'an; Sunnah; Usul Figh

4904


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:saifuddin.aw@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:3amaradly@uinsu.ac.id

PENDAHULUAN

Hukum Islam bersumber dari wahyu Allah SWT dan disusun melalui metodologi
yang sistematis dalam kajian ushul figh. Al-Qur’an sebagai sumber hukum utama
memiliki kedudukan yang bersifat absolut dan otoritatif, namun tidak seluruh nashnya
menunjukkan hukum dengan tingkat kejelasan yang sama. (Janwar et al., 2024) Oleh
karena itu, para ulama membedakan antara dalil yang bersifat qath’i dan zhanni, baik
dari segi keberadaan (wurud) maupun penunjukan maknanya (dalalah), yang
berimplikasi langsung terhadap kepastian hukum dan ruang ijtihad. Selain Al-Qur’an,
Sunnah Nabi SAW berfungsi sebagai penjelas dan penguat ketentuan hukum, sementara
ijma’ dan qiyas berperan sebagai metode penetapan hukum dalam menghadapi
persoalan-persoalan baru yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam nash. Pemahaman
yang tepat terhadap sumber dan dalil hukum Islam menjadi penting agar tidak terjadi
kekeliruan dalam memandang wilayah hukum yang bersifat pasti dan wilayah yang
terbuka bagi perbedaan pendapat. Artikel ini membahas Al-Qur’an sebagai sumber dan
dalil hukum Islam dengan fokus pada pengertian Al-Qur’an serta konsep qath’i dan
zhanni, disertai pembahasan singkat mengenai peran Sunnah, ijma’, dan giyas dalam
struktur hukum Islam.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). (Jamaluddin et al., 2025) Data diperoleh melalui
penelaahan sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan kajian ushul figh,
seperti Al-Qur’an, kitab-kitab ushul figh klasik dan kontemporer, serta buku ajar dan
artikel ilmiah yang membahas konsep qath’i dan zhanni dalam penetapan hukum Islam.
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara
mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menganalisis nash serta pendapat para ulama
terkait sumber dan dalil hukum Islam. Analisis data menggunakan metode deskriptif-
analitis, yaitu dengan mendeskripsikan konsep-konsep dasar kemudian
menganalisisnya secara sistematis dan argumentatif untuk memperoleh pemahaman
yang komprehensif mengenai kedudukan Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, dan giyas dalam
struktur hukum Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Pengertian Al-Qur’an

Secara etimologis, kata al-Qur’an berasal dari kata qara’a yang berarti bacaan.
Adapun secara terminologis, para ulama ushul figh memberikan definisi yang beragam,
namun saling melengkapi. (Ahmad, 2024) Definisi Al-Qur’an yang dianggap paling
komprehensif menyebutkan bahwa Al-Qur’an adalah kalam Allah yang mengandung
mukjizat, diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW dalam bahasa Arab, diriwayatkan
secara mutawatir, tertulis dalam mushaf, membacanya bernilai ibadah, diawali dengan
Surah al-Fatihah dan diakhiri dengan Surah an-Nas.

Al-Qur'an merupakan kitab suci yang memuat wahyu Allah SWT yang
disampaikan melalui Malaikat Jibril kepada Nabi Muhammad SAW selama kurang lebih
22 tahun, 2 bulan, dan 22 hari. Wahyu tersebut diturunkan secara bertahap, dimulai di
Makkah dan disempurnakan di Madinah. Di dalam Al-Qur'an termuat berbagai
ketentuan hukum, termasuk hukum-hukum umat terdahulu yang diakui dan ditegaskan

4905



kembeali sebagai pedoman bagi umat manusia sepanjang masa.? Dengan demikian, Al-
Qur'an menempati posisi tertinggi sebagai sumber hukum Islam yang bersifat
fundamental dan otoritatif.

2. Konsep Qath’i dalam Al-Qur’an

Seluruh nash Al-Qur’an bersifat qath’i ditinjau dari segi keberadaannya (qath’i al-
wurud), karena secara pasti diyakini berasal dari Allah SWT. Namun, dari segi
penunjukannya terhadap hukum (dalalah), nash Al-Qur’an terbagi menjadi dua
kategori, yaitu qath’i al-dalalah dan zhanni al-dalalah. (Aziba et al., 2025) Nash yang
qath’i al-dalalah adalah nash yang menunjukkan makna tertentu secara tegas, jelas, dan
tidak membuka kemungkinan penafsiran lain.

Syekh Abdul Wahhab Khallaf mendefinisikan qath’i al-dalalah sebagai lafal atau
kalimat yang menunjukkan satu makna tertentu dan tidak mengandung kemungkinan
makna lain.* Contoh dalil yang bersifat qath’i adalah pernyataan tentang keesaan Allah
(Allah Ahad), karena kata “satu” tidak dapat dipahami dengan makna selain keesaan
mutlak.’ Demikian pula nash-nash yang berkaitan dengan ketentuan bagian warisan dan
hudud, yang menggunakan lafal bilangan secara tegas dan pasti.

Dalil-dalil gath’i menetapkan hukum yang bersifat final dan tidak dapat
diperselisihkan, seperti kewajiban shalat lima waktu, jumlah rakaat shalat, kewajiban
puasa Ramadan, kewajiban zakat bagi yang memenuhi syarat, dan kewajiban haji bagi
yang mampu. (Syahnan & Mukhsin, 2025) Lafal-lafal bilangan dalam Al-Qur’an, seperti
dalam masalah waris, kafarat, dan hudud, menunjukkan kepastian hukum yang tidak
membuka ruang perbedaan pendapat. Sebagai contoh, firman Allah SWT dalam Surah
al-Mujadalah ayat 4 menjelaskan kafarat zihar berupa puasa dua bulan berturut-turut
atau memberi makan enam puluh orang miskin. Lafal “dua bulan” dan “enam puluh
orang miskin” merupakan lafal qath’i yang hanya memiliki satu makna dan tidak dapat
ditakwilkan. Oleh karena itu, hukum yang ditetapkan dalam ayat tersebut bersifat pasti
dan mengikat.

Dalil qath’i terbagi menjadi dua, yaitu: (1) qath’i al-wurud, yakni dalil yang secara
pasti berasal dari Allah atau Rasul-Nya, seperti Al-Qur’an dan hadis mutawatir; dan (2)
qath’i al-dalalah, yaitu dalil yang menunjukkan makna hukum secara tegas tanpa
kemungkinan penafsiran lain. Namun demikian, Imam asy-Syatibi menegaskan bahwa
dalil yang berdiri sendiri sangat jarang bersifat qath’i al-dalalah. Kepastian makna suatu
dalil baru dapat diperoleh apabila didukung oleh sejumlah dalil lain yang saling
menguatkan melalui metode induksi (istiqra’). Misalnya, perintah mendirikan shalat
dalam Al-Qur’an secara tekstual belum sepenuhnya menunjukkan kewajiban shalat lima
waktu, karena kata shalat secara bahasa berarti doa. Akan tetapi, melalui penguatan dari
Sunnah Nabi, praktik para sahabat, dan dalil-dalil lain, barulah kewajiban shalat lima
waktu dapat dipastikan secara qath’i. (Marpaung & Adly, 2022)

3. Konsep Zhanni dalam Al-Qur’an

Berbeda dengan dalil qath’i, dalil zhanni adalah dalil yang penunjukannya
terhadap hukum belum bersifat pasti dan masih membuka kemungkinan penafsiran lain.
Ketika suatu permasalahan hukum tidak memiliki dalil yang tegas dan pasti, baik dalam
Al-Qur’an maupun Sunnah, maka perbedaan pendapat di kalangan ulama menjadi
sesuatu yang tidak terhindarkan. (Suryani et al., 2024) Perbedaan ini telah terjadi sejak
masa sahabat dan terus berlanjut hingga generasi berikutnya, seiring dengan munculnya
persoalan-persoalan hukum baru.

4906



Zhanni al-dalalah menurut Abdul Wahhab Khallaf adalah lafal atau kalimat yang
menunjukkan suatu makna, tetapi masih memungkinkan adanya makna lain. Oleh
karena itu, dalil-dalil zhanni menjadi wilayah ijtihad para mujtahid, yang menggunakan
kemampuan intelektual dan metodologisnya untuk menetapkan hukum syariat. Dalil
zhanni terbagi menjadi dua jenis, yaitu: (1) zhanni al-wurud, yakni dalil yang belum pasti
berasal dari Nabi SAW, seperti hadis ahad; dan (2) zhanni al-dalalah, yaitu dalil yang
lafalnya mengandung lebih dari satu kemungkinan makna.

Contoh zhanni al-dalalah terdapat dalam Surah al-Baqarah ayat 228 yang
menggunakan kata quru” dalam penentuan masa iddah wanita yang ditalak. Kata quru’
memiliki dua makna, yaitu masa suci dan masa haid.!? Perbedaan makna ini berimplikasi
pada perbedaan penentuan masa iddah, sehingga para ulama berbeda pendapat dalam
menetapkan hukumnya. Demikian pula lafal shalat yang secara bahasa berarti doa,
namun secara istilah merujuk pada ibadah tertentu dengan rukun dan syarat yang telah
ditetapkan. Untuk memastikan makna yang dimaksud oleh syariat, diperlukan dalil-
dalil pendukung dari Sunnah dan praktik Nabi SAW.1® Dengan demikian, dalil-dalil
zhanni memberikan ruang dinamis bagi pengembangan hukum Islam melalui
mekanisme ijtihad, sekaligus menjadi bukti fleksibilitas hukum Islam dalam menjawab
tantangan zaman.

Kategori Sunnah
1. Sunnah Qauliyah

Sunnah qauliyah adalah segala perkataan atau ucapan Nabi Muhammad SAW
yang berisi tuntunan dan petunjuk syariat, baik dalam bentuk perintah, larangan,
anjuran, maupun pernyataan. (Syahnan & Matsum, 2023) Contohnya adalah sabda Nabi
SAW: “Tidak sah salat seseorang yang tidak membaca surat al-Fatihah” (HR. Bukhari
dan Muslim). Hadis-hadis qauliyah memiliki kedudukan yang sangat kuat karena secara
langsung menunjukkan kehendak Nabi SAW.

2. Sunnah Fi'liyah

Sunnah fi'liyah adalah segala perbuatan Nabi Muhammad SAW vyang
diriwayatkan oleh para sahabat, terutama yang berkaitan dengan tata cara ibadah dan
muamalah. Contohnya adalah praktik shalat malam Nabi SAW yang diriwayatkan
dalam hadis Bukhari. Sunnah fi‘liyah berfungsi sebagai contoh konkret penerapan ajaran
Islam.

3. Sunnah Taqririyah

Sunnah taqririyah adalah ketetapan Nabi SAW terhadap perbuatan para sahabat
yang beliau ketahui namun tidak beliau larang atau ingkari. Sikap diam Nabi SAW
menunjukkan persetujuan secara implisit. Contohnya adalah peristiwa tayamum dua
orang sahabat yang kemudian dibiarkan oleh Nabi SAW.

4. Sunnah Hammiyah

Sunnah hammiyah adalah sesuatu yang diniatkan atau dikehendaki Nabi SAW
untuk dilakukan, tetapi belum sempat dilaksanakan. Contohnya adalah niat Nabi SAW
untuk berpuasa pada tanggal 9 Muharram (Tasu’a) pada tahun berikutnya, yang tidak
terlaksana karena beliau wafat.

4907



Kekuatan Hukum Sunnah

Jumhur ulama sepakat bahwa sunnah merupakan sumber hukum Islam kedua
setelah al-Qur’an. Kedudukan sunnah adalah sebagai penjelas, penafsir, dan pelengkap
al-Qur’an. Kewajiban menaati Rasulullah SAW ditegaskan dalam al-Qur’an, antara lain
dalam QS. al-Nisa’ (4): 59 dan 80, yang menyatakan bahwa ketaatan kepada Rasul sama
dengan ketaatan kepada Allah. Selain itu, hadis dialog antara Nabi SAW dan Mu‘az bin
Jabal ketika diutus ke Yaman menunjukkan urutan sumber hukum: al-Qur’an, sunnah,
kemudian ijtihad. Hal ini memperkuat legitimasi sunnah sebagai dalil hukum yang
mengikat umat Islam.

Kehujjahan Sunnah

Kehujjahan sunnah didasarkan pada beberapa argumentasi utama: (1) perintah al-
Qur'an untuk menaati Rasulullah SAW; (2) perintah Nabi SAW agar umat Islam
berpegang teguh pada sunnahnya; (3) praktik para sahabat yang selalu merujuk kepada
sunnah ketika tidak menemukan ketentuan dalam al-Qur’an, yang menunjukkan adanya
ijma’ sahabat; dan (4) kebutuhan akan penjelasan otoritatif terhadap ayat-ayat al-Qur’an
yang bersifat global.

Fungsi Sunnah terhadap al-Qur’an

Secara umum, sunnah berfungsi sebagai bayan (penjelas) terhadap al-Qur’an.

Fungsi tersebut meliputi beberapa bentuk berikut:
Bayan Tafshil, yaitu sunnah merinci ketentuan al-Qur’an yang masih bersifat global,
seperti tata cara shalat, zakat, dan haji. Bayan Takhshish, yaitu sunnah mengkhususkan
ketentuan al-Qur’an yang bersifat umum, seperti pengkhususan wanita-wanita yang
haram dinikahi dalam konteks poligami. Bayan Ta’yin, yaitu sunnah menentukan makna
yang dimaksud dari lafaz al-Qur’an yang memiliki kemungkinan makna ganda, seperti
penjelasan makna qura” dalam QS. al-Baqarah: 228.

Bayan Nasakh, yaitu sunnah menghapus ketentuan hukum tertentu. Namun,
fungsi ini diperselisihkan ulama; Imam al-Syafi‘i berpendapat bahwa al-Qur’an tidak
dapat dinasakh oleh sunnah. Selain itu, sunnah juga berfungsi menguatkan ketentuan al-
Qur’an dan menetapkan hukum baru yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam al-
Qur’an, seperti larangan memakan binatang buas bertaring.

Ijma’ sebagai Sumber dan Dalil Hukum

Pembahasan tentang ijma’ dimaksudkan sebagai kelanjutan logis dari
pembahasan al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber hukum Islam. Hal ini karena tidak
seluruh persoalan hukum dijelaskan secara rinci dalam nash, sehingga diperlukan
mekanisme penetapan hukum yang disepakati para mujtahid. Dalam konteks inilah
ijma’ memiliki posisi strategis sebagai sumber hukum yang berfungsi menjaga
konsistensi, otoritas, dan keseragaman hukum Islam setelah wafatnya Rasulullah SAW.
Ijma’ juga mencerminkan dimensi kolektif dalam penetapan hukum Islam. Hukum tidak
hanya dipahami sebagai hasil penalaran individual, melainkan sebagai produk ijtihad
bersama yang mempertimbangkan kemaslahatan umat dan kesinambungan ajaran
Islam. Oleh karena itu, ijma’ berperan penting dalam menjaga stabilitas hukum dan
mencegah terjadinya kekacauan akibat perbedaan pendapat yang tidak terkendali.

4908



Pengertian Ijma’

Secara etimologis, ijjma’ berarti kebulatan tekad atau kesepakatan terhadap suatu
persoalan. Dalam terminologi ushul figh, ijma’ didefinisikan sebagai kesepakatan
seluruh mujtahid dari kalangan umat Islam pada suatu masa setelah wafatnya
Rasulullah SAW terhadap hukum syara’ atas suatu peristiwa tertentu. Definisi ini
menunjukkan bahwa ijma’ merupakan produk ijtihad kolektif para mujtahid yang terjadi
setelah masa kenabian, karena pada masa Rasulullah SAW segala persoalan hukum
langsung dikembalikan kepada beliau sebagai pemegang otoritas wahyu. Dengan
demikian, apabila terjadi suatu peristiwa hukum dan para mujtahid melakukan ijtihad
secara independen, lalu menghasilkan kesimpulan hukum yang sama, maka
kesepakatan tersebut disebut sebagai ijma’. [jma’ tidak mungkin terjadi pada masa
Rasulullah SAW karena keberadaan beliau menutup kemungkinan perbedaan otoritas
hukum di kalangan umat Islam. Definisi ini sekaligus menegaskan bahwa ijma’ bukanlah
sekadar kesepakatan mayoritas, melainkan kesepakatan menyeluruh para mujtahid
yang memenuhi kualifikasi ilmiah tertentu. Oleh sebab itu, ijma’ memiliki bobot
epistemologis yang tinggi dalam bangunan hukum Islam.

Syarat-Syarat Ijma’

Para ulama ushul figh menetapkan sejumlah syarat agar suatu kesepakatan dapat
disebut sebagai ijma’. Syarat-syarat tersebut antara lain: (1) pihak-pihak yang bersepakat
adalah para mujtahid, (2) kesepakatan mencakup seluruh mujtahid yang ada pada masa
tersebut, (3) ijma’ terjadi setelah wafatnya Rasulullah SAW, dan (4) kesepakatan itu
berkaitan dengan hukum syara’. Wahbah az-Zuhaili menegaskan bahwa mujtahid yang
terlibat dalam ijma’ harus memenuhi syarat ijtihad, bersifat adil, serta menjauhkan diri
dari bid‘ah. Jumhur ulama sepakat bahwa ahli bid‘ah tidak termasuk dalam kategori
mujtahid yang pendapatnya dapat diperhitungkan dalam ijma’. Oleh karena itu, jika
terdapat satu saja mujtahid yang menyelisihi suatu kesepakatan, maka kesepakatan
tersebut belum dapat disebut sebagai ijma” yang sah.

Dalam konteks ini, penting untuk memahami makna mujtahid. Mujtahid adalah
ulama yang memiliki kemampuan istinbath hukum dari dalil-dalil syar’i dengan
penguasaan mendalam terhadap al-Qur’an, hadis, ushul figh, maqashid al-syari‘ah, serta
ilmu bahasa Arab. Persyaratan yang berat ini menyebabkan jumlah mujtahid pada setiap
masa sangat terbatas, sehingga terjadinya ijma” merupakan peristiwa ilmiah yang tidak
mudah dan tidak sering terjadi. Ditinjau dari tingkatannya, mujtahid terbagi menjadi
tiga, yaitu mujtahid mutlak, mujtahid muntasib, dan mujtahid muqayyad. Mujtahid
mutlak memiliki otoritas penuh dalam berijtihad tanpa terikat mazhab, sedangkan
mujtahid muntasib dan mujtahid muqayyad memiliki keterikatan metodologis dengan
mazhab tertentu. Kesepakatan orang awam atau ulama yang belum mencapai derajat
mujtahid tidak dapat dikategorikan sebagai ijma’, meskipun jumlah mereka sangat
banyak.

Rukun Ijma’

Rukun ijma’ merupakan unsur-unsur pokok yang harus terpenuhi agar ijma’
dianggap sah. Pertama, pada masa terjadinya peristiwa harus terdapat lebih dari satu
mujtahid. Kedua, seluruh mujtahid tersebut sepakat terhadap hukum suatu persoalan
tanpa pengecualian berdasarkan wilayah, bangsa, atau golongan. Ketiga, kesepakatan
itu dicapai setelah masing-masing mujtahid menyampaikan pendapat ijtihadnya secara
jelas dan terbuka. Rukun-rukun ini menegaskan bahwa ijma’” menuntut transparansi dan

4909



kejelasan sikap para mujtahid. Kesepakatan yang bersifat samar, tersembunyi, atau
hanya didasarkan pada dugaan tidak dapat dikategorikan sebagai ijjma’. Apabila seluruh
rukun ini terpenuhi, maka ijma” dianggap telah terjadi dan hasilnya menjadi hukum
syara’ yang mengikat serta wajib diikuti oleh seluruh umat Islam.

Kehujjahan Ijma’

Mayoritas ulama ushul figh berpendapat bahwa ijma” merupakan dalil hukum
yang sah dan memiliki kekuatan mengikat. Kehujjahan ijma’ didasarkan pada dalil al-
Qur’an, hadis, dan praktik para sahabat. Al-Qur’an surat al-Nisa’ (4): 115 mengancam
orang yang mengikuti jalan selain jalan orang-orang mukmin, yang menunjukkan
kewajiban mengikuti kesepakatan kaum mukminin. Selain itu, hadis Nabi SAW yang
diriwayatkan oleh al-Tirmidzi menyatakan bahwa Allah tidak akan mengumpulkan
umat Nabi Muhammad SAW di atas kesesatan. Hadis ini dijadikan dasar bahwa
kesepakatan umat —dalam hal ini para mujtahid —merupakan petunjuk kebenaran dan
tidak mungkin disepakati di atas kesalahan. Namun, sebagian ulama seperti al-
Nazhzham dan sebagian kalangan Syi‘ah meragukan kemungkinan terjadinya ijma’
secara hakiki karena sulitnya memenuhi seluruh rukun ijma’. Bahkan Imam Ahmad bin
Hanbal menolak klaim ijma’ secara mutlak dan lebih memilih ungkapan “sepengetahuan
kami tidak ada yang menyelisihi.” Pandangan ini menunjukkan sikap kehati-hatian
dalam menisbatkan suatu kesepakatan sebagai ijma’. Meskipun demikian, jumhur ulama
berpendapat bahwa ijma’ secara faktual telah terjadi dalam sejarah hukum Islam, seperti
ijma’ tentang bagian waris nenek sebesar satu per enam, pengumpulan mushaf al-Qur’an
pada masa Abu Bakar, serta penetapan adzan kedua pada shalat Jumat di masa Khalifah
Utsman bin Affan. Perbedaan pandangan ini menunjukkan bahwa ijma’ sebagai dalil
hukum memiliki kedudukan yang kuat secara normatif, tetapi penerapannya secara
praktis memerlukan kehati-hatian, ketelitian historis, dan verifikasi yang ketat terhadap
terpenuhinya syarat dan rukunnya. Dengan demikian, ijma’ berfungsi sebagai pilar
stabilitas hukum Islam sekaligus sebagai mekanisme kontrol terhadap ijtihad individual.

Qiyas sebagai Sumber dan Dalil Hukum

Qiyas merupakan salah satu metode istinbat hukum yang digunakan ketika suatu
permasalahan tidak ditemukan ketentuan hukumnya secara eksplisit dalam al-Qur’an
dan Sunnah. Secara etimologis, qiyas berarti mengira-ngirakan, mengukur, atau
menyamakan sesuatu dengan yang lain. Dalam terminologi ushul figh, qiyas
didefinisikan sebagai menyamakan hukum suatu peristiwa yang tidak memiliki nash
dengan peristiwa yang telah memiliki nash karena adanya persamaan ‘illat hukum di
antara keduanya. Dengan demikian, qiyas berfungsi sebagai jembatan metodologis
antara teks wahyu dan realitas sosial yang terus berkembang. Melalui giyas, hukum
Islam mampu memberikan jawaban atas persoalan-persoalan baru tanpa melepaskan
diri dari prinsip-prinsip dasar yang ditetapkan oleh nash.

1. Perbedaan ‘Illat, Sebab, dan Hikmah Hukum

Dalam konteks giyas, konsep ‘illat memegang peranan yang sangat penting.
Secara bahasa, ‘illat diartikan sebagai alasan atau hujah. Secara terminologis, ‘illat adalah
sifat yang jelas dan terukur yang menjadi dasar penetapan hukum pada kasus asl. Oleh
karena itu, ‘illat harus bersifat objektif, dapat dikenali, dan memiliki hubungan kausal
yang kuat dengan hukum yang ditetapkan. Konsekuensi dari penetapan ‘illat adalah

4910



berlakunya hukum. Oleh sebab itu, ‘illat harus dapat dipahami dan dibatasi secara jelas.
Dalam beberapa literatur, ‘illat juga sering disamakan dengan sebab, meskipun dalam
kajian ushul figh, keduanya tidak selalu identik. Sebab lebih bersifat pemicu terjadinya
hukum, sedangkan ‘illat merupakan rasionalisasi normatif yang mengaitkan hukum
dengan realitas tertentu. Adapun hikmah hukum adalah tujuan atau kemaslahatan yang
ingin dicapai dari penetapan hukum tersebut, namun hikmah tidak dapat dijadikan
dasar qgiyas karena sifatnya yang sering kali abstrak dan tidak terukur.

Seorang mujtahid dituntut untuk mampu mengidentifikasi berbagai sifat yang
terdapat dalam suatu hukum, kemudian memilih satu sifat yang paling relevan dan
layak dijadikan ‘illat. Sifat-sifat lain yang tidak memiliki korelasi kuat dengan hukum
harus disisihkan. Proses ini menuntut ketelitian metodologis agar giyas yang dilakukan
tidak bersifat spekulatif. Contoh klasik dalam hal ini adalah penetapan ‘illat kewajiban
kafarat bagi orang yang menggauli istrinya pada siang hari bulan Ramadan. Dalam
peristiwa tersebut, Rasulullah SAW mewajibkan kafarat berupa memerdekakan budak,
atau puasa dua bulan berturut-turut, atau memberi makan enam puluh orang miskin.
Para ulama kemudian meneliti sifat apa yang menjadi ‘illat kewajiban kafarat tersebut.
Setelah melalui kajian mendalam, sebagian ulama seperti Imam al-Syafi‘i dan Ahmad bin
Hanbal menetapkan bahwa ‘illat-nya adalah persetubuhan yang dilakukan secara
sengaja. Sementara itu, Imam Abu Hanifah dan Imam Malik memandang bahwa ‘illat
tersebut bersifat umum, yakni segala perbuatan yang membatalkan puasa secara sengaja.
Perbedaan ini menunjukkan dinamika metodologis dalam penetapan ‘illat, sekaligus
memperlihatkan fleksibilitas qiyas dalam kerangka ushul figh.

2. Aplikasi Qiyas dalam Zakat Harta

Dalam fikih klasik, harta yang wajib dizakati (mal zakawiy) meliputi harta
dagangan, emas dan perak, hasil pertanian dan buah-buahan, hewan ternak, serta hasil
tambang dan harta terpendam. Kelima jenis harta ini memiliki kesamaan “illat, yaitu al-
nama’, yakni sifat tumbuh dan berkembang. Makna “berkembang” dalam konteks
kontemporer tidak hanya dipahami sebagai pertumbuhan fisik, tetapi juga mencakup
potensi harta untuk menghasilkan keuntungan, pendapatan, atau nilai tambah secara
ekonomi. Oleh karena itu, harta yang tidak memiliki potensi perkembangan, seperti
rumah tinggal pribadi atau alat kerja yang digunakan langsung, tidak diwajibkan zakat
berdasarkan kesepakatan ulama.

Dalam konteks modern, muncul jenis-jenis harta baru yang tidak dikenal secara
eksplisit dalam literatur fikih klasik, seperti usaha rumah kos atau indekos. Meskipun
tidak disebutkan secara langsung sebagai objek zakat, rumah kos memiliki karakteristik
harta yang berkembang karena menghasilkan pendapatan rutin bagi pemiliknya. Oleh
karena itu, para ulama kontemporer melakukan giyas terhadap jenis mal zakawiy yang
telah ditetapkan sebelumnya. Proses giyas terhadap usaha rumah kos dapat dijelaskan
melalui unsur-unsur qiyas. Pertama, asl, yaitu jenis harta yang telah ditetapkan
kewajiban zakatnya, seperti harta dagangan atau hasil pertanian. Kedua, hukum asl,
yaitu kewajiban zakat. Ketiga, far’, yaitu usaha rumah kos sebagai bentuk harta baru.
Keempat, ‘illat, yaitu sifat al-nama” atau pertumbuhan ekonomi.

Berdasarkan unsur-unsur tersebut, terdapat dua pendekatan qiyas. Pertama,
menyamakan rumah kos dengan zakat perdagangan karena menghasilkan keuntungan
dan mempertimbangkan untung-rugi. Dalam pendekatan ini, zakat dikenakan sebesar
2,5% setelah mencapai nisab dan haul. Kedua, menyamakan rumah kos dengan zakat
hasil pertanian karena pendapatannya diperoleh secara berkala dan modal pokoknya

4911



relatif tetap. Dalam pendekatan ini, zakat dikeluarkan dari hasil pendapatan tanpa
menunggu haul, dengan kadar 10% atau 5% tergantung biaya operasional. Perbedaan
pendekatan ini menunjukkan bahwa qiyas tidak bersifat tunggal, melainkan membuka
ruang ijtihad sesuai dengan karakteristik objek hukum dan konteks sosial-ekonomi yang
melingkupinya.

3. Kekuatan Hukum Qiyas

Mayoritas ulama ushul figh sepakat bahwa giyas merupakan dalil hukum yang
sah dan dapat dipertanggungjawabkan. Kehujjahan giyas didasarkan pada nash al-
Qur’an dan Sunnah, di antaranya Q.S. al-Nisa” (4): 59 yang memerintahkan agar
persoalan yang diperselisihkan dikembalikan kepada Allah dan Rasul. Perintah ini
dipahami sebagai kewajiban merujuk kepada prinsip-prinsip hukum yang terkandung
dalam nash, termasuk melalui pencarian dan penetapan ‘illat hukum. Menurut Abdul
Wahab Khallaf, mengembalikan persoalan kepada Allah dan Rasul mencakup seluruh
metode penalaran yang berlandaskan nash, termasuk giyas. Dengan menyamakan
peristiwa baru yang tidak memiliki nash dengan peristiwa yang telah ditetapkan
hukumnya karena kesamaan ‘illat, maka mujtahid sejatinya telah menjalankan perintah
al-Qur’an tersebut.

Selain itu, sebagian ulama juga menjadikan Q.S. al-Hasyr (59): 2 sebagai landasan
kehujjahan qiyas, khususnya dalam konteks pengambilan pelajaran (‘ibrah) dari
peristiwa-peristiwa yang telah terjadi. Perbedaan pandangan mengenai urutan giyas dan
ijma’ dalam hierarki sumber hukum menunjukkan dinamika metodologis dalam ushul
figh. Namun demikian, giyas tetap dipandang sebagai instrumen rasional yang berakar
kuat pada wahyu, sehingga berfungsi menjaga relevansi hukum Islam di tengah
perubahan zaman tanpa melepaskan diri dari otoritas nash.

KESIMPULAN

Ushul fikih, fikih, gawa‘id fighiyyah, dan syariat merupakan unsur fundamental
yang saling berkaitan dalam bangunan hukum Islam. Ushul fikih berfungsi sebagai
kerangka metodologis yang mengatur cara penarikan hukum syar’i dari sumber-
sumbernya yang otoritatif, sedangkan fikih merupakan hasil konkret dari proses ijtihad
dan istinbath yang berhubungan langsung dengan perbuatan manusia. Keduanya
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga lahir
melalui proses intelektual yang sistematis dan bertanggung jawab.

Qawa‘id fighiyyah berperan sebagai prinsip-prinsip umum yang memudahkan
pemahaman, penerapan, dan pengembangan hukum Islam. Keberadaan kaidah-kaidah
tikih menegaskan sifat sistematis, konsisten, dan komprehensif hukum Islam, sekaligus
memberikan ruang fleksibilitas dalam menghadapi persoalan-persoalan baru. Melalui
qawa'‘id fighiyyah, hukum Islam mampu menjaga keseimbangan antara kepastian
hukum dan keadilan substantif, serta antara teks normatif dan realitas sosial.

Syariat sebagai sumber utama hukum Islam merupakan sistem ilahi yang
bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan dalam kehidupan
manusia. Syariat mencakup dimensi ibadah, sosial, moral, dan hukum, serta menjadi
pedoman hidup yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, dan
lingkungan. Pemahaman yang tepat terhadap syariat menegaskan bahwa hukum Islam
tidak bersifat kaku, melainkan dinamis dan responsif terhadap perkembangan zaman
melalui mekanisme ijtihad yang berlandaskan maqasid al-shari‘ah.

4912



Dengan demikian, integrasi antara ushul fikih, fikih, gawa‘id fighiyyah, dan
syariat merupakan prasyarat utama dalam pengembangan dan penerapan hukum Islam
yang adil, relevan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Pemahaman yang
komprehensif terhadap keempat unsur tersebut tidak hanya penting bagi kalangan
akademisi dan praktisi hukum Islam, tetapi juga menjadi landasan bagi upaya aktualisasi
hukum Islam yang kontekstual dan berkeadaban dalam kehidupan masyarakat modern.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, N. M. (2024). STUDI TENTANG AL-QUR"AN (Kajian terhadap Nama, Sifat dan
Sejarah Pemeliharaan al-Quran). JIQSI: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Studi Islam, 2(2),
90-107. https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.64341/jigsi.v2i2.24

Aziba, S.N., Zhumi, K. A., Purbowo, T., & Rozaq, S. A. (2025). Al-Qur " an sebagai Sumber
Hukum Al-Qur * an sebagai Landasan Utama dalam Sistem Hukum Islam.
IHSANIKA : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 34-44.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.59841 / ihsanika.v3i1.2074

Jamaluddin, M., Rahmatullah, A., & Farid, M. (2025). LIBRARY RESEARCH
METHODOLOGY IN EDUCATION: FUNDAMENTAL CONCEPTS AND
IMPLEMENTATION. COGNITIVE:  JURNAL PENDIDIKAN  DAN
PEMBELAJARAN, 3(2), 1-10.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.61743 / cg.v3i2.160

Janwar, F., Baros, A. H., & Febrianti, Y. (2024). Peran Kaidah Ushuliyah: Mutlaq,
Mugayyad, Mujmal, dan Mubayyan. Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan
Filsafat, 1(4), 73-81.

Marpaung, W., & Adly, M. A. (2022). Discourse of Joint Property In Riview of Istinbath
Islamic Law. Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial, 10(01), 257-278.
https:/ /doi.org/10.30868 /am.v10i01.2453

Suryani, D. E., Asmuni, A., & Syahnan, M. (2024). KEDUDUKAN AL-QURAN SEBAGAI
SUMBER HUKUM ISLAM. Al-Usrah: Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah, 12(1).

Syahnan, M., & Matsum, H. (2023). The Ideality of Pancasila and Reality of Maqaashid
Syariah. Al-Ulum, 23(2).

Syahnan, M., & Mukhsin, A. (2025). Islamic Law of Procedure: an Analysis of Kitab Al-
gadhi Ila Al-qadhi in Islamic Legal Literature. Islamijah: Journal of Islamic Social
Sciences, 1(1), 97-106. https:/ / doi.org/10.30821/islamijah.v1i1.7199

4913



