
4914 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 
Interaksi Lafaz ‘Āmm dan Khāṣṣ dalam Al-Qur’an dan Sunnah: Analisis 

Dalālah dan Implikasi Hukumnya 

 
 

Afriansyah1, Mhd. Syahnan2, M. Amar Adly3 

 
1,2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

 
Email: afrypancanaka@gmail.com1, mhdsyahnan@uinsu.ac.id2, amaradly@uinsu.ac.id3 

 
ABSTRAK 

Al-Qur’an sebagai kalam Allah Swt. yang diturunkan dengan stilistika bahasa Arab yang tinggi 
menuntut pemahaman metodologis agar kandungan hukumnya dapat dipahami secara tepat. 
Salah satu pendekatan utama dalam memahami nash-nash syar‘i adalah ilmu Ushul Fiqh, 
khususnya kaidah-kaidah yang berkaitan dengan dalālah lafaz. Artikel ini bertujuan mengkaji 
konsep lafaz ‘āmm dan khāṣṣ dalam perspektif Ushul Fiqh serta implikasinya terhadap 
penetapan hukum Islam. Kajian ini menitikberatkan pada kandungan hukum lafaz ‘āmm dan 
khāṣṣ, kekuatan hukum lafaz ‘āmm setelah mengalami takhsīṣ, serta perbedaan pandangan 
ulama Ushul Fiqh terkait validitas takhsīṣ lafaz ‘āmm dengan hadis āḥād. Penelitian ini 
menggunakan metode kajian pustaka (library research) dengan pendekatan normatif-doktrinal 
melalui analisis terhadap literatur klasik dan kontemporer Ushul Fiqh. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa lafaz ‘āmm pada prinsipnya mengandung makna keumuman yang bersifat hujjah, namun 
kekuatan hukumnya dapat mengalami perubahan setelah adanya takhsīṣ. Perbedaan pandangan 
ulama terkait takhsīṣ dengan hadis āḥād menunjukkan dinamika metodologis dalam memahami 
hubungan antara dalil umum dan dalil khusus dalam penetapan hukum syariah. 
Kata Kunci: Lafaz ‘Āmm; Lafaz Khāṣṣ; Dalālah Lafaz; Takhsīṣ; Ushul Fiqh 
 

ABSTRACT 
The Qur'an, the word of Allah SWT, revealed in a highly stylistic Arabic language, demands 
methodological understanding to accurately comprehend its legal content. One of the primary approaches 
to understanding Islamic texts is the science of Usul Fiqh (Islamic jurisprudence), particularly the 
principles related to the dalālah (words of speech). This article aims to examine the concepts of the words 
'āmm and khāṣṣ from the perspective of Usul Fiqh and their implications for the establishment of Islamic 
law. This study focuses on the legal content of the words 'āmm and khāṣṣ, the legal force of the words 'āmm 
after undergoing takhsīṣ, and the differing views of Usul Fiqh scholars regarding the validity of takhsīṣ of 
the words 'āmm and ḥād (hadith). This study uses a library research method with a normative-doctrinal 
approach through an analysis of classical and contemporary Usul Fiqh literature. The results of the study 
indicate that the word 'āmm, in principle, contains a general meaning that is evidence-based, but its legal 
force can change after the introduction of takhsīṣ. The differences in scholars' views regarding takhsīṣ and 
hadith āḥād demonstrate the methodological dynamics in understanding the relationship between general 
and specific evidence in establishing Sharia law. 
Keywords: Word 'Āmm; Word Khāṣṣ; Dalālah Word; Takhsīṣ; Usul Fiqh 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:afrypancanaka@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:3amaradly@uinsu.ac.id


4915 

PENDAHULUAN 
Al-Qur’an merupakan kalam Allah Swt. yang diturunkan dalam bahasa Arab 

dengan keindahan dan kedalaman makna yang menuntut pemahaman metodologis 
yang tepat. Untuk menggali kandungan hukumnya secara komprehensif, diperlukan 
penguasaan terhadap ilmu-ilmu bahasa Arab serta disiplin keilmuan yang menjadi 
pedoman dalam memahami nash-nash syar‘i. Tanpa perangkat metodologis tersebut, 
pemaknaan terhadap teks al-Qur’an berpotensi tidak utuh dan menyimpang dari tujuan 
syariat. Ilmu Ushul Fiqh memiliki peranan penting dalam memahami hubungan antara 
lafaz dan makna serta implikasinya terhadap penetapan hukum Islam. Salah satu 
pembahasan sentral dalam Ushul Fiqh adalah lafaz ‘āmm dan khāṣṣ, yang menentukan 
keluasan dan pembatasan keberlakuan hukum. Interaksi antara keduanya melahirkan 
konsep takhsīṣ, yang berimplikasi pada kekuatan hukum lafaz ‘āmm, baik sebelum 
maupun sesudah adanya dalil yang membatasinya. Artikel ini mengkaji konsep lafaz 
‘āmm dan khāṣṣ dalam perspektif Ushul Fiqh, dengan fokus pada dalālah lafaz, 
mekanisme takhsīṣ, serta perbedaan pandangan ulama mengenai kekuatan hukum lafaz 
‘āmm, khususnya ketika ditakhsīṣ dengan hadis āḥād. Kajian ini diharapkan dapat 
memberikan pemahaman yang lebih proporsional dalam menafsirkan nash-nash hukum 
Islam.. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan normatif-doktrinal. Data penelitian bersumber dari bahan hukum primer 
berupa al-Qur’an dan Sunnah, serta bahan hukum sekunder berupa kitab-kitab klasik 
dan kontemporer Ushul Fiqh yang membahas lafaz ‘āmm dan khāṣṣ, dalālah lafaz, serta 
konsep takhsīṣ. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan 
menelusuri, menginventarisasi, dan mengklasifikasikan teks-teks yang relevan dengan 
objek kajian. Data yang telah dikumpulkan dianalisis menggunakan metode analisis 
kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif, khususnya dalam 
mengkaji perbedaan pandangan ulama Ushul Fiqh mengenai kekuatan hukum lafaz 
‘āmm dan mekanisme takhsīṣ, termasuk takhsīṣ dengan hadis āḥād. Hasil analisis 
kemudian disajikan secara sistematis untuk memperoleh kesimpulan yang komprehensif 
mengenai implikasi lafaz ‘āmm dan khāṣṣ terhadap penetapan hukum Islam.. 

 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Kekuatan Hukum Lafaz ‘Āmm Sebelum dan Sesudah Takhsīṣ 

Dalam kajian Ushul Fiqh, lafaz ‘āmm memiliki kedudukan yang sangat penting 
karena berkaitan langsung dengan prinsip keberlakuan hukum syariah secara 
menyeluruh. Sebelum adanya takhsīṣ, lafaz ‘āmm dipahami sebagai dalil yang 
menunjukkan hukum bagi seluruh satuan (afrad) yang tercakup di dalamnya. Oleh 
karena itu, mengamalkan lafaz ‘āmm tanpa pengecualian merupakan kewajiban syar‘i, 
selama tidak ditemukan dalil lain yang sah dan jelas yang membatasi keumumannya. 
Perbedaan pandangan ulama muncul ketika lafaz ‘āmm tersebut berhadapan dengan 
dalil takhsīṣ. Ulama Hanafiyyah berpendapat bahwa dalālah lafaz ‘āmm terhadap 
seluruh afrad-nya bersifat qath‘ī, sehingga tidak dapat dikhususkan kecuali dengan dalil 
yang setara atau lebih kuat. Dalam perspektif ini, takhsīṣ lafaz ‘āmm tidak dapat 
dilakukan dengan dalil yang bersifat zhannī, seperti hadis āḥād, kecuali apabila hadis 



4916 

tersebut mencapai tingkat penerimaan yang sangat kuat dan disertai qarinah 
pendukung. 

Berbeda dengan itu, jumhur ulama—yang terdiri dari Malikiyyah, Syafi‘iyyah, 
dan Hanabilah—menilai bahwa dalālah lafaz ‘āmm terhadap seluruh afrad-nya bersifat 
zhannī. Oleh karena itu, lafaz ‘āmm dapat dikhususkan dengan dalil zhannī, termasuk 
hadis āḥād yang sahih. Menurut jumhur, praktik takhsīṣ semacam ini telah banyak 
terjadi dalam nash-nash syar‘i, baik melalui al-Qur’an dengan al-Qur’an, al-Qur’an 
dengan Sunnah, maupun Sunnah dengan Sunnah. Pandangan jumhur ini didasarkan 
pada realitas historis teks-teks syariah yang menunjukkan bahwa hampir tidak ada lafaz 
‘āmm yang benar-benar terbebas dari kemungkinan takhsīṣ. Karena itu, mereka 
mengemukakan kaidah terkenal: “Tidak ada lafaz ‘āmm kecuali telah atau berpotensi 
ditakhsīṣ.” Namun demikian, potensi takhsīṣ tersebut tidak menggugurkan kewajiban 
mengamalkan lafaz ‘āmm sebelum adanya dalil yang sah dan jelas. 

 
Implikasi Takhsīṣ terhadap Keumuman Lafaz ‘Āmm 

Takhsīṣ tidak menghilangkan kehujjahan lafaz ‘āmm secara keseluruhan, 
melainkan hanya membatasi cakupan penerapannya pada sebagian afrad. Dengan kata 
lain, lafaz ‘āmm tetap berfungsi sebagai dalil hukum, tetapi dalam ruang lingkup yang 
telah ditentukan oleh dalil takhsīṣ. Oleh karena itu, para ulama menegaskan bahwa lafaz 
‘āmm setelah ditakhsīṣ tetap berlaku sebagai hujjah terhadap afrad yang tidak 
dikecualikan. Hal ini menunjukkan bahwa konsep takhsīṣ bukanlah bentuk 
pertentangan antar dalil, melainkan mekanisme harmonisasi antara dalil umum dan dalil 
khusus. Melalui pendekatan ini, sistem hukum Islam mampu menjaga keseimbangan 
antara universalitas hukum dan kekhususan kasus, sehingga hukum syariah tetap 
relevan dan aplikatif dalam berbagai kondisi. 

 
Lafaz ‘Āmm, Sebab Khusus, dan Universalitas Hukum 

Salah satu persoalan penting dalam pembahasan lafaz ‘āmm adalah hubungan 
antara keumuman lafaz dan kekhususan sebab turunnya nash (asbāb al-nuzūl). Para 
ulama Ushul Fiqh sepakat bahwa kekhususan sebab tidak membatasi keumuman lafaz, 
selama lafaz yang digunakan bersifat umum dan tidak terdapat dalil yang 
membatasinya. Oleh karena itu, hukum yang ditetapkan oleh nash tetap berlaku secara 
umum, meskipun sebab turunnya berkaitan dengan peristiwa atau individu tertentu. 
Prinsip ini memperkuat karakter universal hukum Islam dan mencegah penyempitan 
makna nash secara berlebihan. Dengan berpegang pada keumuman lafaz, hukum Islam 
tidak terjebak pada konteks historis semata, tetapi mampu menjawab persoalan hukum 
yang terus berkembang. 

 
Posisi Lafaz ‘Āmm dalam Metodologi Penetapan Hukum 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa lafaz ‘āmm menempati 
posisi strategis dalam metodologi istinbāṭ hukum Islam. Keumumannya menjadi dasar 
utama dalam menetapkan hukum yang bersifat universal, sementara mekanisme takhsīṣ 
berfungsi sebagai instrumen korektif untuk menyesuaikan hukum dengan kondisi 
khusus yang ditunjukkan oleh dalil lain. Dengan demikian, pemahaman yang 
komprehensif terhadap lafaz ‘āmm, bentuk-bentuknya, serta implikasi hukumnya 
merupakan prasyarat utama bagi seorang mujtahid dalam melakukan penalaran hukum 
yang akurat dan bertanggung jawab. 
 



4917 

Kekuatan Hukum Lafaz ‘Āmm yang Ditakhsis dengan Hadis Āḥād 
Para ulama usul fiqh sepakat atas kebolehan takhsis al-Qur’an dengan al-Qur’an, 

serta al-Qur’an dengan hadis mutawātir. Namun, mereka berbeda pendapat mengenai 
kebolehan takhsis al-Qur’an dengan hadis āḥād. Perbedaan ini terutama terlihat antara 
mazhab Syāfi‘iyyah dan Ḥanābilah di satu sisi, dengan mazhab Ḥanafiyyah di sisi lain. 
Mazhab Syāfi‘iyyah dan Ḥanābilah berpendapat bahwa takhsis al-Qur’an bi khabar al-
āḥād adalah boleh dan sah secara hukum, bahkan merupakan pendapat yang rājiḥ 
menurut mereka. Dalil yang digunakan antara lain firman Allah Swt. dalam QS. al-Ḥasyr 
[59]: 7: 

“Apa yang diberikan Rasul kepadamu maka terimalah, dan apa yang dilarangnya bagimu 
maka tinggalkanlah.” 
Ayat ini menunjukkan kewajiban mengikuti sunnah Nabi Saw., termasuk hadis 

āḥād yang sahih. Sebaliknya, mazhab Ḥanafiyyah tidak membolehkan takhsis al-Qur’an 
dengan hadis āḥād, karena menurut mereka hadis āḥād tidak mencapai derajat 
keyakinan (yaqīn) yang cukup untuk membatasi keumuman lafaz al-Qur’an. 
 
Contoh Ayat al-Qur’an yang Ditakhsis dengan Hadis Āḥād 

Salah satu contoh penting adalah QS. al-Nisā’ [4]: 11 tentang pembagian warisan, 
yang secara umum mencakup seluruh anak dan orang tua sebagai ahli waris. Keumuman 
ayat ini kemudian ditakhsis oleh hadis āḥād yang diriwayatkan oleh Abū Bakr al-Ṣiddīq 
ra., bahwa Nabi Saw. bersabda:“Kami para nabi tidak mewariskan.” 

Selain itu, ayat tersebut juga ditakhsis oleh hadis yang menyatakan bahwa 
pembunuh tidak berhak menerima warisan, serta hadis yang menyatakan bahwa tidak 
ada saling mewarisi antara pemeluk dua agama yang berbeda. Prinsip-prinsip ini 
kemudian diadopsi dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 173, yang menetapkan 
bahwa seseorang terhalang menjadi ahli waris apabila terbukti membunuh atau 
memfitnah pewaris. 

Ayat yang sama juga ditakhsis oleh hadis riwayat Muḥammad bin Maslamah dan 
al-Mughīrah bin Syu‘bah tentang bagian nenek, bahwa Nabi Saw. menetapkan bagian 
nenek sebesar seperenam, padahal ayat secara eksplisit tidak menyebutkannya. Contoh 
lain adalah QS. al-Tawbah [9]: 5 tentang perintah memerangi kaum musyrik. Ayat ini 
ditakhsis oleh hadis riwayat ‘Abd al-Raḥmān bin ‘Auf tentang perlakuan terhadap kaum 
Majusi, yang disamakan hukumnya dengan Ahl al-Kitāb. Demikian pula QS. al-Nisā’ [4]: 
24 tentang kehalalan menikahi perempuan selain yang diharamkan. Keumuman ayat ini 
ditakhsis oleh hadis āḥād riwayat Abū Hurairah ra., bahwa Rasulullah Saw. melarang 
seorang laki-laki menikahi seorang perempuan bersamaan dengan bibi kandungnya, 
baik dari pihak ayah maupun ibu. Dalam konteks pidana, QS. al-Mā’idah [5]: 38 tentang 
hukum potong tangan bagi pencuri ditakhsis oleh hadis āḥād yang menetapkan batas 
minimal pencurian sebesar seperempat dinar agar hukuman potong tangan dapat 
diterapkan. Begitu pula QS. al-Baqarah [2]: 275 yang menyatakan kehalalan jual beli 
secara umum, kemudian ditakhsis oleh hadis āḥād yang melarang transaksi yang 
mengandung unsur gharār (ketidakjelasan). 
 
Kedudukan Hadis Āḥād sebagai Hujjah 

Mayoritas ulama usul fiqh berpendapat bahwa hadis āḥād—selama diriwayatkan 
oleh perawi yang ‘adil dan ḍābiṭ—wajib diamalkan, meskipun tidak menghasilkan 
keyakinan absolut (‘ilm yaqīnī). Oleh karena itu, hadis āḥād tidak dijadikan dasar untuk 
mengkafirkan pihak lain, namun mengingkarinya tanpa takwil yang sah dapat 



4918 

menjerumuskan seseorang pada kesesatan. Dalam perspektif ahl al-usul, hadis āḥād 
mencakup seluruh hadis yang tidak memenuhi syarat mutawātir. Hadis jenis ini diterima 
sebagai hujjah baik dalam bidang hukum maupun akidah, sebagaimana diamalkan oleh 
para ulama salaf. 

Dalil kewajiban beramal dengan hadis āḥād antara lain QS. al-Aḥzāb [33]: 36 dan 
QS. al-Tawbah [9]: 122, yang menunjukkan kewajiban menerima peringatan dan ajaran 
yang disampaikan oleh sebagian kaum mukminin, meskipun jumlahnya tidak banyak. 
Ayat-ayat ini menegaskan bahwa kebenaran tidak disyaratkan harus datang dari 
kelompok besar. Imam al-Bukhārī juga menegaskan bahwa secara bahasa, satu orang 
dapat disebut sebagai ṭā’ifah, sebagaimana diperkuat oleh QS. al-Ḥujurāt [49]: 6, yang 
menunjukkan bahwa berita dari satu orang yang adil wajib diterima setelah diverifikasi. 
Ibn Ḥazm menegaskan bahwa seluruh kaum muslimin pada masa awal Islam menerima 
hadis āḥād yang diriwayatkan oleh perawi terpercaya. Penolakan terhadap hadis āḥād 
baru muncul setelah lahirnya kelompok Mu‘tazilah, yang menentang ijma‘ ulama 
sebelumnya. 
 
Hukum Dipandang dari Keumuman Lafaz atau Kekhususan Sebab 

Para ulama usul fiqh (uṣūliyyūn) dan fuqahā’ telah menetapkan sebuah kaidah 
fundamental dalam memahami nash syar‘i, yaitu: 
Yang menjadi patokan dalam penetapan hukum adalah keumuman lafaz, bukan 
kekhususan sebab. Kaidah ini disepakati oleh mayoritas ulama, dan hanya segelintir 
ulama yang menyelisihinya. Pendapat yang mu‘tabar menyatakan bahwa hukum syariat 
ditetapkan berdasarkan keumuman redaksi lafaz, bukan terbatas pada sebab khusus 
yang melatarbelakangi turunnya ayat atau datangnya hadis. Pendapat ini berbeda 
dengan pandangan al-Muzanī dan Abū Tsaur yang beranggapan bahwa kekhususan 
sebab dapat membatasi keumuman lafaz.  

Namun demikian, apabila suatu lafaz umum disebutkan dalam konteks sebab 
tertentu, maka sebab tersebut pasti termasuk dalam cakupan keumuman lafaz dan tidak 
boleh dikeluarkan darinya kecuali dengan dalil khusus yang sah. Dengan kata lain, 
kekhususan sebab bersifat qaṭ‘ī dalam ketercakupannya, tetapi tidak bersifat pembatas 
terhadap keumuman lafaz. Oleh karena itu, penjelasan para ahli tafsir mengenai sebab 
turunnya ayat (asbāb al-nuzūl) tidak dimaksudkan untuk membatasi makna ayat hanya 
pada peristiwa tersebut, melainkan sebagai ilustrasi dan penjelasan awal terhadap 
kandungan lafaz. Ungkapan para mufassir seperti “ayat ini turun berkenaan dengan 
peristiwa tertentu” menunjukkan bahwa peristiwa tersebut termasuk dalam cakupan 
makna ayat, bukan satu-satunya objek hukum yang dimaksud. 

Hal ini sejalan dengan perintah Allah Swt. agar kaum mukminin mentadabburi 
al-Qur’an. Dengan memperhatikan lafaz-lafaz yang bersifat umum, dapat dipahami 
bahwa maknanya mencakup banyak persoalan dan situasi yang serupa. Ibnu Mas‘ūd ra. 
menegaskan pentingnya memperhatikan keumuman lafaz ayat-ayat al-Qur’an, 
khususnya ayat-ayat yang diawali dengan seruan keimanan: 

*“Jika engkau mendengar Allah berfirman: ‘Wahai orang-orang yang beriman’, maka 
persiapkanlah pendengaranmu, karena sesungguhnya itu adalah perintah kepada kebaikan 
atau larangan dari keburukan.” 

 
KESIMPULAN 

Ushul fikih, fikih, qawāʿid fiqhiyyah, dan syariat merupakan unsur fundamental 
yang saling berkaitan dalam bangunan hukum Islam. Ushul fikih berfungsi sebagai 



4919 

kerangka metodologis yang mengatur cara penarikan hukum syar’i dari sumber-
sumbernya yang otoritatif, sedangkan fikih merupakan hasil konkret dari proses ijtihad 
dan istinbath yang berhubungan langsung dengan perbuatan manusia. Keduanya 
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga lahir 
melalui proses intelektual yang sistematis dan bertanggung jawab.  

Qawāʿid fiqhiyyah berperan sebagai prinsip-prinsip umum yang memudahkan 
pemahaman, penerapan, dan pengembangan hukum Islam. Keberadaan kaidah-kaidah 
fikih menegaskan sifat sistematis, konsisten, dan komprehensif hukum Islam, sekaligus 
memberikan ruang fleksibilitas dalam menghadapi persoalan-persoalan baru. Melalui 
qawāʿid fiqhiyyah, hukum Islam mampu menjaga keseimbangan antara kepastian 
hukum dan keadilan substantif, serta antara teks normatif dan realitas sosial. 

Syariat sebagai sumber utama hukum Islam merupakan sistem ilahi yang 
bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan dalam kehidupan 
manusia. Syariat mencakup dimensi ibadah, sosial, moral, dan hukum, serta menjadi 
pedoman hidup yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, dan 
lingkungan. Pemahaman yang tepat terhadap syariat menegaskan bahwa hukum Islam 
tidak bersifat kaku, melainkan dinamis dan responsif terhadap perkembangan zaman 
melalui mekanisme ijtihad yang berlandaskan maqāṣid al-sharī‘ah. 

Dengan demikian, integrasi antara ushul fikih, fikih, qawāʿid fiqhiyyah, dan 
syariat merupakan prasyarat utama dalam pengembangan dan penerapan hukum Islam 
yang adil, relevan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Pemahaman yang 
komprehensif terhadap keempat unsur tersebut tidak hanya penting bagi kalangan 
akademisi dan praktisi hukum Islam, tetapi juga menjadi landasan bagi upaya aktualisasi 
hukum Islam yang kontekstual dan berkeadaban dalam kehidupan masyarakat modern. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, N. M. (2024). STUDI TENTANG AL-QUR`AN (Kajian terhadap Nama, Sifat dan 
Sejarah Pemeliharaan al-Qur`an). JIQSI: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Studi Islam, 2(2), 
90–107. https://doi.org/https://doi.org/10.64341/jiqsi.v2i2.24 

Aziba, S. N., Zhumi, K. A., Purbowo, T., & Rozaq, S. A. (2025). Al-Qur ’ an sebagai Sumber 
Hukum Al-Qur ’ an sebagai Landasan Utama dalam Sistem Hukum Islam. 
IHSANIKA : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 34–44. 
https://doi.org/https://doi.org/10.59841/ihsanika.v3i1.2074 

Jamaluddin, M., Rahmatullah, A., & Farid, M. (2025). LIBRARY RESEARCH 
METHODOLOGY IN EDUCATION: FUNDAMENTAL CONCEPTS AND 
IMPLEMENTATION. COGNITIVE: JURNAL PENDIDIKAN DAN 
PEMBELAJARAN, 3(2), 1–10. 
https://doi.org/https://doi.org/10.61743/cg.v3i2.160 

Janwar, F., Baros, A. H., & Febrianti, Y. (2024). Peran Kaidah Ushuliyah: Mutlaq, 
Muqayyad, Mujmal, dan Mubayyan. Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan 
Filsafat, 1(4), 73–81. 

Marpaung, W., & Adly, M. A. (2022). Discourse of Joint Property In Riview of Istinbath 
Islamic Law. Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial, 10(01), 257–278. 
https://doi.org/10.30868/am.v10i01.2453 

Suryani, D. E., Asmuni, A., & Syahnan, M. (2024). KEDUDUKAN AL-QURAN SEBAGAI 
SUMBER HUKUM ISLAM. Al-Usrah: Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah, 12(1). 

Syahnan, M., & Matsum, H. (2023). The Ideality of Pancasila and Reality of Maqaashid 
Syariah. Al-Ulum, 23(2). 



4920 

Syahnan, M., & Mukhsin, A. (2025). Islamic Law of Procedure: an Analysis of Kitâb Al-
qâdhî Ila Al-qâdhî in Islamic Legal Literature. Islamijah: Journal of Islamic Social 
Sciences, 1(1), 97–106. https://doi.org/10.30821/islamijah.v1i1.7199. 

 


