S

G }

V
¥
!
"
1

-

=
=

. (Journal Research and Education Studies)
Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
http:/ /jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

‘_ JURNAL MUDABBIR

Interaksi Lafaz “Amm dan Khass dalam Al-Qur’an dan Sunnah: Analisis
Dalalah dan Implikasi Hukumnya

Afriansyah!, Mhd. Syahnan?, M. Amar Adly3
123 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: afrypancanaka@gmail.com!, mhdsyahnan@uinsu.ac.id?, amaradly@uinsu.ac.id3

ABSTRAK

Al-Qur’an sebagai kalam Allah Swt. yang diturunkan dengan stilistika bahasa Arab yang tinggi
menuntut pemahaman metodologis agar kandungan hukumnya dapat dipahami secara tepat.
Salah satu pendekatan utama dalam memahami nash-nash syar’i adalah ilmu Ushul Figh,
khususnya kaidah-kaidah yang berkaitan dengan dalalah lafaz. Artikel ini bertujuan mengkaji
konsep lafaz ‘amm dan khass dalam perspektif Ushul Figh serta implikasinya terhadap
penetapan hukum Islam. Kajian ini menitikberatkan pada kandungan hukum lafaz ‘amm dan
khass, kekuatan hukum lafaz ‘amm setelah mengalami takhsis, serta perbedaan pandangan
ulama Ushul Figh terkait validitas takhsis lafaz ‘amm dengan hadis ahad. Penelitian ini
menggunakan metode kajian pustaka (library research) dengan pendekatan normatif-doktrinal
melalui analisis terhadap literatur klasik dan kontemporer Ushul Figh. Hasil kajian menunjukkan
bahwa lafaz ‘amm pada prinsipnya mengandung makna keumuman yang bersifat hujjah, namun
kekuatan hukumnya dapat mengalami perubahan setelah adanya takhsis. Perbedaan pandangan
ulama terkait takhsis dengan hadis ahad menunjukkan dinamika metodologis dalam memahami
hubungan antara dalil umum dan dalil khusus dalam penetapan hukum syariah.

Kata Kunci: Lafaz ‘Amm; Lafaz Khass; Dalalah Lafaz; Takhsis; Ushul Figh

ABSTRACT

The Qur'an, the word of Allah SWT, revealed in a highly stylistic Arabic language, demands
methodological understanding to accurately comprehend its legal content. One of the primary approaches
to understanding Islamic texts is the science of Usul Figh (Islamic jurisprudence), particularly the
principles related to the dalalah (words of speech). This article aims to examine the concepts of the words
'‘amm and khass from the perspective of Usul Figh and their implications for the establishment of Islamic
law. This study focuses on the legal content of the words 'amm and khass, the legal force of the words 'amm
after undergoing takhsis, and the differing views of Usul Figh scholars regarding the validity of takhsis of
the words 'amm and had (hadith). This study uses a library research method with a normative-doctrinal
approach through an analysis of classical and contemporary Usul Figh literature. The results of the study
indicate that the word 'amm, in principle, contains a general meaning that is evidence-based, but its legal
force can change after the introduction of takhsis. The differences in scholars' views regarding takhsis and
hadith ahad demonstrate the methodological dynamics in understanding the relationship between general
and specific evidence in establishing Sharia law.

Keywords: Word ' Amm; Word Khass; Dalalah Word; Takhsis; Usul Figh

4914


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:afrypancanaka@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:3amaradly@uinsu.ac.id

PENDAHULUAN

Al-Qur’an merupakan kalam Allah Swt. yang diturunkan dalam bahasa Arab
dengan keindahan dan kedalaman makna yang menuntut pemahaman metodologis
yang tepat. Untuk menggali kandungan hukumnya secara komprehensif, diperlukan
penguasaan terhadap ilmu-ilmu bahasa Arab serta disiplin keilmuan yang menjadi
pedoman dalam memahami nash-nash syar‘i. Tanpa perangkat metodologis tersebut,
pemaknaan terhadap teks al-Qur’an berpotensi tidak utuh dan menyimpang dari tujuan
syariat. [lmu Ushul Figh memiliki peranan penting dalam memahami hubungan antara
lafaz dan makna serta implikasinya terhadap penetapan hukum Islam. Salah satu
pembahasan sentral dalam Ushul Figh adalah lafaz ‘amm dan khass, yang menentukan
keluasan dan pembatasan keberlakuan hukum. Interaksi antara keduanya melahirkan
konsep takhsis, yang berimplikasi pada kekuatan hukum lafaz ‘amm, baik sebelum
maupun sesudah adanya dalil yang membatasinya. Artikel ini mengkaji konsep lafaz
‘amm dan khass dalam perspektif Ushul Figh, dengan fokus pada dalalah lafaz,
mekanisme takhsis, serta perbedaan pandangan ulama mengenai kekuatan hukum lafaz
‘amm, khususnya ketika ditakhsis dengan hadis ahad. Kajian ini diharapkan dapat
memberikan pemahaman yang lebih proporsional dalam menafsirkan nash-nash hukum
Islam..

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan
pendekatan normatif-doktrinal. Data penelitian bersumber dari bahan hukum primer
berupa al-Qur’an dan Sunnah, serta bahan hukum sekunder berupa kitab-kitab klasik
dan kontemporer Ushul Figh yang membahas lafaz ‘amm dan khass, dalalah lafaz, serta
konsep takhsis. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan
menelusuri, menginventarisasi, dan mengklasifikasikan teks-teks yang relevan dengan
objek kajian. Data yang telah dikumpulkan dianalisis menggunakan metode analisis
kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif, khususnya dalam
mengkaji perbedaan pandangan ulama Ushul Figh mengenai kekuatan hukum lafaz
‘amm dan mekanisme takhsis, termasuk takhsis dengan hadis ahad. Hasil analisis
kemudian disajikan secara sistematis untuk memperoleh kesimpulan yang komprehensif
mengenai implikasi lafaz ‘amm dan khass terhadap penetapan hukum Islam..

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kekuatan Hukum Lafaz ‘Amm Sebelum dan Sesudah Takhsis

Dalam kajian Ushul Figh, lafaz ‘amm memiliki kedudukan yang sangat penting
karena berkaitan langsung dengan prinsip keberlakuan hukum syariah secara
menyeluruh. Sebelum adanya takhsis, lafaz ‘amm dipahami sebagai dalil yang
menunjukkan hukum bagi seluruh satuan (afrad) yang tercakup di dalamnya. Oleh
karena itu, mengamalkan lafaz ‘amm tanpa pengecualian merupakan kewajiban syari,
selama tidak ditemukan dalil lain yang sah dan jelas yang membatasi keumumannya.
Perbedaan pandangan ulama muncul ketika lafaz ‘amm tersebut berhadapan dengan
dalil takhsis. Ulama Hanafiyyah berpendapat bahwa dalalah lafaz ‘amm terhadap
seluruh afrad-nya bersifat qath'i, sehingga tidak dapat dikhususkan kecuali dengan dalil
yang setara atau lebih kuat. Dalam perspektif ini, takhsis lafaz ‘amm tidak dapat
dilakukan dengan dalil yang bersifat zhanni, seperti hadis ahad, kecuali apabila hadis

4915



tersebut mencapai tingkat penerimaan yang sangat kuat dan disertai qarinah
pendukung.

Berbeda dengan itu, jumhur ulama—yang terdiri dari Malikiyyah, Syafi‘iyyah,
dan Hanabilah —menilai bahwa dalalah lafaz ‘amm terhadap seluruh afrad-nya bersifat
zhanni. Oleh karena itu, lafaz ‘amm dapat dikhususkan dengan dalil zhanni, termasuk
hadis ahad yang sahih. Menurut jumhur, praktik takhsis semacam ini telah banyak
terjadi dalam nash-nash syar’i, baik melalui al-Qur’an dengan al-Qur’an, al-Qur’an
dengan Sunnah, maupun Sunnah dengan Sunnah. Pandangan jumhur ini didasarkan
pada realitas historis teks-teks syariah yang menunjukkan bahwa hampir tidak ada lafaz
‘amm yang benar-benar terbebas dari kemungkinan takhsis. Karena itu, mereka
mengemukakan kaidah terkenal: “Tidak ada lafaz ‘amm kecuali telah atau berpotensi
ditakhsis.” Namun demikian, potensi takhsis tersebut tidak menggugurkan kewajiban
mengamalkan lafaz ‘amm sebelum adanya dalil yang sah dan jelas.

Implikasi Takhsis terhadap Keumuman Lafaz “Amm

Takhsis tidak menghilangkan kehujjahan lafaz ‘amm secara keseluruhan,
melainkan hanya membatasi cakupan penerapannya pada sebagian afrad. Dengan kata
lain, lafaz ‘amm tetap berfungsi sebagai dalil hukum, tetapi dalam ruang lingkup yang
telah ditentukan oleh dalil takhsis. Oleh karena itu, para ulama menegaskan bahwa lafaz
‘amm setelah ditakhsis tetap berlaku sebagai hujjah terhadap afrad yang tidak
dikecualikan. Hal ini menunjukkan bahwa konsep takhsis bukanlah bentuk
pertentangan antar dalil, melainkan mekanisme harmonisasi antara dalil umum dan dalil
khusus. Melalui pendekatan ini, sistem hukum Islam mampu menjaga keseimbangan
antara universalitas hukum dan kekhususan kasus, sehingga hukum syariah tetap
relevan dan aplikatif dalam berbagai kondisi.

Lafaz ‘Amm, Sebab Khusus, dan Universalitas Hukum

Salah satu persoalan penting dalam pembahasan lafaz ‘amm adalah hubungan
antara keumuman lafaz dan kekhususan sebab turunnya nash (asbab al-nuzil). Para
ulama Ushul Figh sepakat bahwa kekhususan sebab tidak membatasi keumuman lafaz,
selama lafaz yang digunakan bersifat umum dan tidak terdapat dalil yang
membatasinya. Oleh karena itu, hukum yang ditetapkan oleh nash tetap berlaku secara
umum, meskipun sebab turunnya berkaitan dengan peristiwa atau individu tertentu.
Prinsip ini memperkuat karakter universal hukum Islam dan mencegah penyempitan
makna nash secara berlebihan. Dengan berpegang pada keumuman lafaz, hukum Islam
tidak terjebak pada konteks historis semata, tetapi mampu menjawab persoalan hukum
yang terus berkembang.

Posisi Lafaz “Amm dalam Metodologi Penetapan Hukum

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa lafaz ‘amm menempati
posisi strategis dalam metodologi istinbat hukum Islam. Keumumannya menjadi dasar
utama dalam menetapkan hukum yang bersifat universal, sementara mekanisme takhsis
berfungsi sebagai instrumen korektif untuk menyesuaikan hukum dengan kondisi
khusus yang ditunjukkan oleh dalil lain. Dengan demikian, pemahaman yang
komprehensif terhadap lafaz ‘amm, bentuk-bentuknya, serta implikasi hukumnya
merupakan prasyarat utama bagi seorang mujtahid dalam melakukan penalaran hukum
yang akurat dan bertanggung jawab.

4916



Kekuatan Hukum Lafaz ‘Amm yang Ditakhsis dengan Hadis Ahad

Para ulama usul figh sepakat atas kebolehan takhsis al-Qur’an dengan al-Qur’an,
serta al-Qur’an dengan hadis mutawatir. Namun, mereka berbeda pendapat mengenai
kebolehan takhsis al-Qur’an dengan hadis ahad. Perbedaan ini terutama terlihat antara
mazhab Syafi‘iyyah dan Hanabilah di satu sisi, dengan mazhab Hanafiyyah di sisi lain.
Mazhab Syafi‘iyyah dan Hanabilah berpendapat bahwa takhsis al-Qur’an bi khabar al-
ahad adalah boleh dan sah secara hukum, bahkan merupakan pendapat yang rajih
menurut mereka. Dalil yang digunakan antara lain firman Allah Swt. dalam QS. al-Hasyr
[59]: 7:

“Apa yang diberikan Rasul kepadamu maka terimalah, dan apa yang dilarangnya bagimu

maka tinggalkanlah.”

Ayat ini menunjukkan kewajiban mengikuti sunnah Nabi Saw., termasuk hadis
ahad yang sahih. Sebaliknya, mazhab Hanafiyyah tidak membolehkan takhsis al-Qur’an
dengan hadis ahad, karena menurut mereka hadis ahad tidak mencapai derajat
keyakinan (yaqin) yang cukup untuk membatasi keumuman lafaz al-Qur’an.

Contoh Ayat al-Qur’an yang Ditakhsis dengan Hadis Ahad

Salah satu contoh penting adalah QS. al-Nisa” [4]: 11 tentang pembagian warisan,
yang secara umum mencakup seluruh anak dan orang tua sebagai ahli waris. Keumuman
ayat ini kemudian ditakhsis oleh hadis ahad yang diriwayatkan oleh Aba Bakr al-Siddiq
ra., bahwa Nabi Saw. bersabda:“Kami para nabi tidak mewariskan.”

Selain itu, ayat tersebut juga ditakhsis oleh hadis yang menyatakan bahwa
pembunuh tidak berhak menerima warisan, serta hadis yang menyatakan bahwa tidak
ada saling mewarisi antara pemeluk dua agama yang berbeda. Prinsip-prinsip ini
kemudian diadopsi dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 173, yang menetapkan
bahwa seseorang terhalang menjadi ahli waris apabila terbukti membunuh atau
memfitnah pewaris.

Ayat yang sama juga ditakhsis oleh hadis riwayat Muhammad bin Maslamah dan
al-Mughirah bin Syu’bah tentang bagian nenek, bahwa Nabi Saw. menetapkan bagian
nenek sebesar seperenam, padahal ayat secara eksplisit tidak menyebutkannya. Contoh
lain adalah QS. al-Tawbah [9]: 5 tentang perintah memerangi kaum musyrik. Ayat ini
ditakhsis oleh hadis riwayat ‘Abd al-Rahman bin “Auf tentang perlakuan terhadap kaum
Majusi, yang disamakan hukumnya dengan Ahl al-Kitab. Demikian pula QS. al-Nisa” [4]:
24 tentang kehalalan menikahi perempuan selain yang diharamkan. Keumuman ayat ini
ditakhsis oleh hadis ahad riwayat Abti Hurairah ra., bahwa Rasulullah Saw. melarang
seorang laki-laki menikahi seorang perempuan bersamaan dengan bibi kandungnya,
baik dari pihak ayah maupun ibu. Dalam konteks pidana, QS. al-Ma’idah [5]: 38 tentang
hukum potong tangan bagi pencuri ditakhsis oleh hadis ahad yang menetapkan batas
minimal pencurian sebesar seperempat dinar agar hukuman potong tangan dapat
diterapkan. Begitu pula QS. al-Baqgarah [2]: 275 yang menyatakan kehalalan jual beli
secara umum, kemudian ditakhsis oleh hadis ahad yang melarang transaksi yang
mengandung unsur gharar (ketidakjelasan).

Kedudukan Hadis Ahad sebagai Hujjah

Mayoritas ulama usul figh berpendapat bahwa hadis ahad — selama diriwayatkan
oleh perawi yang ‘adil dan dabit—wajib diamalkan, meskipun tidak menghasilkan
keyakinan absolut (‘ilm yaqini). Oleh karena itu, hadis ahad tidak dijadikan dasar untuk
mengkafirkan pihak lain, namun mengingkarinya tanpa takwil yang sah dapat

4917



menjerumuskan seseorang pada kesesatan. Dalam perspektif ahl al-usul, hadis ahad
mencakup seluruh hadis yang tidak memenuhi syarat mutawatir. Hadis jenis ini diterima
sebagai hujjah baik dalam bidang hukum maupun akidah, sebagaimana diamalkan oleh
para ulama salaf.

Dalil kewajiban beramal dengan hadis ahad antara lain QS. al-Ahzab [33]: 36 dan
QS. al-Tawbah [9]: 122, yang menunjukkan kewajiban menerima peringatan dan ajaran
yang disampaikan oleh sebagian kaum mukminin, meskipun jumlahnya tidak banyak.
Ayat-ayat ini menegaskan bahwa kebenaran tidak disyaratkan harus datang dari
kelompok besar. Imam al-Bukhari juga menegaskan bahwa secara bahasa, satu orang
dapat disebut sebagai ta’ifah, sebagaimana diperkuat oleh QS. al-Hujurat [49]: 6, yang
menunjukkan bahwa berita dari satu orang yang adil wajib diterima setelah diverifikasi.
Ibn Hazm menegaskan bahwa seluruh kaum muslimin pada masa awal Islam menerima
hadis ahad yang diriwayatkan oleh perawi terpercaya. Penolakan terhadap hadis ahad
baru muncul setelah lahirnya kelompok Mu’tazilah, yang menentang ijma’ ulama
sebelumnya.

Hukum Dipandang dari Keumuman Lafaz atau Kekhususan Sebab

Para ulama usul figh (usaliyytan) dan fugaha” telah menetapkan sebuah kaidah

fundamental dalam memahami nash syar’i, yaitu:
Yang menjadi patokan dalam penetapan hukum adalah keumuman lafaz, bukan
kekhususan sebab. Kaidah ini disepakati oleh mayoritas ulama, dan hanya segelintir
ulama yang menyelisihinya. Pendapat yang mu’tabar menyatakan bahwa hukum syariat
ditetapkan berdasarkan keumuman redaksi lafaz, bukan terbatas pada sebab khusus
yang melatarbelakangi turunnya ayat atau datangnya hadis. Pendapat ini berbeda
dengan pandangan al-Muzani dan Abt Tsaur yang beranggapan bahwa kekhususan
sebab dapat membatasi keumuman lafaz.

Namun demikian, apabila suatu lafaz umum disebutkan dalam konteks sebab
tertentu, maka sebab tersebut pasti termasuk dalam cakupan keumuman lafaz dan tidak
boleh dikeluarkan darinya kecuali dengan dalil khusus yang sah. Dengan kata lain,
kekhususan sebab bersifat qat't dalam ketercakupannya, tetapi tidak bersifat pembatas
terhadap keumuman lafaz. Oleh karena itu, penjelasan para ahli tafsir mengenai sebab
turunnya ayat (asbab al-nuzil) tidak dimaksudkan untuk membatasi makna ayat hanya
pada peristiwa tersebut, melainkan sebagai ilustrasi dan penjelasan awal terhadap
kandungan lafaz. Ungkapan para mufassir seperti “ayat ini turun berkenaan dengan
peristiwa tertentu” menunjukkan bahwa peristiwa tersebut termasuk dalam cakupan
makna ayat, bukan satu-satunya objek hukum yang dimaksud.

Hal ini sejalan dengan perintah Allah Swt. agar kaum mukminin mentadabburi
al-Qur’an. Dengan memperhatikan lafaz-lafaz yang bersifat umum, dapat dipahami
bahwa maknanya mencakup banyak persoalan dan situasi yang serupa. Ibnu Mas'td ra.
menegaskan pentingnya memperhatikan keumuman lafaz ayat-ayat al-Qur’an,
khususnya ayat-ayat yang diawali dengan seruan keimanan:

*“Jika engkau mendengar Allah berfirman: ‘Wahai orang-orang yang beriman’, maka

persiapkanlah pendengaranmu, karena sesungguhnya itu adalah perintah kepada kebaikan

atau larangan dari keburukan.”

KESIMPULAN
Ushul fikih, fikih, qawa‘id fighiyyah, dan syariat merupakan unsur fundamental
yang saling berkaitan dalam bangunan hukum Islam. Ushul fikih berfungsi sebagai

4918



kerangka metodologis yang mengatur cara penarikan hukum syar’i dari sumber-
sumbernya yang otoritatif, sedangkan fikih merupakan hasil konkret dari proses ijtihad
dan istinbath yang berhubungan langsung dengan perbuatan manusia. Keduanya
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga lahir
melalui proses intelektual yang sistematis dan bertanggung jawab.

Qawa‘id fighiyyah berperan sebagai prinsip-prinsip umum yang memudahkan
pemahaman, penerapan, dan pengembangan hukum Islam. Keberadaan kaidah-kaidah
tikih menegaskan sifat sistematis, konsisten, dan komprehensif hukum Islam, sekaligus
memberikan ruang fleksibilitas dalam menghadapi persoalan-persoalan baru. Melalui
gawa‘id fighiyyah, hukum Islam mampu menjaga keseimbangan antara kepastian
hukum dan keadilan substantif, serta antara teks normatif dan realitas sosial.

Syariat sebagai sumber utama hukum Islam merupakan sistem ilahi yang
bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan dalam kehidupan
manusia. Syariat mencakup dimensi ibadah, sosial, moral, dan hukum, serta menjadi
pedoman hidup yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, dan
lingkungan. Pemahaman yang tepat terhadap syariat menegaskan bahwa hukum Islam
tidak bersifat kaku, melainkan dinamis dan responsif terhadap perkembangan zaman
melalui mekanisme ijtihad yang berlandaskan maqasid al-shari‘ah.

Dengan demikian, integrasi antara ushul fikih, fikih, qawa‘id fighiyyah, dan
syariat merupakan prasyarat utama dalam pengembangan dan penerapan hukum Islam
yang adil, relevan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Pemahaman yang
komprehensif terhadap keempat unsur tersebut tidak hanya penting bagi kalangan
akademisi dan praktisi hukum Islam, tetapi juga menjadilandasan bagi upaya aktualisasi
hukum Islam yang kontekstual dan berkeadaban dalam kehidupan masyarakat modern.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, N. M. (2024). STUDI TENTANG AL-QUR'AN (Kajian terhadap Nama, Sifat dan
Sejarah Pemeliharaan al-Qur*an). JIQSI: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Studi Islam, 2(2),
90-107. https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.64341/jigsi.v2i2.24

Aziba, S.N., Zhumi, K. A., Purbowo, T., & Rozagq, S. A. (2025). Al-Qur " an sebagai Sumber
Hukum Al-Qur ’ an sebagai Landasan Utama dalam Sistem Hukum Islam.
IHSANIKA : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 34-44.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.59841/ihsanika.v3i1.2074

Jamaluddin, M., Rahmatullah, A., & Farid, M. (2025). LIBRARY RESEARCH
METHODOLOGY IN EDUCATION: FUNDAMENTAL CONCEPTS AND
IMPLEMENTATION. COGNITIVE: JURNAL PENDIDIKAN DAN
PEMBELAJARAN, 3(2), 1-10.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.61743 /cg.v3i2.160

Janwar, F., Baros, A. H., & Febrianti, Y. (2024). Peran Kaidah Ushuliyah: Mutlaq,
Mugayyad, Mujmal, dan Mubayyan. Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan
Filsafat, 1(4), 73-81.

Marpaung, W., & Adly, M. A. (2022). Discourse of Joint Property In Riview of Istinbath
Islamic Law. Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial, 10(01), 257-278.
https:/ /doi.org/10.30868 /am.v10i01.2453

Suryani, D. E., Asmuni, A., & Syahnan, M. (2024). KEDUDUKAN AL-QURAN SEBAGAI
SUMBER HUKUM ISLAM. Al-Usrah: Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah, 12(1).

Syahnan, M., & Matsum, H. (2023). The Ideality of Pancasila and Reality of Maqaashid
Syariah. Al-Ulum, 23(2).

4919



Syahnan, M., & Mukhsin, A. (2025). Islamic Law of Procedure: an Analysis of Kitab Al-
gadhi Ila Al-qadhi in Islamic Legal Literature. Islamijah: Journal of Islamic Social
Sciences, 1(1), 97-106. https:/ /doi.org/10.30821/islamijah.v1i1.7199.

4920



