
4823 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 
Pembagian dan Tingkatan Qaidah Meliputi Kaidah Pokok (Asasiah) 

 
Danang Dermawan 1, Mhd. Syahnan2, M. Amar Adly3 

 
1Kejaksaan Negeri Tebing Tinggi, Indonesia 

2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
 

Email: danangdermawan@gmail.com1, mhdsyahnan@uinsu.ac.id2, amaradly@uinsu.ac.id3 

 
ABSTRAK 

Qaidah fiqhiyyah merupakan prinsip-prinsip umum dalam hukum Islam yang berfungsi sebagai 
pedoman metodologis dalam memahami, menafsirkan, dan menerapkan hukum terhadap 
berbagai persoalan yang bersifat kasuistik. Keberadaan qaidah fiqhiyyah menunjukkan karakter 
hukum Islam yang sistematis, fleksibel, dan adaptif terhadap dinamika kehidupan sosial. Artikel 
ini bertujuan untuk mengkaji pembagian dan tingkatan qaidah fiqhiyyah dengan fokus utama 
pada kaidah pokok (asāsiyyah) yang menjadi fondasi bagi kaidah-kaidah cabang lainnya. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 
research), dengan menganalisis sumber-sumber klasik dan kontemporer dalam bidang usul fiqh 
dan qawa‘id fiqhiyyah. Hasil kajian menunjukkan bahwa kaidah pokok seperti al-umūr bi 
maqāṣidihā, al-yaqīn lā yazūlu bi al-syakk, al-masyaqqah tajlibu al-taysīr, al-ḍarar yuzāl, dan al-
‘ādah muḥakkamah memiliki peran sentral dalam pembentukan dan pengembangan hukum 
Islam. Kaidah-kaidah ini tidak hanya menjadi landasan teoritis, tetapi juga memiliki implikasi 
praktis yang luas dalam penyelesaian masalah hukum kontemporer. Dengan demikian, 
pemahaman terhadap pembagian dan tingkatan qaidah fiqhiyyah, khususnya kaidah pokok, 
menjadi penting untuk memperkuat penerapan hukum Islam yang kontekstual, responsif, dan 
berorientasi pada kemaslahatan. 
Kata kunci: Qaidah Fiqhiyyah; Kaidah Pokok (Asāsiyyah); Hukum Islam; Usul Fiqh; Ijtihad; 
Maqāṣid al-Syarī‘ah. 
 

ABSTRACT 
Fiqh principles are general principles in Islamic law that serve as methodological guidelines for 
understanding, interpreting, and applying the law to various case-by-case issues. The existence of fiqh 
principles demonstrates the systematic, flexible, and adaptive character of Islamic law to the dynamics of 
social life. This article aims to examine the division and levels of fiqh principles, focusing primarily on the 
basic principles (asāsiyyah), which serve as the foundation for other branches of law. This research uses a 
qualitative approach with library research, analyzing classical and contemporary sources in the fields of 
usul fiqh and qawa'id fiqh. The results of the study indicate that basic principles such as al-umūr bi 
maqāṣidihā, al-yaqīn lā yazūlu bi al-syakk, al-masyaqqah tajlibu al-taysīr, al-ḍarar yuzāl, and al-‘ādah 
muḥakkamah play a central role in the formation and development of Islamic law. These principles not only 
serve as a theoretical foundation but also have broad practical implications in resolving contemporary legal 
issues. Therefore, understanding the division and levels of Islamic law, particularly the basic principles, is 
crucial to strengthening the contextual, responsive, and welfare-oriented application of Islamic law. 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:danangdermawan@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:3amaradly@uinsu.ac.id


4824 

Keywords: Islamic Law; Basic Principles (Asāsiyyah); Islamic Law; Usul Fiqh; Ijtihad; Maqāṣid al-
Syarī‘ah. 

PENDAHULUAN 
Qawā‘id fiqhiyyah merupakan salah satu perangkat metodologis penting dalam 

sistem hukum Islam yang berfungsi merangkum prinsip-prinsip hukum umum dari 
berbagai permasalahan fikih yang bersifat parsial. Keberadaan qawā‘id fiqhiyyah 
menunjukkan karakter hukum Islam yang sistematis, fleksibel, dan responsif terhadap 
dinamika sosial. (Fatimah et al., 2025) Melalui kaidah-kaidah ini, para fuqahā’ mampu 
menalar dan menetapkan hukum terhadap persoalan baru tanpa harus selalu merujuk 
secara langsung pada dalil-dalil parsial (juz’iyyāt), melainkan dengan menggunakan 
prinsip-prinsip universal (kulliyyāt) yang telah terbangun secara metodologis. 

Dalam khazanah fikih, qawā‘id fiqhiyyah tidak berdiri dalam satu tingkat yang 
sama. Para ulama membaginya ke dalam beberapa kategori dan tingkatan berdasarkan 
keluasan cakupan dan kekuatan penerapannya. Di antara pembagian yang paling 
fundamental adalah kaidah pokok (al-qawā‘id al-asāsiyyah), yaitu kaidah-kaidah besar 
yang menaungi hampir seluruh cabang hukum Islam. Kaidah-kaidah ini tidak hanya 
menjadi fondasi dalam istinbāṭ hukum, tetapi juga berperan sebagai instrumen utama 
dalam menjaga tujuan-tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah), seperti perlindungan agama, 
jiwa, akal, keturunan, dan harta.  

Namun demikian, dalam praktik akademik dan pembelajaran hukum Islam, 
pembahasan mengenai pembagian dan tingkatan qawā‘id fiqhiyyah, khususnya kaidah 
pokok (asāsiyyah), sering kali disajikan secara ringkas dan deskriptif tanpa analisis 
konseptual yang mendalam. Akibatnya, pemahaman terhadap fungsi epistemologis dan 
metodologis kaidah-kaidah pokok tersebut menjadi kurang komprehensif, terutama 
dalam konteks penerapannya terhadap persoalan hukum kontemporer yang kompleks. 

Berangkat dari kondisi tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara 
sistematis pembagian dan tingkatan qawā‘id fiqhiyyah dengan fokus pada kaidah-
kaidah pokok (asāsiyyah). Kajian ini tidak hanya menguraikan klasifikasi kaidah, tetapi 
juga menganalisis kedudukan dan urgensinya dalam bangunan hukum Islam. Dengan 
pendekatan normatif-konseptual, artikel ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 
akademik dalam memperkuat pemahaman teoretis tentang qawā‘id fiqhiyyah serta 
mempertegas relevansinya sebagai instrumen ijtihad dalam menjawab tantangan hukum 
Islam di era modern. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). (Sugiono, 2019)Pendekatan ini dipilih karena kajian 
mengenai pembagian dan tingkatan qawā‘id fiqhiyyah, khususnya kaidah pokok 
(asāsiyyah), merupakan kajian normatif-konseptual yang bertumpu pada penelaahan 
literatur fikih dan ushul fikih. Penelitian ini berfokus pada analisis pemikiran para ulama 
terkait konsep, klasifikasi, dan kedudukan kaidah-kaidah fikih dalam struktur hukum 
Islam. Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber 
primer meliputi karya-karya otoritatif ulama klasik dan kontemporer yang secara khusus 
membahas qawā‘id fiqhiyyah, sedangkan sumber sekunder berupa buku, artikel jurnal 
ilmiah, dan karya akademik lain yang relevan dengan teori hukum Islam dan metodologi 
istinbāṭ hukum. (Marpaung & Adly, 2022) 

Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi dengan menelusuri dan mengkaji 
teks-teks yang berkaitan dengan pembahasan kaidah fikih. Analisis data dilakukan 



4825 

secara deskriptif-analitis dengan menelaah dan mengklasifikasikan data berdasarkan 
tema dan tingkatan kaidah. Data yang telah diklasifikasikan kemudian dianalisis untuk 
menjelaskan karakteristik, fungsi, dan peran kaidah pokok (asāsiyyah) sebagai fondasi 
dalam pengembangan dan penerapan hukum Islam. Penarikan kesimpulan dilakukan 
secara induktif, yaitu dengan menyusun pemahaman umum berdasarkan hasil analisis 
terhadap berbagai pandangan ulama yang dikaji. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Qawā‘id Fiqhiyyah dan Implementasinya dalam Penetapan Hukum Islam 
Hukum Islam memiliki karakter fleksibel dan adaptif dalam merespons dinamika 

kehidupan manusia. Fleksibilitas tersebut tidak terlepas dari keberadaan prinsip-prinsip 
umum yang menjadi pedoman dalam memahami dan menerapkan hukum syariat 
terhadap berbagai persoalan cabang. Prinsip-prinsip ini dikenal dengan istilah qawā‘id 
fiqhiyyah (kaidah-kaidah fikih). Keberadaan qawā‘id fiqhiyyah tidak hanya berfungsi 
sebagai alat bantu istinbāṭ hukum, tetapi juga sebagai instrumen metodologis untuk 
menjaga konsistensi, keadilan, dan kemaslahatan dalam penerapan hukum Islam. 
Artikel ini membahas pengertian qawā‘id fiqhiyyah, lima kaidah asasi (al-qawā‘id al-
khamsah), serta penerapannya dalam penetapan hukum Islam. (Janwar et al., 2024) 
 
Pengertian Qawā‘id Fiqhiyyah 

Secara etimologis, qawā‘id merupakan bentuk jamak dari qā‘idah yang berarti 
dasar, aturan, atau patokan. (Dedi, 2020) Dalam terminologi ushul dan fikih, kaidah 
diartikan sebagai ketentuan umum yang mencakup banyak persoalan cabang. Ahmad 
asy-Syāfi‘ī mendefinisikan kaidah sebagai: 

“Hukum-hukum yang bersifat universal (kullī) yang mencakup banyak hukum 
parsial (juz’ī).” 
Adapun fiqh secara terminologis, sebagaimana dijelaskan oleh al-Jurjānī al-Ḥanafī, 

adalah: 
“Ilmu tentang hukum-hukum syariat yang bersifat amaliah, diambil dari dalil-
dalil terperinci melalui proses ijtihad yang memerlukan analisis dan perenungan.” 
Berdasarkan dua pengertian tersebut, qawā‘id fiqhiyyah dapat dipahami sebagai 

kaidah-kaidah umum yang dirumuskan dari hasil induksi terhadap berbagai 
permasalahan fikih. Imam Tājuddīn as-Subkī mendefinisikan qawā‘id fiqhiyyah sebagai: ا 

“Suatu perkara universal yang berlaku pada banyak persoalan cabang, yang 
darinya dapat dipahami hukum-hukum persoalan tersebut.”(Anas et al., 2013) 

Musthafa az-Zarqā’ menambahkan bahwa qawā‘id fiqhiyyah adalah prinsip-prinsip 
fikih yang bersifat umum dan ringkas, menyerupai undang-undang, yang mencakup 
hukum-hukum syariat terhadap berbagai peristiwa hukum. (Syahnan & Matsum, 2023) 
 
Al-Qawā‘id al-Khamsah (Lima Kaidah Asasi) 

Al-qawā‘id al-khamsah atau kaidah asasi merupakan lima kaidah pokok yang 
disepakati oleh seluruh mazhab fikih. Kaidah-kaidah ini menjadi fondasi utama dalam 
penetapan hukum Islam. 
1. Al-Umūr bi Maqāṣidihā (Segala Perkara Bergantung pada Niatnya) 

Kaidah ini menegaskan bahwa nilai dan hukum suatu perbuatan ditentukan oleh 
niat pelakunya. Dalam pandangan ulama Syafi‘iyyah, niat adalah kehendak melakukan 
suatu perbuatan yang disertai pelaksanaannya. Perbuatan yang sama dapat bernilai 



4826 

ibadah atau maksiat tergantung pada niatnya. Dasar kaidah ini antara lain firman Allah 
SWT: 
 
“Barang siapa menghendaki pahala dunia, niscaya Kami berikan kepadanya pahala 
dunia itu, dan barang siapa menghendaki pahala akhirat, Kami berikan kepadanya 
pahala akhirat itu.” (QS. Āli ‘Imrān: 145) 
Serta hadis Nabi SAW: 
“Sesungguhnya segala amal tergantung pada niat, dan setiap orang hanya memperoleh 
sesuai dengan apa yang ia niatkan.” (HR. Bukhari) 
 
2. Al-Yaqīn Lā Yazūlu bi al-Syakk (Keyakinan Tidak Hilang karena Keraguan) 

Kaidah ini menyatakan bahwa sesuatu yang telah diyakini keberadaannya tidak 
dapat dibatalkan hanya dengan adanya keraguan. Al-yaqīn berarti kemantapan hati 
tanpa keraguan, sedangkan al-syakk adalah kondisi ragu antara dua kemungkinan. (Al-
Zuḥailī, 1986) Prinsip ini melahirkan kaidah turunan seperti al-aṣl barā’at al-dzimmah 
(hukum asal seseorang bebas dari tanggungan). Dengan demikian, keyakinan hukum 
yang telah ada tetap berlaku sampai terdapat dalil yang pasti untuk mengubahnya. 
 
3. Al-Masyaqqah Tajlib al-Taysīr (Kesulitan Mendatangkan Kemudahan) 

Kaidah ini menegaskan bahwa syariat Islam tidak dimaksudkan untuk 
memberatkan. Ketika pelaksanaan hukum menimbulkan kesulitan yang nyata, maka 
syariat memberikan keringanan (rukhsah). 
Dasar kaidah ini antara lain hadis Nabi SAW: 
“Sesungguhnya agama itu mudah.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Kesulitan yang dimaksud adalah kesulitan yang mengandung unsur 
keterpaksaan atau bahaya, bukan sekadar ketidaknyamanan biasa. Oleh karena itu, 
dispensasi hukum harus memenuhi syarat-syarat tertentu dan tidak boleh melampaui 
batas kebutuhan. (Syahnan et al., 2023) 
 
4. Adh-Ḍarar Yuzāl (Bahaya Harus Dihilangkan) 

Kaidah ini berakar dari prinsip perlindungan terhadap jiwa, harta, dan 
kehormatan manusia. Segala bentuk bahaya dan kemudaratan wajib dihilangkan, baik 
dengan pencegahan maupun penghapusan. Kaidah ini melahirkan beberapa prinsip 
turunan, seperti: 
Keadaan darurat membolehkan yang terlarang.Bahaya tidak boleh dihilangkan dengan 
bahaya yang setara. Bahaya khusus dapat ditoleransi untuk mencegah bahaya yang lebih 
umum. 
 
5. Al-‘Ādah Muḥakkamah (Adat Dapat Menjadi Pertimbangan Hukum) 

Kaidah ini mengakui peran adat dan kebiasaan (‘urf) dalam penetapan hukum 
Islam selama tidak bertentangan dengan syariat. ‘Urf dibedakan menjadi ‘urf ṣaḥīḥ (adat 
yang sejalan dengan syariat) dan ‘urf fāsid (adat yang bertentangan dengan syariat). (Al-
Zuḥailī, 1986) Suatu adat dapat dijadikan dasar hukum apabila memenuhi syarat, antara 
lain: tidak bertentangan dengan nash, tidak menimbulkan kemafsadatan, berlaku umum 
di kalangan Muslim, dan tidak berkaitan dengan ibadah mahdhah. 
Dasar kaidah ini antara lain firman Allah SWT: 
“Ambillah sikap pemaaf, perintahkan yang makruf, dan berpalinglah dari orang-orang 
bodoh.” (QS. Al-A‘rāf: 199). 



4827 

 
 
 

KESIMPULAN 
Istihsan dan maslahah mursalah memiliki kontribusi yang signifikan dalam 

pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan responsif terhadap dinamika 
masyarakat. Kedua prinsip ini berfungsi sebagai instrumen ijtihad yang memungkinkan 
hukum Islam tidak terjebak pada pendekatan tekstual semata, tetapi mampu 
mempertimbangkan tujuan syariat dan realitas sosial yang terus berubah. Istihsan 
memberikan ruang untuk memilih solusi hukum yang paling adil dan maslahat dengan 
menyimpang dari kaidah umum apabila diperlukan, sedangkan maslahah mursalah 
menjadi dasar penetapan hukum yang berorientasi pada kemanfaatan umum tanpa 
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Selain istihsan dan maslahah mursalah, 
prinsip-prinsip pendukung seperti ‘urf, istishab, Mazhab Sahabi, dan Sadd al-Żarī‘ah 
turut memperkaya metodologi ijtihad dalam hukum Islam. ‘Urf berperan dalam 
mengakomodasi praktik sosial yang berkembang, istishab menjaga kesinambungan 
hukum, Mazhab Sahabi memberikan legitimasi historis dan epistemologis, sementara 
Sadd al-Żarī‘ah berfungsi sebagai mekanisme preventif untuk mencegah terjadinya 
mafsadah. Keseluruhan prinsip ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam 
merespons persoalan-persoalan kontemporer tanpa melepaskan diri dari kerangka 
normatif syariat. Dengan demikian, penguatan dan pemanfaatan istihsan dan maslahah 
mursalah, beserta prinsip-prinsip ijtihad lainnya, menjadi kunci dalam membangun 
hukum Islam yang adaptif, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 
Pendekatan ini menegaskan bahwa hukum Islam bukanlah sistem hukum yang statis, 
melainkan sistem normatif yang dinamis dan relevan sepanjang zaman, selama 
diterapkan secara metodologis, proporsional, dan bertanggung jawab. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Al-Zuḥailī, W. (1986). Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Dār al-Fikr. 
Anas, N., Alwi, E. A. Z. E., Razali, M. H. H., Subki, R. N., & Abu Bakar, N. A. (2013). The 

integration of knowledge in Islam: Concept and challenges. Global Journal of 
Human Social Science, Linguistics & Education, 13(10), 50–55. 

Dedi, S. (2020). Ushul Fiqih Menurut Paradigma Filsafat Ilmu(Kajian Ontologi, 
Epistemologi, dan Aksiologi). Al-IstinbathJurnal Hukum Islam, 5(2), 289–310. 
https://doi.org/10.29240/jhi.v5i2.1829 

Fatimah, A., Saputri, E., Khairunnisa, K., Fansuri, M. R., & Lisnawati. (2025). Qawā‘id Al-
Fiqhiyyah sebagai Tolak Ukur Penentuan Skala Prioritas Fiqhiyyah dalam 
Kehidupan Sehari-hari. Jurnal Sains Ekonomi Dan Edukasi, 2(6), 1141–1153. 
https://doi.org/https://doi.org/10.62335/aksioma.v2i6.1309 

Janwar, F., Baros, A. H., & Febrianti, Y. (2024). Peran Kaidah Ushuliyah: Mutlaq, 
Muqayyad, Mujmal, dan Mubayyan. Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan 
Filsafat, 1(4), 73–81. 

Marpaung, W., & Adly, M. A. (2022). Discourse of Joint Property In Riview of Istinbath 
Islamic Law. Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial, 10(01), 257–278. 
https://doi.org/10.30868/am.v10i01.2453 

Sugiono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alphabet. 
Syahnan, M., Iqbal, M., & Ja’far, J. (2023). Al Washliyah Fatwa Council’s Response to 

Contemporary Islamic Issues. Journal of Indonesian Ulama, 01(01), 1–19. 



4828 

Syahnan, M., & Matsum, H. (2023). The Ideality of Pancasila and Reality of Maqaashid 
Syariah. Al-Ulum, 23(2). 

 


