S

G }

V
¥
!
"
1

-

=
=

. (Journal Research and Education Studies)
Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
http:/ /jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

‘_ JURNAL MUDABBIR

Pembagian dan Tingkatan Qaidah Meliputi Kaidah Pokok (Asasiah)
Danang Dermawan 1, Mhd. Syahnan?, M. Amar Adly3

Kejaksaan Negeri Tebing Tinggi, Indonesia
23 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: danangdermawan@gmail.com!, mhdsyahnan@uinsu.ac.id?, amaradly@uinsu.ac.id3

ABSTRAK
Qaidah fighiyyah merupakan prinsip-prinsip umum dalam hukum Islam yang berfungsi sebagai
pedoman metodologis dalam memahami, menafsirkan, dan menerapkan hukum terhadap
berbagai persoalan yang bersifat kasuistik. Keberadaan qaidah fighiyyah menunjukkan karakter
hukum Islam yang sistematis, fleksibel, dan adaptif terhadap dinamika kehidupan sosial. Artikel
ini bertujuan untuk mengkaji pembagian dan tingkatan qaidah fighiyyah dengan fokus utama
pada kaidah pokok (asasiyyah) yang menjadi fondasi bagi kaidah-kaidah cabang lainnya.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research), dengan menganalisis sumber-sumber klasik dan kontemporer dalam bidang usul figh
dan gqawa’id fighiyyah. Hasil kajian menunjukkan bahwa kaidah pokok seperti al-umar bi
maqasidiha, al-yaqin la yazalu bi al-syakk, al-masyaqqah tajlibu al-taysir, al-darar yuzal, dan al-
‘adah muhakkamah memiliki peran sentral dalam pembentukan dan pengembangan hukum
Islam. Kaidah-kaidah ini tidak hanya menjadi landasan teoritis, tetapi juga memiliki implikasi
praktis yang luas dalam penyelesaian masalah hukum kontemporer. Dengan demikian,
pemahaman terhadap pembagian dan tingkatan qaidah fighiyyah, khususnya kaidah pokok,
menjadi penting untuk memperkuat penerapan hukum Islam yang kontekstual, responsif, dan
berorientasi pada kemaslahatan.
Kata kunci: Qaidah Fighiyyah; Kaidah Pokok (Asasiyyah); Hukum Islam; Usul Figh; Ijtihad;
Magqasid al-Syari‘ah.

ABSTRACT

Figh principles are general principles in Islamic law that serve as methodological guidelines for
understanding, interpreting, and applying the law to various case-by-case issues. The existence of figh
principles demonstrates the systematic, flexible, and adaptive character of Islamic law to the dynamics of
social life. This article aims to examine the division and levels of figh principles, focusing primarily on the
basic principles (asasiyyah), which serve as the foundation for other branches of law. This research uses a
qualitative approach with library research, analyzing classical and contemporary sources in the fields of
usul figh and qawa'id figh. The results of the study indicate that basic principles such as al-umur bi
magqasidiha, al-yagin la yazulu bi al-syakk, al-masyaqqah tajlibu al-taysir, al-darar yuzal, and al-‘adah
muhakkamah play a central role in the formation and development of Islamic law. These principles not only
serve as a theoretical foundation but also have broad practical implications in resolving contemporary legal
issues. Therefore, understanding the division and levels of Islamic law, particularly the basic principles, is
crucial to strengthening the contextual, responsive, and welfare-oriented application of Islamic law.

4823


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:danangdermawan@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:3amaradly@uinsu.ac.id

Keywords: Islamic Law; Basic Principles (Asasiyyah); Islamic Law; Usul Figh; Ijtihad;, Magasid al-
Syart’ah.
PENDAHULUAN

Qawa’id fighiyyah merupakan salah satu perangkat metodologis penting dalam
sistem hukum Islam yang berfungsi merangkum prinsip-prinsip hukum umum dari
berbagai permasalahan fikih yang bersifat parsial. Keberadaan qawa’id fighiyyah
menunjukkan karakter hukum Islam yang sistematis, fleksibel, dan responsif terhadap
dinamika sosial. (Fatimah et al., 2025) Melalui kaidah-kaidah ini, para fugaha” mampu
menalar dan menetapkan hukum terhadap persoalan baru tanpa harus selalu merujuk
secara langsung pada dalil-dalil parsial (juz’iyyat), melainkan dengan menggunakan
prinsip-prinsip universal (kulliyyat) yang telah terbangun secara metodologis.

Dalam khazanah fikih, gawa’id fighiyyah tidak berdiri dalam satu tingkat yang
sama. Para ulama membaginya ke dalam beberapa kategori dan tingkatan berdasarkan
keluasan cakupan dan kekuatan penerapannya. Di antara pembagian yang paling
fundamental adalah kaidah pokok (al-qawa‘id al-asasiyyah), yaitu kaidah-kaidah besar
yang menaungi hampir seluruh cabang hukum Islam. Kaidah-kaidah ini tidak hanya
menjadi fondasi dalam istinbat hukum, tetapi juga berperan sebagai instrumen utama
dalam menjaga tujuan-tujuan syariat (maqasid al-syari‘ah), seperti perlindungan agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Namun demikian, dalam praktik akademik dan pembelajaran hukum Islam,
pembahasan mengenai pembagian dan tingkatan qawa‘id fighiyyah, khususnya kaidah
pokok (asasiyyah), sering kali disajikan secara ringkas dan deskriptif tanpa analisis
konseptual yang mendalam. Akibatnya, pemahaman terhadap fungsi epistemologis dan
metodologis kaidah-kaidah pokok tersebut menjadi kurang komprehensif, terutama
dalam konteks penerapannya terhadap persoalan hukum kontemporer yang kompleks.

Berangkat dari kondisi tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara
sistematis pembagian dan tingkatan qawa’id fighiyyah dengan fokus pada kaidah-
kaidah pokok (asasiyyah). Kajian ini tidak hanya menguraikan klasifikasi kaidah, tetapi
juga menganalisis kedudukan dan urgensinya dalam bangunan hukum Islam. Dengan
pendekatan normatif-konseptual, artikel ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
akademik dalam memperkuat pemahaman teoretis tentang qawa’id fighiyyah serta
mempertegas relevansinya sebagai instrumen ijtihad dalam menjawab tantangan hukum
Islam di era modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). (Sugiono, 2019)Pendekatan ini dipilih karena kajian
mengenai pembagian dan tingkatan qawa’id fighiyyah, khususnya kaidah pokok
(asasiyyah), merupakan kajian normatif-konseptual yang bertumpu pada penelaahan
literatur fikih dan ushul fikih. Penelitian ini berfokus pada analisis pemikiran para ulama
terkait konsep, klasifikasi, dan kedudukan kaidah-kaidah fikih dalam struktur hukum
Islam. Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber
primer meliputi karya-karya otoritatif ulama klasik dan kontemporer yang secara khusus
membahas qawa’id fighiyyah, sedangkan sumber sekunder berupa buku, artikel jurnal
ilmiah, dan karya akademik lain yang relevan dengan teori hukum Islam dan metodologi
istinbat hukum. (Marpaung & Adly, 2022)

Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi dengan menelusuri dan mengkaji
teks-teks yang berkaitan dengan pembahasan kaidah fikih. Analisis data dilakukan

4824



secara deskriptif-analitis dengan menelaah dan mengklasifikasikan data berdasarkan
tema dan tingkatan kaidah. Data yang telah diklasifikasikan kemudian dianalisis untuk
menjelaskan karakteristik, fungsi, dan peran kaidah pokok (asasiyyah) sebagai fondasi
dalam pengembangan dan penerapan hukum Islam. Penarikan kesimpulan dilakukan
secara induktif, yaitu dengan menyusun pemahaman umum berdasarkan hasil analisis
terhadap berbagai pandangan ulama yang dikaji.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Qawa’id Fighiyyah dan Implementasinya dalam Penetapan Hukum Islam

Hukum Islam memiliki karakter fleksibel dan adaptif dalam merespons dinamika
kehidupan manusia. Fleksibilitas tersebut tidak terlepas dari keberadaan prinsip-prinsip
umum yang menjadi pedoman dalam memahami dan menerapkan hukum syariat
terhadap berbagai persoalan cabang. Prinsip-prinsip ini dikenal dengan istilah qgawa‘id
fighiyyah (kaidah-kaidah fikih). Keberadaan qawa‘id fighiyyah tidak hanya berfungsi
sebagai alat bantu istinbat hukum, tetapi juga sebagai instrumen metodologis untuk
menjaga konsistensi, keadilan, dan kemaslahatan dalam penerapan hukum Islam.
Artikel ini membahas pengertian qawa’id fighiyyah, lima kaidah asasi (al-qawa’id al-
khamsah), serta penerapannya dalam penetapan hukum Islam. (Janwar et al., 2024)

Pengertian Qawa’id Fighiyyah

Secara etimologis, gawa’id merupakan bentuk jamak dari qa‘idah yang berarti
dasar, aturan, atau patokan. (Dedi, 2020) Dalam terminologi ushul dan fikih, kaidah
diartikan sebagai ketentuan umum yang mencakup banyak persoalan cabang. Ahmad
asy-Syafi‘i mendefinisikan kaidah sebagai:

“Hukum-hukum yang bersifat universal (kulli) yang mencakup banyak hukum

parsial (juz'i).”

Adapun figh secara terminologis, sebagaimana dijelaskan oleh al-Jurjani al-Hanafi,
adalah:

“Ilmu tentang hukum-hukum syariat yang bersifat amaliah, diambil dari dalil-

dalil terperinci melalui proses ijtihad yang memerlukan analisis dan perenungan.”

Berdasarkan dua pengertian tersebut, qawa‘id fighiyyah dapat dipahami sebagai
kaidah-kaidah umum yang dirumuskan dari hasil induksi terhadap berbagai
permasalahan fikih. Imam Tajuddin as-Subki mendefinisikan qawa‘id fighiyyah sebagai:!

“Suatu perkara universal yang berlaku pada banyak persoalan cabang, yang

darinya dapat dipahami hukum-hukum persoalan tersebut.” (Anas et al., 2013)
Musthafa az-Zarga’ menambahkan bahwa gqawa’id fighiyyah adalah prinsip-prinsip
tikih yang bersifat umum dan ringkas, menyerupai undang-undang, yang mencakup
hukum-hukum syariat terhadap berbagai peristiwa hukum. (Syahnan & Matsum, 2023)

Al-Qawa’‘id al-Khamsah (Lima Kaidah Asasi)

Al-gawa’id al-khamsah atau kaidah asasi merupakan lima kaidah pokok yang
disepakati oleh seluruh mazhab fikih. Kaidah-kaidah ini menjadi fondasi utama dalam
penetapan hukum Islam.

1. Al-Umiir bi Maqasidiha (Segala Perkara Bergantung pada Niatnya)

Kaidah ini menegaskan bahwa nilai dan hukum suatu perbuatan ditentukan oleh
niat pelakunya. Dalam pandangan ulama Syafi‘iyyah, niat adalah kehendak melakukan
suatu perbuatan yang disertai pelaksanaannya. Perbuatan yang sama dapat bernilai

4825



ibadah atau maksiat tergantung pada niatnya. Dasar kaidah ini antara lain firman Allah
SWT:

“Barang siapa menghendaki pahala dunia, niscaya Kami berikan kepadanya pahala
dunia itu, dan barang siapa menghendaki pahala akhirat, Kami berikan kepadanya
pahala akhirat itu.” (QS. Ali ‘Imran: 145)

Serta hadis Nabi SAW:

“Sesungguhnya segala amal tergantung pada niat, dan setiap orang hanya memperoleh
sesuai dengan apa yang ia niatkan.” (HR. Bukhari)

2. Al-Yaqin La Yazilu bi al-Syakk (Keyakinan Tidak Hilang karena Keraguan)
Kaidah ini menyatakan bahwa sesuatu yang telah diyakini keberadaannya tidak
dapat dibatalkan hanya dengan adanya keraguan. Al-yaqin berarti kemantapan hati
tanpa keraguan, sedangkan al-syakk adalah kondisi ragu antara dua kemungkinan. (Al-
Zuhaili, 1986) Prinsip ini melahirkan kaidah turunan seperti al-asl bara’at al-dzimmah
(hukum asal seseorang bebas dari tanggungan). Dengan demikian, keyakinan hukum
yang telah ada tetap berlaku sampai terdapat dalil yang pasti untuk mengubahnya.

3. Al-Masyaqqah Tajlib al-Taysir (Kesulitan Mendatangkan Kemudahan)

Kaidah ini menegaskan bahwa syariat Islam tidak dimaksudkan untuk
memberatkan. Ketika pelaksanaan hukum menimbulkan kesulitan yang nyata, maka
syariat memberikan keringanan (rukhsah).

Dasar kaidah ini antara lain hadis Nabi SAW:
“Sesungguhnya agama itu mudah.” (HR. Bukhari dan Muslim)

Kesulitan yang dimaksud adalah kesulitan yang mengandung unsur
keterpaksaan atau bahaya, bukan sekadar ketidaknyamanan biasa. Oleh karena itu,
dispensasi hukum harus memenuhi syarat-syarat tertentu dan tidak boleh melampaui
batas kebutuhan. (Syahnan et al., 2023)

4. Adh-Darar Yuzal (Bahaya Harus Dihilangkan)

Kaidah ini berakar dari prinsip perlindungan terhadap jiwa, harta, dan
kehormatan manusia. Segala bentuk bahaya dan kemudaratan wajib dihilangkan, baik
dengan pencegahan maupun penghapusan. Kaidah ini melahirkan beberapa prinsip
turunan, seperti:

Keadaan darurat membolehkan yang terlarang.Bahaya tidak boleh dihilangkan dengan
bahaya yang setara. Bahaya khusus dapat ditoleransi untuk mencegah bahaya yang lebih
umum.

5. Al-“Adah Muhakkamah (Adat Dapat Menjadi Pertimbangan Hukum)

Kaidah ini mengakui peran adat dan kebiasaan (‘urf) dalam penetapan hukum
Islam selama tidak bertentangan dengan syariat. ‘Urf dibedakan menjadi ‘urf sahih (adat
yang sejalan dengan syariat) dan “urf fasid (adat yang bertentangan dengan syariat). (Al-
Zuhaili, 1986) Suatu adat dapat dijadikan dasar hukum apabila memenuhi syarat, antara
lain: tidak bertentangan dengan nash, tidak menimbulkan kemafsadatan, berlaku umum
di kalangan Muslim, dan tidak berkaitan dengan ibadah mahdhah.
Dasar kaidah ini antara lain firman Allah SWT:
“Ambillah sikap pemaaf, perintahkan yang makruf, dan berpalinglah dari orang-orang
bodoh.” (QS. Al-A’raf: 199).

4826



KESIMPULAN

Istihsan dan maslahah mursalah memiliki kontribusi yang signifikan dalam
pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan responsif terhadap dinamika
masyarakat. Kedua prinsip ini berfungsi sebagai instrumen ijtihad yang memungkinkan
hukum Islam tidak terjebak pada pendekatan tekstual semata, tetapi mampu
mempertimbangkan tujuan syariat dan realitas sosial yang terus berubah. Istihsan
memberikan ruang untuk memilih solusi hukum yang paling adil dan maslahat dengan
menyimpang dari kaidah umum apabila diperlukan, sedangkan maslahah mursalah
menjadi dasar penetapan hukum yang berorientasi pada kemanfaatan umum tanpa
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Selain istihsan dan maslahah mursalah,
prinsip-prinsip pendukung seperti ‘urf, istishab, Mazhab Sahabi, dan Sadd al-Zari‘ah
turut memperkaya metodologi ijtihad dalam hukum Islam. ‘Urf berperan dalam
mengakomodasi praktik sosial yang berkembang, istishab menjaga kesinambungan
hukum, Mazhab Sahabi memberikan legitimasi historis dan epistemologis, sementara
Sadd al-Zari'ah berfungsi sebagai mekanisme preventif untuk mencegah terjadinya
mafsadah. Keseluruhan prinsip ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam
merespons persoalan-persoalan kontemporer tanpa melepaskan diri dari kerangka
normatif syariat. Dengan demikian, penguatan dan pemanfaatan istihsan dan maslahah
mursalah, beserta prinsip-prinsip ijtihad lainnya, menjadi kunci dalam membangun
hukum Islam yang adaptif, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.
Pendekatan ini menegaskan bahwa hukum Islam bukanlah sistem hukum yang statis,
melainkan sistem normatif yang dinamis dan relevan sepanjang zaman, selama
diterapkan secara metodologis, proporsional, dan bertanggung jawab.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Zubhaili, W. (1986). Usul al-Figh al-Islami. Dar al-Fikr.

Anas, N., Alwi, E. A. Z. E., Razali, M. H. H., Subki, R. N., & Abu Bakar, N. A. (2013). The
integration of knowledge in Islam: Concept and challenges. Global Journal of
Human Social Science, Linguistics & Education, 13(10), 50-55.

Dedi, S. (2020). Ushul Figih Menurut Paradigma Filsafat IImu(Kajian Ontologi,
Epistemologi, dan Aksiologi). Al-IstinbathJurnal Hukum Islam, 5(2), 289-310.
https:/ /doi.org/10.29240/jhi.v5i2.1829

Fatimah, A., Saputri, E., Khairunnisa, K., Fansuri, M. R., & Lisnawati. (2025). Qawa‘id Al-
Fighiyyah sebagai Tolak Ukur Penentuan Skala Prioritas Fighiyyah dalam
Kehidupan Sehari-hari. Jurnal Sains Ekonomi Dan Edukasi, 2(6), 1141-1153.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.62335/ aksioma.v2i6.1309

Janwar, F., Baros, A. H., & Febrianti, Y. (2024). Peran Kaidah Ushuliyah: Mutlaq,
Muqayyad, Mujmal, dan Mubayyan. Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan
Filsafat, 1(4), 73-81.

Marpaung, W., & Adly, M. A. (2022). Discourse of Joint Property In Riview of Istinbath
Islamic Law. Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial, 10(01), 257-278.
https:/ /doi.org/10.30868 /am.v10i01.2453

Sugiono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alphabet.

Syahnan, M., Igbal, M., & Ja'far, J. (2023). Al Washliyah Fatwa Council’s Response to
Contemporary Islamic Issues. Journal of Indonesian Ulama, 01(01), 1-19.

4827



Syahnan, M., & Matsum, H. (2023). The Ideality of Pancasila and Reality of Maqgaashid
Syariah. Al-Ulum, 23(2).

4828



