
4828 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  
 

 
Kontribusi Istihsan dan Maslahah Mursalah Terhadap Pengembangan 

Hukum Islam Yang Kontekstual dan Responsif 

 
 

Kamaluddin Pane1, Mhd. Syahnan2, M. Amar Adly3 

 
1Law Office KAMAL PANE, S.H, M.H, Indonesia 

2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
 

Email: afrypancanaka@gmail.com1, mhdsyahnan@uinsu.ac.id2, amaradly@uinsu.ac.id3 

 
 

ABSTRAK 
Dalam sistem hukum Islam, Al-Qur’an dan Hadis merupakan sumber hukum utama dalam 
penetapan hukum. Namun, dalam menghadapi kompleksitas dan dinamika kehidupan 
masyarakat, para ulama mengembangkan sejumlah prinsip hukum tambahan sebagai instrumen 
metodologis untuk melengkapi dan mengontekstualisasikan penerapan syariah. Artikel ini 
membahas empat prinsip penting dalam usul fiqh, yaitu istihsan, ‘urf, sadd al-dharā’i‘, dan 
maslahah, yang berfungsi sebagai sumber hukum pendukung dalam menjawab persoalan-
persoalan yang tidak secara eksplisit diatur dalam nash. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode kajian kepustakaan (library research) terhadap literatur klasik dan 
kontemporer dalam bidang usul fiqh. Hasil kajian menunjukkan bahwa keempat prinsip tersebut 
memiliki peran strategis dalam menjaga fleksibilitas dan relevansi hukum Islam, sekaligus 
memastikan bahwa penerapan hukum tetap berorientasi pada kemaslahatan dan pencegahan 
kemudaratan. Temuan ini menegaskan bahwa pemanfaatan istihsan, ‘urf, sadd al-dharā’i‘, dan 
maslahah memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif dan responsif terhadap tantangan 
masyarakat modern tanpa mengabaikan nilai-nilai dasar syariah. 
Kata kunci: Istihsan; ‘Urf; Sadd Al-Dharā’i‘; Maslahah; Hukum Islam 
 

ABSTRACT 
In the Islamic legal system, the Qur'an and Hadith are the primary sources of law. However, in the face of 
the complexity and dynamics of societal life, scholars have developed a number of additional legal principles 
as methodological instruments to complement and contextualize the application of sharia. This article 
discusses four important principles in usul fiqh: istihsan, ‘urf, sadd al-dhara’i‘, and maslahah, which serve 
as supporting legal sources in addressing issues not explicitly regulated in the texts. This study uses a 
qualitative approach with a library research method of classical and contemporary literature on usul fiqh. 
The results indicate that these four principles play a strategic role in maintaining the flexibility and 
relevance of Islamic law, while ensuring that legal application remains oriented toward benefit and the 
prevention of harm. This finding confirms that the use of istihsan, ‘urf, sadd al-dharā’i‘, and maslahah 
(benefit) enables Islamic law to be adaptive and responsive to the challenges of modern society without 
neglecting the fundamental values of sharia. 
Keywords: Istihsan; ‘urf; Sadd Al-Dharā’i‘; Maslahah; Islamic Law 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:afrypancanaka@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:3amaradly@uinsu.ac.id


4829 

 
 

PENDAHULUAN 
Hukum Islam merupakan sistem hukum yang bersumber pada wahyu Ilahi melalui Al-
Qur’an dan Hadis sebagai pedoman utama dalam mengatur kehidupan manusia. Kedua 
sumber tersebut menjadi fondasi normatif yang bersifat tetap, namun dalam praktiknya, 
realitas sosial yang terus berkembang menuntut adanya mekanisme penalaran hukum 
yang mampu menjawab persoalan-persoalan baru yang tidak secara eksplisit diatur 
dalam nash. Kondisi ini mendorong para ulama untuk mengembangkan metodologi 
ijtihad guna memastikan bahwa hukum Islam tetap relevan dan aplikatif dalam berbagai 
konteks zaman dan tempat. (Al-Zuḥailī, 1986) Dalam khazanah usul fiqh, terdapat 
sejumlah prinsip hukum tambahan yang diakui dan digunakan oleh para ulama untuk 
melengkapi sumber hukum utama, di antaranya istihsan, ‘urf, sadd al-dharā’i‘, dan 
maslahah. Keempat prinsip ini berperan sebagai instrumen metodologis yang 
memungkinkan fleksibilitas dalam penetapan hukum tanpa mengabaikan tujuan utama 
syariah (maqāṣid al-sharī‘ah). Istihsan memberikan ruang bagi penetapan hukum yang 
lebih adil dengan menyimpang dari kaidah umum demi kemaslahatan yang lebih besar. 
‘Urf menegaskan pentingnya kebiasaan masyarakat sebagai pertimbangan hukum 
selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Sementara itu, sadd al-
dharā’i‘ berfungsi sebagai langkah preventif untuk menutup jalan yang berpotensi 
menimbulkan kemudaratan, dan maslahah menekankan orientasi hukum pada 
kepentingan dan manfaat umum. Dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh 
perubahan sosial, kemajuan teknologi, dan kompleksitas persoalan hukum, pemahaman 
terhadap prinsip-prinsip ini menjadi semakin penting. Tantangan hukum kontemporer, 
seperti persoalan ekonomi modern, praktik sosial baru, dan dinamika budaya, menuntut 
pendekatan hukum Islam yang tidak hanya tekstual, tetapi juga kontekstual dan 
berorientasi pada kemaslahatan. Oleh karena itu, pengkajian terhadap istihsan, ‘urf, sadd 
al-dharā’i‘, dan maslahah menjadi relevan untuk melihat sejauh mana prinsip-prinsip 
tersebut dapat berfungsi sebagai sumber hukum yang responsif terhadap perubahan 
zaman. Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 
secara konseptual prinsip istihsan, ‘urf, sadd al-dharā’i‘, dan maslahah dalam perspektif 
usul fiqh, serta menganalisis relevansinya dalam penerapan hukum Islam pada kasus-
kasus kontemporer. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik 
dalam memperkaya diskursus metodologi hukum Islam dan mempertegas peran 
prinsip-prinsip tersebut dalam menjaga keseimbangan antara teks normatif dan realitas 
sosial. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih untuk mengkaji secara mendalam 
konsep, dasar teoretis, dan argumentasi para ulama terkait istihsan dan maslahah 
mursalah dalam pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan responsif. Sumber 
data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. (Sonafist et al., 2020) 
Sumber primer meliputi kitab-kitab klasik ushul fikih yang membahas istihsan dan 
maslahah mursalah, seperti karya al-Sarakhsi, al-Ghazali, al-Syathibi, dan ulama ushul 
lainnya. Adapun sumber sekunder mencakup buku, artikel jurnal ilmiah, serta hasil 
penelitian kontemporer yang relevan dengan pengembangan hukum Islam dan 



4830 

penerapan metode ijtihad dalam konteks modern. Teknik pengumpulan data dilakukan 
melalui studi dokumentasi, yaitu dengan menelusuri, membaca, dan mencatat data yang 
berkaitan dengan konsep, fungsi, serta aplikasi istihsan dan maslahah mursalah. Data 
yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis menggunakan metode analisis deskriptif-
analitis, dengan cara menguraikan konsep-konsep utama secara sistematis, 
membandingkan pandangan para ulama, serta mengkaji kontribusi kedua prinsip 
tersebut dalam menjawab persoalan hukum kontemporer. Hasil analisis disajikan secara 
kualitatif-naratif untuk memberikan gambaran yang komprehensif mengenai peran 
istihsan dan maslahah mursalah dalam membangun hukum Islam yang adaptif, 
kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Istihsan 
1. Definisi Istihsan 

Secara etimologis, istihsan berasal dari kata istaḥsana–yastaḥsinu yang bermakna 
“menganggap baik” atau “memilih sesuatu yang lebih baik”. Dalam terminologi ushul 
fikih, istihsan dipahami sebagai metode pengambilan hukum dengan meninggalkan 
ketentuan umum atau qiyās jali menuju dalil lain yang lebih kuat atau qiyās khafī demi 
mewujudkan kemaslahatan yang lebih besar. Secara umum, istihsan didefinisikan 
sebagai berpindah dari satu dalil menuju dalil lain yang lebih kuat karena adanya 
pertimbangan maslahat yang lebih dominan. (Maulana & Rozak, 2021) Definisi ini 
menegaskan bahwa istihsan bukanlah penetapan hukum secara subjektif, melainkan 
bentuk ijtihad yang tetap berlandaskan dalil syar‘i dan tujuan syariat (maqāṣid al-
syarī‘ah). 

Imam Abu Hanifah memaknai istihsan sebagai berpindah dari satu hukum 
menuju hukum lain karena adanya dalil yang lebih kuat yang menuntut peralihan 
tersebut. Pendekatan ini menekankan bahwa istihsan merupakan mekanisme korektif 
terhadap penerapan kaidah umum yang berpotensi menimbulkan kesulitan atau 
ketidakadilan. Imam Malik juga menerima istihsan, terutama ketika kaidah umum 
bertentangan dengan maslahat nyata di tengah masyarakat. Dalam praktiknya, mazhab 
Maliki sering mengaitkan istihsan dengan konsep maslahah mursalah untuk mencapai 
kemaslahatan sosial yang lebih luas. Al-Sarakhsi mendefinisikan istihsan sebagai 
pengutamaan satu dalil atas dalil lain karena adanya maslahat yang lebih kuat. Definisi 
ini mempertegas bahwa istihsan tetap berada dalam kerangka metodologis yang terukur. 
Sementara itu, Imam al-Ghazali mengkritik penggunaan istilah istihsan karena 
berpotensi membuka ruang subjektivitas, meskipun dalam praktiknya beberapa 
pandangannya menunjukkan kecenderungan untuk mempertimbangkan maslahat 
dalam penetapan hukum. (Arifin, 2024) 

Berdasarkan berbagai definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa istihsan 
merupakan metode ijtihad yang bertujuan menyesuaikan hukum dengan kondisi 
konkret masyarakat tanpa keluar dari prinsip-prinsip dasar syariah. Penggunaannya 
bersifat terbatas dan kontekstual, terutama dalam situasi di mana penerapan hukum 
secara literal berpotensi menimbulkan kesulitan. Salah satu contoh penerapan istihsan 
adalah kasus sumur yang kemasukan najis. Menurut kaidah umum, seluruh air sumur 
dianggap tidak suci dan harus dikosongkan. Namun, ulama Hanafiyah membolehkan 
pengambilan sebagian air saja agar sisanya tetap dapat digunakan, dengan 
pertimbangan kemaslahatan dan kebutuhan mendesak masyarakat. Pendekatan ini 
sejalan dengan prinsip penghilangan kesulitan (raf‘ al-ḥaraj), sebagaimana ditegaskan 



4831 

dalam Al-Qur’an bahwa Allah tidak menjadikan agama sebagai beban yang 
memberatkan. 
 
2. Dasar Hukum Istihsan 

Landasan normatif istihsan dapat ditemukan dalam Al-Qur’an dan hadis. Di 
antaranya adalah firman Allah dalam QS. al-Baqarah [2]: 185 yang menegaskan bahwa 
Allah menghendaki kemudahan dan tidak menghendaki kesulitan bagi manusia. Ayat 
ini menjadi dasar bahwa hukum Islam harus diarahkan pada kemudahan dan tidak 
bersifat memberatkan. Demikian pula QS. al-Hajj [22]: 78 yang menegaskan bahwa Allah 
tidak menjadikan kesempitan dalam agama. Ayat ini memperkuat legitimasi 
penggunaan istihsan sebagai metode untuk menghindari penerapan hukum yang kaku 
dan tidak kontekstual. Dari hadis, prinsip istihsan didukung oleh kaidah “tidak boleh 
membahayakan diri sendiri dan orang lain” (lā ḍarar wa lā ḍirār). Hadis ini menjadi dasar 
penting dalam menolak ketentuan hukum yang berpotensi menimbulkan mudarat. 
Selain itu, hadis Mu‘adz bin Jabal tentang ijtihad juga menunjukkan adanya legitimasi 
penggunaan akal dan pertimbangan rasional ketika nash tidak memberikan ketentuan 
yang eksplisit. 
 
3. Kedudukan Istihsan sebagai Metode Istinbath al-Ahkam 

Dalam kajian ushul fikih, kedudukan istihsan sebagai metode istinbath al-ahkam 
diperdebatkan oleh para ulama. Mazhab Hanafi menempatkan istihsan sebagai metode 
penting dalam pengambilan hukum, karena dianggap mampu menjembatani antara teks 
normatif dan realitas sosial. Mazhab Maliki juga menerima istihsan, terutama ketika 
dikaitkan dengan adat (‘urf) dan kemaslahatan umum. Sebaliknya, Imam Syafi‘i secara 
tegas menolak istihsan karena dinilai berpotensi menimbulkan subjektivitas hukum. 
Namun, sebagian ulama Syafi‘iyah kemudian menafsirkan penolakan tersebut sebagai 
kehati-hatian terhadap istihsan yang tidak terkontrol, bukan penolakan mutlak terhadap 
semua bentuk pertimbangan maslahat. Bahkan, dalam beberapa fatwanya, Imam Syafi‘i 
dinilai menerapkan prinsip yang mendekati istihsan, seperti dalam kebolehan transaksi 
salam. Mazhab Hanbali mengambil posisi moderat dengan membolehkan istihsan dalam 
kondisi tertentu, khususnya ketika qiyas menghasilkan kesulitan yang nyata. Dengan 
demikian, perbedaan pandangan mazhab menunjukkan bahwa istihsan diterima secara 
variatif sesuai dengan pendekatan metodologis masing-masing. 
 
4. Perbedaan Istihsan dengan Qiyas, Maslahah Mursalah, dan ‘Urf 

Istihsan berbeda dengan qiyas dalam hal orientasi dan fleksibilitas. Qiyas 
menekankan keseragaman hukum berdasarkan kesamaan ‘illat, sedangkan istihsan 
memberikan ruang untuk meninggalkan qiyas demi kemaslahatan yang lebih besar. 
Sementara itu, perbedaan istihsan dengan maslahah mursalah terletak pada keberadaan 
dasar hukum. Istihsan diterapkan pada kasus yang memiliki dasar hukum umum tetapi 
ditinggalkan karena pertimbangan maslahat, sedangkan maslahah mursalah digunakan 
pada kasus yang tidak memiliki dalil khusus sama sekali. Adapun ‘urf berakar pada 
kebiasaan masyarakat yang tidak bertentangan dengan syariah. Jika istihsan memilih 
dalil alternatif demi kemudahan, maka ‘urf menjadikan praktik sosial sebagai dasar 
penetapan hukum selama sejalan dengan prinsip syariat. Perbedaan ini menunjukkan 
bahwa metode istinbath dalam hukum Islam bersifat beragam dan saling melengkapi. 
Keempatnya mencerminkan karakter hukum Islam yang dinamis, kontekstual, dan 
berorientasi pada kemaslahatan umat. 



4832 

 
Maslahah al-Mursalah 
1. Definisi dan Dasar Hukum Maslahah al-Mursalah 

Secara etimologis, istilah maslahah berasal dari akar kata ṣaluḥa yang bermakna 
kebaikan, kemanfaatan, atau sesuatu yang membawa perbaikan. Dalam pengertian 
bahasa, maslahah mencakup segala hal yang mendatangkan manfaat dan menolak 
kerusakan bagi kehidupan manusia, baik secara individual maupun sosial. (Nugroho & 
Hamidah, 2021) Dalam perspektif ushul fikih, maslahah dipahami sebagai tujuan utama 
diturunkannya syariat Islam. Al-Syatibi menegaskan bahwa maslahah berkaitan erat 
dengan maqāṣid al-syarī‘ah, yakni tujuan-tujuan hukum Islam yang bertujuan menjaga 
kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. Ia membagi maslahah ke dalam tiga 
tingkatan kebutuhan, yaitu darūriyyāt (kebutuhan primer), ḥājiyyāt (kebutuhan 
sekunder), dan taḥsīniyyāt (kebutuhan tersier). Maslahah yang paling fundamental 
adalah darūriyyāt, yang meliputi perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Fakhruddin al-Razi menekankan bahwa maslahah harus bersifat nyata dan 
objektif, serta sejalan dengan tujuan-tujuan syariah. Menurutnya, maslahah yang sahih 
adalah maslahah yang secara rasional dapat dibuktikan membawa manfaat atau 
mencegah kerusakan, bukan sekadar dugaan atau spekulasi. Sejalan dengan itu, 
Izzuddin ibn Abd al-Salam memandang bahwa seluruh hukum Islam pada hakikatnya 
dibangun di atas prinsip maslahah dan penolakan mafsadah. (Muqit, 2022) Ia bahkan 
menyatakan bahwa maslahah merupakan ruh dari seluruh ketentuan syariah, baik 
dalam bidang ibadah maupun mu‘amalah. Maslahah al-mursalah secara terminologis 
merujuk pada kemaslahatan yang tidak memiliki dalil khusus yang secara eksplisit 
mengakuinya ataupun menolaknya, baik dari Al-Qur’an, Hadis, maupun ijma’. 
Meskipun demikian, maslahah ini dianggap relevan dan sejalan dengan tujuan-tujuan 
umum syariah. Al-Ghazali mendefinisikan maslahah al-mursalah sebagai kemaslahatan 
yang tidak terdapat nash khusus tentang pengakuan atau pembatalannya, namun tetap 
berada dalam koridor maqāṣid al-syarī‘ah. 

Walaupun maslahah al-mursalah tidak memiliki dalil tekstual secara langsung, 
legitimasi penggunaannya didasarkan pada prinsip-prinsip umum syariah. Di antaranya 
adalah firman Allah dalam QS. al-Anbiya’ [21]: 107 yang menegaskan bahwa risalah 
Islam diturunkan sebagai rahmat bagi seluruh alam. Selain itu, hadis Nabi SAW yang 
menegaskan prinsip “tidak boleh membahayakan dan tidak boleh saling 
membahayakan” (lā ḍarar wa lā ḍirār) juga menjadi landasan normatif bagi penggunaan 
maslahah al-mursalah dalam rangka mencegah kemudaratan dan mewujudkan 
kemaslahatan umum. 
 
2. Pembagian Maslahah 

Dalam kajian ushul fikih, para ulama membagi maslahah ke dalam beberapa 
kategori untuk menentukan validitasnya sebagai dasar penetapan hukum. Berdasarkan 
tingkat kebutuhannya, al-Syatibi membagi maslahah menjadi tiga tingkatan. Pertama, 
darūriyyāt, yaitu maslahah yang bersifat primer dan mutlak diperlukan untuk menjaga 
keberlangsungan kehidupan manusia, seperti perlindungan agama, jiwa, akal, 
keturunan, dan harta. Kedua, ḥājiyyāt, yaitu maslahah yang berfungsi menghilangkan 
kesulitan dan memberikan keringanan dalam kehidupan, meskipun ketiadaannya tidak 
mengancam eksistensi manusia. Ketiga, taḥsīniyyāt, yaitu maslahah yang bersifat 
pelengkap dan bertujuan menyempurnakan kualitas hidup, seperti adab, etika, dan 
keindahan perilaku. 



4833 

Adapun berdasarkan keberadaan dalil yang mendukungnya, maslahah dibagi 
menjadi tiga bentuk. Pertama, maslahah mu‘tabarah, yaitu maslahah yang secara 
eksplisit diakui oleh nash atau ijma’, seperti larangan khamr demi menjaga akal. Kedua, 
maslahah mulghāh, yaitu maslahah yang ditolak oleh syariah karena bertentangan 
dengan nash, seperti klaim manfaat riba dalam sistem ekonomi konvensional. Ketiga, 
maslahah mursalah, yaitu maslahah yang tidak memiliki dalil khusus yang 
mengakuinya atau menolaknya, tetapi dinilai sejalan dengan tujuan syariah, seperti 
pendirian lembaga pendidikan dan pelayanan kesehatan. (Masruchi, 2023) 
 
3. Kedudukan Maslahah al-Mursalah sebagai Dalil Hukum 

Maslahah al-mursalah menempati posisi penting dalam diskursus ushul fikih 
sebagai salah satu dasar penetapan hukum dalam perkara-perkara yang tidak diatur 
secara eksplisit oleh nash atau ijma’. Imam Malik dikenal sebagai tokoh utama yang 
menerima maslahah al-mursalah sebagai dalil hukum, dengan syarat maslahah tersebut 
tidak bertentangan dengan nash dan mendukung tujuan-tujuan syariah. Contoh 
penerapannya dapat dilihat dalam kebijakan Umar bin Khattab yang tidak membagikan 
tanah hasil penaklukan Irak kepada tentara, melainkan menjadikannya sebagai aset umat 
demi kemaslahatan jangka panjang. 

Al-Ghazali menerima maslahah al-mursalah secara terbatas dengan menetapkan 
sejumlah syarat, antara lain maslahah tersebut harus bersifat pasti, berskala umum, 
termasuk dalam kategori darūriyyāt, dan tidak bertentangan dengan dalil syar‘i. 
Pendekatan ini menunjukkan sikap kehati-hatian agar maslahah tidak disalahgunakan 
sebagai dalil yang bersifat subjektif. Ibn Qayyim al-Jawziyyah memandang maslahah 
sebagai inti dari seluruh hukum syariah. Menurutnya, selama suatu maslahah secara 
nyata membawa manfaat dan sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah, maka ia dapat 
dijadikan dasar penetapan hukum. Pandangan ini menegaskan bahwa fleksibilitas 
hukum Islam bertujuan untuk menjaga relevansinya sepanjang zaman. 

Pandangan yang lebih progresif dikemukakan oleh al-Thufi, yang menempatkan 
maslahah sebagai dalil syar‘i yang sangat kuat dalam bidang mu‘amalah dan adat. Ia 
berpendapat bahwa akal manusia memiliki kemampuan untuk menilai kemaslahatan 
dan kemudaratan, serta bahwa maslahah dapat diprioritaskan selama tidak menafikan 
nash secara total. Namun, pandangan ini menuai kritik karena dianggap berpotensi 
menggeser otoritas nash. Di sisi lain, sejumlah ulama menolak maslahah al-mursalah 
sebagai dalil hukum. Imam al-Syafi‘i menegaskan bahwa setiap penetapan hukum harus 
memiliki dasar yang jelas dari nash atau ijma’. Ia khawatir bahwa penggunaan maslahah 
al-mursalah dapat membuka pintu subjektivitas dan bid‘ah dalam hukum Islam. Sikap 
serupa juga ditunjukkan oleh Ibn Hazm, yang menolak maslahah yang tidak memiliki 
landasan tekstual karena dianggap berpotensi menyimpang dari tujuan syariah. 

Perbedaan pandangan ini menunjukkan bahwa maslahah al-mursalah 
merupakan konsep ijtihadi yang diperdebatkan. Meskipun demikian, mayoritas ulama 
sepakat bahwa jika diterapkan secara terukur, objektif, dan berorientasi pada maqāṣid 
al-syarī‘ah, maslahah al-mursalah dapat menjadi instrumen penting dalam 
pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan responsif terhadap dinamika 
masyarakat modern. 
 
‘Urf 
1. Definisi ‘Urf 



4834 

Secara etimologis, ‘urf bermakna kebiasaan atau tradisi yang dikenal dan diterima 
dalam kehidupan masyarakat. Dalam kajian usul fikih, ‘urf dipahami sebagai praktik 
sosial yang telah berlaku secara umum dan diterima oleh mayoritas masyarakat, selama 
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Al-Ghazali mendefinisikan ‘urf 
sebagai kebiasaan yang dipandang baik oleh akal sehat, diterima oleh masyarakat, dan 
tidak ditolak oleh syariah. Definisi ini menekankan dimensi rasional dan normatif dari 
‘urf, yakni penerimaan sosial yang dibatasi oleh ketentuan syar‘i. Sejalan dengan itu, Ibn 
Qayyim al-Jawziyyah memandang ‘urf sebagai kebiasaan yang dikenal luas oleh 
masyarakat dan tidak bertentangan dengan tujuan-tujuan syariah (maqāṣid al-syarī‘ah). 
Wahbah al-Zuhayli menegaskan bahwa ‘urf mencakup kebiasaan dalam bentuk ucapan 
maupun perbuatan yang telah diterima oleh mayoritas masyarakat dan tidak 
bertentangan dengan nash syariah. Berdasarkan definisi-definisi tersebut, dapat 
disimpulkan bahwa ‘urf memiliki legitimasi sebagai dasar penetapan hukum syariah, 
khususnya dalam bidang muamalah dan persoalan sosial yang tidak diatur secara rinci 
oleh nash. 
 
2. Perbedaan ‘Urf dan Adat 

Meskipun ‘urf dan adat sama-sama berkaitan dengan kebiasaan masyarakat, 
keduanya memiliki perbedaan konseptual dalam konteks usul fikih. ‘Urf merupakan 
kebiasaan yang diterima secara kolektif dan memenuhi syarat kesesuaian dengan 
syariah, sehingga dapat dijadikan pertimbangan hukum. Sementara itu, adat mencakup 
seluruh kebiasaan yang dilakukan secara berulang oleh individu atau kelompok tertentu, 
tanpa jaminan kesesuaiannya dengan ketentuan syariah. Dari aspek kesesuaian dengan 
syariah, ‘urf secara prinsip tidak boleh bertentangan dengan Al-Qur’an dan Hadis, 
sedangkan adat bisa saja mengandung unsur yang bertentangan dengan hukum Islam. 
Dari segi cakupan, ‘urf bersifat lebih umum dan berlaku luas dalam masyarakat, 
sementara adat sering kali bersifat lokal atau terbatas pada kelompok tertentu. Oleh 
karena itu, dalam penetapan hukum, para ulama lebih mengutamakan ‘urf 
dibandingkan adat, karena ‘urf mencerminkan konsensus sosial yang lebih luas dan 
relevan dengan tujuan syariah. 
 
3. Persyaratan dan Kedudukan ‘Urf sebagai Dalil Hukum 

Tidak semua ‘urf dapat dijadikan sebagai dalil hukum. Para ulama usul fikih 
menetapkan sejumlah persyaratan agar ‘urf dapat digunakan dalam penetapan hukum. 
Pertama, ‘urf tidak boleh bertentangan dengan nash syariah. Kedua, ‘urf harus diterima 
dan dipraktikkan oleh mayoritas masyarakat. Ketiga, ‘urf harus bersifat stabil dan 
berlangsung secara konsisten dalam jangka waktu tertentu. Keempat, ‘urf harus 
mendatangkan kemaslahatan dan tidak menimbulkan kemudaratan, sehingga sejalan 
dengan maqāṣid al-syarī‘ah. Dalam kerangka usul fikih, ‘urf diakui sebagai salah satu 
dalil hukum yang sah, khususnya dalam bidang muamalah. Para ulama menegaskan 
bahwa hukum Islam harus mampu berinteraksi dengan realitas sosial dan 
perkembangan zaman. Oleh karena itu, ‘urf yang memenuhi persyaratan dapat berfungsi 
sebagai instrumen penting dalam mewujudkan hukum Islam yang kontekstual dan 
responsif, tanpa melepaskan diri dari prinsip-prinsip normatif syariah. 
 
D. Istishab 
1. Definisi Istishab 



4835 

Istishab merupakan salah satu prinsip penting dalam usul fikih yang berkaitan 
dengan keberlanjutan suatu hukum atau keadaan. Secara etimologis, kata istishab 
berasal dari kata ṣaḥiba yang bermakna menyertai atau mempertahankan. Dalam 
konteks hukum, istishab berarti mempertahankan status hukum atau keadaan yang telah 
ada sebelumnya sampai terdapat dalil yang menunjukkan perubahan. Secara 
terminologis, istishab didefinisikan sebagai penetapan hukum berdasarkan keadaan 
yang telah berlaku sebelumnya, selama tidak terdapat dalil baru yang menafikannya. 
Imam al-Syafi‘i mendefinisikan istishab sebagai anggapan bahwa suatu keadaan tetap 
berlaku sampai ada bukti yang menunjukkan sebaliknya. Definisi serupa dikemukakan 
oleh Ibn Hazm, yang menyatakan bahwa hukum suatu perkara dianggap tetap berlaku 
selama tidak ada bukti yang menunjukkan hilangnya hukum tersebut. Dengan demikian, 
istishab berfungsi sebagai prinsip hukum yang menjaga keberlanjutan dan kepastian 
hukum, terutama dalam persoalan muamalah dan masalah-masalah yang tidak diatur 
secara eksplisit oleh nash. 
 
2. Kedudukan Istishab sebagai Dalil Hukum 

Ulama usul fikih berbeda pendapat mengenai kedudukan istishab sebagai dalil 
hukum. Sebagian besar ulama menerima istishab sebagai dalil yang sah, sementara 
sebagian lainnya menolaknya atau memandangnya sebagai dalil yang lemah. Imam al-
Syafi‘i termasuk ulama yang mengakui istishab sebagai prinsip yang valid dalam 
penetapan hukum. Menurutnya, hukum yang telah berlaku tetap dipertahankan sampai 
ada dalil baru yang mengubahnya. Ibn Hazm juga menegaskan bahwa istishab berperan 
penting dalam menjaga konsistensi hukum dan mencegah penetapan hukum yang 
spekulatif tanpa dasar yang jelas. Dalam praktiknya, istishab sering digunakan untuk 
mengatasi ketidakjelasan hukum dan memberikan kepastian dalam kehidupan sosial. 

Namun demikian, sejumlah ulama mengkritik penggunaan istishab. Ibn 
Taimiyah, misalnya, menilai bahwa istishab tidak dapat dijadikan dalil hukum yang kuat 
karena hanya bertumpu pada keadaan sebelumnya, tanpa jaminan bahwa keadaan 
tersebut masih relevan. Sebagian fuqaha mazhab Hanafi juga menyatakan kehati-hatian 
terhadap istishab karena berpotensi mengabaikan dalil yang lebih kuat atau 
menghambat dinamika ijtihad. 

Kritik terhadap istishab umumnya didasarkan pada kekhawatiran akan 
keterbatasan bukti, potensi kesalahan dalam mempertahankan hukum yang sudah tidak 
relevan, serta risiko stagnasi hukum. Meskipun demikian, mayoritas ulama tetap 
mengakui istishab sebagai instrumen penting dalam usul fikih, selama digunakan secara 
proporsional dan tidak bertentangan dengan dalil syar‘i yang lebih kuat. 
 
Mazhab Sahabi dan Sadd al-Żarī‘ah 
1. Definisi Mazhab Sahabi 

Mazhab Sahabi merujuk pada pendapat dan ijtihad para sahabat Nabi 
Muhammad SAW dalam menetapkan hukum terhadap persoalan-persoalan yang tidak 
ditemukan ketentuannya secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan Sunnah. Secara 
etimologis, istilah mazhab menunjukkan jalan atau metode, sedangkan sahabi merujuk 
kepada generasi yang hidup dan berinteraksi langsung dengan Nabi. Dengan demikian, 
Mazhab Sahabi dapat dipahami sebagai metode penetapan hukum yang bersandar pada 
pemahaman dan praktik hukum para sahabat. Dalam perspektif usul fikih, Mazhab 
Sahabi memiliki signifikansi epistemologis karena para sahabat merupakan generasi 
yang paling dekat dengan wahyu, memahami konteks turunnya ayat dan hadis, serta 



4836 

menyaksikan langsung praktik penerapan hukum Islam oleh Nabi. Oleh karena itu, 
pendapat mereka dipandang memiliki otoritas khusus dan sering dijadikan rujukan 
dalam ijtihad hukum. 

Al-Ghazali menegaskan bahwa ijtihad sahabat memiliki nilai penting dalam 
penetapan hukum karena didasarkan pada pemahaman langsung terhadap tujuan 
syariat. Mazhab Sahabi dengan demikian tidak sekadar pendapat individual, tetapi 
merupakan refleksi dari pengalaman normatif dan praksis hukum Islam pada masa awal 
pembentukan syariat. 
 
2. Definisi Sadd al-Żarī‘ah 

Sadd al-Żarī‘ah merupakan prinsip usul fikih yang berorientasi pada pencegahan, 
yakni menutup jalan atau sarana yang berpotensi mengantarkan kepada perbuatan yang 
dilarang syariat. Secara terminologis, Sadd al-Żarī‘ah berarti melarang suatu perbuatan 
yang pada dasarnya dibolehkan, apabila perbuatan tersebut menjadi sarana yang kuat 
menuju kemudaratan atau pelanggaran hukum. Prinsip ini menegaskan bahwa hukum 
Islam tidak hanya menilai perbuatan dari sisi bentuk lahiriah, tetapi juga 
mempertimbangkan dampak dan konsekuensi akhirnya. Oleh karena itu, Sadd al-
Żarī‘ah berfungsi sebagai mekanisme preventif dalam menjaga kemaslahatan dan 
mencegah mafsadah, terutama dalam konteks sosial yang kompleks dan dinamis. Dalam 
praktik ijtihad, Sadd al-Żarī‘ah digunakan untuk menjembatani keterbatasan nash dalam 
merespons persoalan baru, dengan tetap berpegang pada tujuan-tujuan umum syariat 
(maqāṣid al-syarī‘ah). 
 
3. Kekuatan dan Kedudukan Mazhab Sahabi dan Sadd al-Żarī‘ah 
a. Kekuatan Mazhab Sahabi 

Mazhab Sahabi memiliki kekuatan sebagai dalil hukum karena beberapa faktor 
utama. Pertama, kedekatan para sahabat dengan wahyu menjadikan pemahaman 
mereka lebih kontekstual dan otentik. Kedua, otoritas moral dan keilmuan para sahabat 
diakui secara luas oleh generasi setelahnya. Ketiga, adanya kesepakatan (ijma‘) di antara 
sahabat terhadap suatu persoalan memberikan legitimasi hukum yang sangat kuat. 
Pendapat sahabat juga memiliki nilai praktis, karena sering dijadikan rujukan oleh para 
fuqaha dalam menyusun argumentasi hukum. Dalam banyak kasus, ijtihad sahabat 
menunjukkan konsistensi dengan prinsip-prinsip dasar syariat dan tujuan hukum Islam. 

Namun demikian, tidak semua ulama menerima Mazhab Sahabi sebagai dalil 
hukum yang mandiri. Ibn Hazm, misalnya, menolak menjadikannya sebagai sumber 
hukum independen apabila tidak didukung oleh nash yang eksplisit. Sebagian fuqaha 
mazhab Hanafi juga bersikap hati-hati, dengan alasan bahwa pendapat sahabat lahir 
dalam konteks tertentu dan tidak selalu bersifat universal. Perbedaan pandangan ini 
menunjukkan bahwa Mazhab Sahabi merupakan dalil ijtihadi yang penggunaannya 
memerlukan kehati-hatian metodologis. 
 
b. Kekuatan Sadd al-Żarī‘ah 

Sadd al-Żarī‘ah memiliki kekuatan normatif karena berorientasi pada 
perlindungan kemaslahatan dan pencegahan kerusakan. Prinsip ini menegaskan bahwa 
hukum Islam harus mempertimbangkan tujuan dan akibat dari suatu perbuatan, bukan 
semata-mata bentuk formalnya. Dalam situasi di mana nash tidak memberikan 
ketentuan yang tegas, Sadd al-Żarī‘ah berfungsi sebagai instrumen ijtihad untuk 



4837 

mencegah terjadinya mafsadah. Prinsip ini sangat relevan dalam konteks sosial modern, 
di mana suatu tindakan yang tampak netral dapat berdampak negatif secara luas. 

Meskipun demikian, sebagian ulama menolak Sadd al-Żarī‘ah karena khawatir 
terhadap potensi subjektivitas dan ketidakpastian hukum. Ibn Hazm, misalnya, 
menegaskan bahwa hukum harus bertumpu pada nash yang jelas, bukan pada dugaan 
kemudaratan. Beberapa fuqaha Hanafi juga menilai bahwa penggunaan Sadd al-Żarī‘ah 
secara berlebihan dapat membuka ruang ijtihad yang tidak terkendali. 
 
c. Kedudukan Mazhab Sahabi dan Sadd al-Żarī‘ah sebagai Dalil Hukum 

Mayoritas ulama usul fikih mengakui Mazhab Sahabi dan Sadd al-Żarī‘ah sebagai 
dalil hukum dengan syarat tertentu. Imam al-Syafi‘i menegaskan bahwa pendapat 
sahabat, terutama yang disepakati bersama, memiliki otoritas tinggi dalam penetapan 
hukum. Ibn Qudamah juga menilai bahwa ijtihad sahabat merupakan fondasi penting 
dalam pembentukan hukum Islam. Sementara itu, Sadd al-Żarī‘ah dipandang sebagai 
instrumen penting dalam menjaga tujuan syariat. Prinsip ini digunakan untuk 
merumuskan kebijakan hukum yang bersifat preventif, seperti pembatasan praktik 
muamalah yang berpotensi menimbulkan penipuan atau kerusakan sosial. Dengan 
demikian, Mazhab Sahabi dan Sadd al-Żarī‘ah berperan sebagai sumber hukum yang 
memperkuat dimensi kontekstual dan responsif hukum Islam. Keduanya menunjukkan 
bahwa hukum Islam tidak bersifat statis, tetapi mampu berinteraksi dengan realitas 
sosial melalui mekanisme ijtihad yang tetap berlandaskan pada maqāṣid al-syarī‘ah. 

 
 

KESIMPULAN 
Istihsan dan maslahah mursalah memiliki kontribusi yang signifikan dalam 

pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan responsif terhadap dinamika 
masyarakat. Kedua prinsip ini berfungsi sebagai instrumen ijtihad yang memungkinkan 
hukum Islam tidak terjebak pada pendekatan tekstual semata, tetapi mampu 
mempertimbangkan tujuan syariat dan realitas sosial yang terus berubah. Istihsan 
memberikan ruang untuk memilih solusi hukum yang paling adil dan maslahat dengan 
menyimpang dari kaidah umum apabila diperlukan, sedangkan maslahah mursalah 
menjadi dasar penetapan hukum yang berorientasi pada kemanfaatan umum tanpa 
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Selain istihsan dan maslahah mursalah, 
prinsip-prinsip pendukung seperti ‘urf, istishab, Mazhab Sahabi, dan Sadd al-Żarī‘ah 
turut memperkaya metodologi ijtihad dalam hukum Islam. ‘Urf berperan dalam 
mengakomodasi praktik sosial yang berkembang, istishab menjaga kesinambungan 
hukum, Mazhab Sahabi memberikan legitimasi historis dan epistemologis, sementara 
Sadd al-Żarī‘ah berfungsi sebagai mekanisme preventif untuk mencegah terjadinya 
mafsadah. Keseluruhan prinsip ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam 
merespons persoalan-persoalan kontemporer tanpa melepaskan diri dari kerangka 
normatif syariat. Dengan demikian, penguatan dan pemanfaatan istihsan dan maslahah 
mursalah, beserta prinsip-prinsip ijtihad lainnya, menjadi kunci dalam membangun 
hukum Islam yang adaptif, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 
Pendekatan ini menegaskan bahwa hukum Islam bukanlah sistem hukum yang statis, 
melainkan sistem normatif yang dinamis dan relevan sepanjang zaman, selama 
diterapkan secara metodologis, proporsional, dan bertanggung jawab. 

 
DAFTAR PUSTAKA 



4838 

Al-Zuḥailī, W. (1986). Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Dār al-Fikr. 
Arifin, B. (2024). KehujjahanMaslahah Mursalah Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali 

DanNajm Al-Din Al-Tufi. Al-Mawaddah: JurnalStudiIslam Dan Hukum Keluarga 
(Ahwal Al-Syakhsiyyah), 1(1), 12–22. 

Masruchi, Z. A. (2023). HUKUM ISLAM : MASLAHAH MURSALAH BERDASARKAN. 
Moderasi : Journal of Islamic Studies, 3(1), 102–116. 
https://doi.org/https://doi.org/10.54471/moderasi.v3i1.44 

Maulana, D. F., & Rozak, A. (2021). ISTIHSAN AS A FINDING METHOD OF 
PROGRESSIVE ISLAMIC LAW IN THE INDUSTRIAL REVOLUTION ERA 4.0. El-
Mashlahah, 11(2), 127–145. https://doi.org/10.23971/elma.v11i2.2981 

Muqit, A. (2022). Klasifikasi Maqasid dalam Tafsir Maqasidi. Takwiluna: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 3(1), 1–13. 
https://doi.org/https://doi.org/10.58401/takwiluna.v3i1.593 

Nugroho, I. Y., & Hamidah, T. (2021). KONSEP MASLAHAH PERSPEKTIF IZZUDIN 
IBN ABD. SALAM (Telaah dalam Kitab Qawa`id al-Ahkam fi Masalih al-Anam). 
KONSEP MASLAHAHPERSPEKTIF IZZUDIN IBN ABD. SALAM (Telaah Dalam Kitab 
Qawa`id Al-Ahkam Fi Masalih Al-Anam), 7(2). 
https://doi.org/https://doi.org/10.36420/ju.v7i2.4805 

Sonafist, H. Y., Efyanti, Y., Ramlah, R., Hamzah, A., & Faizin, F. (2020). Ibn Al-Muqaffa’s 
Proposal for Taqnīn and its Synchronization with Islamic Law Codification in 
Indonesia. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam, 4(2), 504–527. 
https://doi.org/10.22373/sjhk.v4i2.7864 

 
 
 


