j JURNAL MUDABBIR

( L (Journal Research and Education Studies)
é«' }‘ Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
http:/ /jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

V
¥
!
"
1

=
=

-

Kontribusi Istihsan dan Maslahah Mursalah Terhadap Pengembangan
Hukum Islam Yang Kontekstual dan Responsif

Kamaluddin Panel, Mhd. Syahnan2, M. Amar Adly?3

1Law Office KAMAL PANE, S.H, M.H, Indonesia
23 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: afrypancanaka@gmail.com!, mhdsyahnan@uinsu.ac.id?, amaradly@uinsu.ac.id3

ABSTRAK

Dalam sistem hukum Islam, Al-Qur’an dan Hadis merupakan sumber hukum utama dalam
penetapan hukum. Namun, dalam menghadapi kompleksitas dan dinamika kehidupan
masyarakat, para ulama mengembangkan sejumlah prinsip hukum tambahan sebagai instrumen
metodologis untuk melengkapi dan mengontekstualisasikan penerapan syariah. Artikel ini
membahas empat prinsip penting dalam usul figh, yaitu istihsan, “urf, sadd al-dhara’i’, dan
maslahah, yang berfungsi sebagai sumber hukum pendukung dalam menjawab persoalan-
persoalan yang tidak secara eksplisit diatur dalam nash. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode kajian kepustakaan (library research) terhadap literatur klasik dan
kontemporer dalam bidang usul figh. Hasil kajian menunjukkan bahwa keempat prinsip tersebut
memiliki peran strategis dalam menjaga fleksibilitas dan relevansi hukum Islam, sekaligus
memastikan bahwa penerapan hukum tetap berorientasi pada kemaslahatan dan pencegahan
kemudaratan. Temuan ini menegaskan bahwa pemanfaatan istihsan, ‘“urf, sadd al-dhara’i’, dan
maslahah memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif dan responsif terhadap tantangan
masyarakat modern tanpa mengabaikan nilai-nilai dasar syariah.

Kata kunci: Istihsan; ‘Urf; Sadd Al-Dhara’i’; Maslahah; Hukum Islam

ABSTRACT

In the Islamic legal system, the Qur'an and Hadith are the primary sources of law. However, in the face of
the complexity and dynamics of societal life, scholars have developed a number of additional legal principles
as methodological instruments to complement and contextualize the application of sharia. This article
discusses four important principles in usul figh: istihsan, ‘urf, sadd al-dhara’i’, and maslahah, which serve
as supporting legal sources in addressing issues not explicitly requlated in the texts. This study uses a
qualitative approach with a library research method of classical and contemporary literature on usul figh.
The results indicate that these four principles play a strategic role in maintaining the flexibility and
relevance of Islamic law, while ensuring that legal application remains oriented toward benefit and the
prevention of harm. This finding confirms that the use of istihsan, ‘urf, sadd al-dhara’i’, and maslahah
(benefit) enables Islamic law to be adaptive and responsive to the challenges of modern society without
neglecting the fundamental values of sharia.

Keywords: Istihsan; ‘urf; Sadd Al-Dhara’i’; Maslahah; Islamic Law

4828


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:afrypancanaka@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:3amaradly@uinsu.ac.id

PENDAHULUAN

Hukum Islam merupakan sistem hukum yang bersumber pada wahyu Ilahi melalui Al-
Qur’an dan Hadis sebagai pedoman utama dalam mengatur kehidupan manusia. Kedua
sumber tersebut menjadi fondasi normatif yang bersifat tetap, namun dalam praktiknya,
realitas sosial yang terus berkembang menuntut adanya mekanisme penalaran hukum
yang mampu menjawab persoalan-persoalan baru yang tidak secara eksplisit diatur
dalam nash. Kondisi ini mendorong para ulama untuk mengembangkan metodologi
ijtihad guna memastikan bahwa hukum Islam tetap relevan dan aplikatif dalam berbagai
konteks zaman dan tempat. (Al-Zuhaili, 1986) Dalam khazanah usul figh, terdapat
sejumlah prinsip hukum tambahan yang diakui dan digunakan oleh para ulama untuk
melengkapi sumber hukum utama, di antaranya istihsan, “urf, sadd al-dharad’i’, dan
maslahah. Keempat prinsip ini berperan sebagai instrumen metodologis yang
memungkinkan fleksibilitas dalam penetapan hukum tanpa mengabaikan tujuan utama
syariah (magqasid al-shari’ah). Istihsan memberikan ruang bagi penetapan hukum yang
lebih adil dengan menyimpang dari kaidah umum demi kemaslahatan yang lebih besar.
‘Urf menegaskan pentingnya kebiasaan masyarakat sebagai pertimbangan hukum
selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Sementara itu, sadd al-
dhara’i’ berfungsi sebagai langkah preventif untuk menutup jalan yang berpotensi
menimbulkan kemudaratan, dan maslahah menekankan orientasi hukum pada
kepentingan dan manfaat umum. Dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh
perubahan sosial, kemajuan teknologi, dan kompleksitas persoalan hukum, pemahaman
terhadap prinsip-prinsip ini menjadi semakin penting. Tantangan hukum kontemporer,
seperti persoalan ekonomi modern, praktik sosial baru, dan dinamika budaya, menuntut
pendekatan hukum Islam yang tidak hanya tekstual, tetapi juga kontekstual dan
berorientasi pada kemaslahatan. Oleh karena itu, pengkajian terhadap istihsan, ‘urf, sadd
al-dhara’i’, dan maslahah menjadi relevan untuk melihat sejauh mana prinsip-prinsip
tersebut dapat berfungsi sebagai sumber hukum yang responsif terhadap perubahan
zaman. Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
secara konseptual prinsip istihsan, “urf, sadd al-dhara’i’, dan maslahah dalam perspektif
usul figh, serta menganalisis relevansinya dalam penerapan hukum Islam pada kasus-
kasus kontemporer. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik
dalam memperkaya diskursus metodologi hukum Islam dan mempertegas peran
prinsip-prinsip tersebut dalam menjaga keseimbangan antara teks normatif dan realitas
sosial.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih untuk mengkaji secara mendalam
konsep, dasar teoretis, dan argumentasi para ulama terkait istihsan dan maslahah
mursalah dalam pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan responsif. Sumber
data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. (Sonafist et al., 2020)
Sumber primer meliputi kitab-kitab klasik ushul fikih yang membahas istihsan dan
maslahah mursalah, seperti karya al-Sarakhsi, al-Ghazali, al-Syathibi, dan ulama ushul
lainnya. Adapun sumber sekunder mencakup buku, artikel jurnal ilmiah, serta hasil
penelitian kontemporer yang relevan dengan pengembangan hukum Islam dan

4829



penerapan metode ijtihad dalam konteks modern. Teknik pengumpulan data dilakukan
melalui studi dokumentasi, yaitu dengan menelusuri, membaca, dan mencatat data yang
berkaitan dengan konsep, fungsi, serta aplikasi istihsan dan maslahah mursalah. Data
yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis menggunakan metode analisis deskriptif-
analitis, dengan cara menguraikan konsep-konsep utama secara sistematis,
membandingkan pandangan para ulama, serta mengkaji kontribusi kedua prinsip
tersebut dalam menjawab persoalan hukum kontemporer. Hasil analisis disajikan secara
kualitatif-naratif untuk memberikan gambaran yang komprehensif mengenai peran
istihsan dan maslahah mursalah dalam membangun hukum Islam yang adaptif,
kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Istihsan
1. Definisi Istihsan

Secara etimologis, istihsan berasal dari kata istahsana-yastahsinu yang bermakna
“menganggap baik” atau “memilih sesuatu yang lebih baik”. Dalam terminologi ushul
tikih, istihsan dipahami sebagai metode pengambilan hukum dengan meninggalkan
ketentuan umum atau qgiyas jali menuju dalil lain yang lebih kuat atau qiyas khafi demi
mewujudkan kemaslahatan yang lebih besar. Secara umum, istihsan didefinisikan
sebagai berpindah dari satu dalil menuju dalil lain yang lebih kuat karena adanya
pertimbangan maslahat yang lebih dominan. (Maulana & Rozak, 2021) Definisi ini
menegaskan bahwa istihsan bukanlah penetapan hukum secara subjektif, melainkan
bentuk ijtihad yang tetap berlandaskan dalil syar’i dan tujuan syariat (maqasid al-
syari‘ah).

Imam Abu Hanifah memaknai istihsan sebagai berpindah dari satu hukum
menuju hukum lain karena adanya dalil yang lebih kuat yang menuntut peralihan
tersebut. Pendekatan ini menekankan bahwa istihsan merupakan mekanisme korektif
terhadap penerapan kaidah umum yang berpotensi menimbulkan kesulitan atau
ketidakadilan. Imam Malik juga menerima istihsan, terutama ketika kaidah umum
bertentangan dengan maslahat nyata di tengah masyarakat. Dalam praktiknya, mazhab
Maliki sering mengaitkan istihsan dengan konsep maslahah mursalah untuk mencapai
kemaslahatan sosial yang lebih luas. Al-Sarakhsi mendefinisikan istihsan sebagai
pengutamaan satu dalil atas dalil lain karena adanya maslahat yang lebih kuat. Definisi
ini mempertegas bahwa istihsan tetap berada dalam kerangka metodologis yang terukur.
Sementara itu, Imam al-Ghazali mengkritik penggunaan istilah istihsan karena
berpotensi membuka ruang subjektivitas, meskipun dalam praktiknya beberapa
pandangannya menunjukkan kecenderungan untuk mempertimbangkan maslahat
dalam penetapan hukum. (Arifin, 2024)

Berdasarkan berbagai definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa istihsan
merupakan metode ijtihad yang bertujuan menyesuaikan hukum dengan kondisi
konkret masyarakat tanpa keluar dari prinsip-prinsip dasar syariah. Penggunaannya
bersifat terbatas dan kontekstual, terutama dalam situasi di mana penerapan hukum
secara literal berpotensi menimbulkan kesulitan. Salah satu contoh penerapan istihsan
adalah kasus sumur yang kemasukan najis. Menurut kaidah umum, seluruh air sumur
dianggap tidak suci dan harus dikosongkan. Namun, ulama Hanafiyah membolehkan
pengambilan sebagian air saja agar sisanya tetap dapat digunakan, dengan
pertimbangan kemaslahatan dan kebutuhan mendesak masyarakat. Pendekatan ini
sejalan dengan prinsip penghilangan kesulitan (raf’ al-haraj), sebagaimana ditegaskan

4830



dalam Al-Qur'an bahwa Allah tidak menjadikan agama sebagai beban yang
memberatkan.

2. Dasar Hukum Istihsan

Landasan normatif istihsan dapat ditemukan dalam Al-Qur’an dan hadis. Di
antaranya adalah firman Allah dalam QS. al-Bagarah [2]: 185 yang menegaskan bahwa
Allah menghendaki kemudahan dan tidak menghendaki kesulitan bagi manusia. Ayat
ini menjadi dasar bahwa hukum Islam harus diarahkan pada kemudahan dan tidak
bersifat memberatkan. Demikian pula QS. al-Hajj [22]: 78 yang menegaskan bahwa Allah
tidak menjadikan kesempitan dalam agama. Ayat ini memperkuat legitimasi
penggunaan istihsan sebagai metode untuk menghindari penerapan hukum yang kaku
dan tidak kontekstual. Dari hadis, prinsip istihsan didukung oleh kaidah “tidak boleh
membahayakan diri sendiri dan orang lain” (1a darar wa la dirar). Hadis ini menjadi dasar
penting dalam menolak ketentuan hukum yang berpotensi menimbulkan mudarat.
Selain itu, hadis Mu’adz bin Jabal tentang ijtihad juga menunjukkan adanya legitimasi
penggunaan akal dan pertimbangan rasional ketika nash tidak memberikan ketentuan
yang eksplisit.

3. Kedudukan Istihsan sebagai Metode Istinbath al-Ahkam

Dalam kajian ushul fikih, kedudukan istihsan sebagai metode istinbath al-ahkam
diperdebatkan oleh para ulama. Mazhab Hanafi menempatkan istihsan sebagai metode
penting dalam pengambilan hukum, karena dianggap mampu menjembatani antara teks
normatif dan realitas sosial. Mazhab Maliki juga menerima istihsan, terutama ketika
dikaitkan dengan adat (‘urf) dan kemaslahatan umum. Sebaliknya, Imam Syafi‘i secara
tegas menolak istihsan karena dinilai berpotensi menimbulkan subjektivitas hukum.
Namun, sebagian ulama Syafi‘iyah kemudian menafsirkan penolakan tersebut sebagai
kehati-hatian terhadap istihsan yang tidak terkontrol, bukan penolakan mutlak terhadap
semua bentuk pertimbangan maslahat. Bahkan, dalam beberapa fatwanya, Imam Syafi‘i
dinilai menerapkan prinsip yang mendekati istihsan, seperti dalam kebolehan transaksi
salam. Mazhab Hanbali mengambil posisi moderat dengan membolehkan istihsan dalam
kondisi tertentu, khususnya ketika giyas menghasilkan kesulitan yang nyata. Dengan
demikian, perbedaan pandangan mazhab menunjukkan bahwa istihsan diterima secara
variatif sesuai dengan pendekatan metodologis masing-masing.

4. Perbedaan Istihsan dengan Qiyas, Maslahah Mursalah, dan “Urf

Istihsan berbeda dengan qiyas dalam hal orientasi dan fleksibilitas. Qiyas
menekankan keseragaman hukum berdasarkan kesamaan ‘illat, sedangkan istihsan
memberikan ruang untuk meninggalkan giyas demi kemaslahatan yang lebih besar.
Sementara itu, perbedaan istihsan dengan maslahah mursalah terletak pada keberadaan
dasar hukum. Istihsan diterapkan pada kasus yang memiliki dasar hukum umum tetapi
ditinggalkan karena pertimbangan maslahat, sedangkan maslahah mursalah digunakan
pada kasus yang tidak memiliki dalil khusus sama sekali. Adapun ‘urf berakar pada
kebiasaan masyarakat yang tidak bertentangan dengan syariah. Jika istihsan memilih
dalil alternatif demi kemudahan, maka “urf menjadikan praktik sosial sebagai dasar
penetapan hukum selama sejalan dengan prinsip syariat. Perbedaan ini menunjukkan
bahwa metode istinbath dalam hukum Islam bersifat beragam dan saling melengkapi.
Keempatnya mencerminkan karakter hukum Islam yang dinamis, kontekstual, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat.

4831



Maslahah al-Mursalah
1. Definisi dan Dasar Hukum Maslahah al-Mursalah

Secara etimologis, istilah maslahah berasal dari akar kata saluha yang bermakna
kebaikan, kemanfaatan, atau sesuatu yang membawa perbaikan. Dalam pengertian
bahasa, maslahah mencakup segala hal yang mendatangkan manfaat dan menolak
kerusakan bagi kehidupan manusia, baik secara individual maupun sosial. (Nugroho &
Hamidah, 2021) Dalam perspektif ushul fikih, maslahah dipahami sebagai tujuan utama
diturunkannya syariat Islam. Al-Syatibi menegaskan bahwa maslahah berkaitan erat
dengan magqasid al-syari’ah, yakni tujuan-tujuan hukum Islam yang bertujuan menjaga
kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. ]a membagi maslahah ke dalam tiga
tingkatan kebutuhan, yaitu darariyyat (kebutuhan primer), hajiyyat (kebutuhan
sekunder), dan tahsiniyyat (kebutuhan tersier). Maslahah yang paling fundamental
adalah darariyyat, yang meliputi perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Fakhruddin al-Razi menekankan bahwa maslahah harus bersifat nyata dan
objektif, serta sejalan dengan tujuan-tujuan syariah. Menurutnya, maslahah yang sahih
adalah maslahah yang secara rasional dapat dibuktikan membawa manfaat atau
mencegah kerusakan, bukan sekadar dugaan atau spekulasi. Sejalan dengan itu,
Izzuddin ibn Abd al-Salam memandang bahwa seluruh hukum Islam pada hakikatnya
dibangun di atas prinsip maslahah dan penolakan mafsadah. (Mugqit, 2022) Ia bahkan
menyatakan bahwa maslahah merupakan ruh dari seluruh ketentuan syariah, baik
dalam bidang ibadah maupun mu’amalah. Maslahah al-mursalah secara terminologis
merujuk pada kemaslahatan yang tidak memiliki dalil khusus yang secara eksplisit
mengakuinya ataupun menolaknya, baik dari Al-Qur’an, Hadis, maupun ijma’.
Meskipun demikian, maslahah ini dianggap relevan dan sejalan dengan tujuan-tujuan
umum syariah. Al-Ghazali mendefinisikan maslahah al-mursalah sebagai kemaslahatan
yang tidak terdapat nash khusus tentang pengakuan atau pembatalannya, namun tetap
berada dalam koridor maqasid al-syari‘ah.

Walaupun maslahah al-mursalah tidak memiliki dalil tekstual secara langsung,
legitimasi penggunaannya didasarkan pada prinsip-prinsip umum syariah. Di antaranya
adalah firman Allah dalam QS. al-Anbiya” [21]: 107 yang menegaskan bahwa risalah
Islam diturunkan sebagai rahmat bagi seluruh alam. Selain itu, hadis Nabi SAW yang
menegaskan prinsip “tidak boleh membahayakan dan tidak boleh saling
membahayakan” (1a darar wa la dirar) juga menjadi landasan normatif bagi penggunaan
maslahah al-mursalah dalam rangka mencegah kemudaratan dan mewujudkan
kemaslahatan umum.

2. Pembagian Maslahah

Dalam kajian ushul fikih, para ulama membagi maslahah ke dalam beberapa
kategori untuk menentukan validitasnya sebagai dasar penetapan hukum. Berdasarkan
tingkat kebutuhannya, al-Syatibi membagi maslahah menjadi tiga tingkatan. Pertama,
darariyyat, yaitu maslahah yang bersifat primer dan mutlak diperlukan untuk menjaga
keberlangsungan kehidupan manusia, seperti perlindungan agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Kedua, hajiyyat, yaitu maslahah yang berfungsi menghilangkan
kesulitan dan memberikan keringanan dalam kehidupan, meskipun ketiadaannya tidak
mengancam eksistensi manusia. Ketiga, tahsiniyyat, yaitu maslahah yang bersifat
pelengkap dan bertujuan menyempurnakan kualitas hidup, seperti adab, etika, dan
keindahan perilaku.

4832



Adapun berdasarkan keberadaan dalil yang mendukungnya, maslahah dibagi
menjadi tiga bentuk. Pertama, maslahah mu‘tabarah, yaitu maslahah yang secara
eksplisit diakui oleh nash atau ijjma’, seperti larangan khamr demi menjaga akal. Kedua,
maslahah mulghah, yaitu maslahah yang ditolak oleh syariah karena bertentangan
dengan nash, seperti klaim manfaat riba dalam sistem ekonomi konvensional. Ketiga,
maslahah mursalah, yaitu maslahah yang tidak memiliki dalil khusus yang
mengakuinya atau menolaknya, tetapi dinilai sejalan dengan tujuan syariah, seperti
pendirian lembaga pendidikan dan pelayanan kesehatan. (Masruchi, 2023)

3. Kedudukan Maslahah al-Mursalah sebagai Dalil Hukum

Maslahah al-mursalah menempati posisi penting dalam diskursus ushul fikih
sebagai salah satu dasar penetapan hukum dalam perkara-perkara yang tidak diatur
secara eksplisit oleh nash atau ijma’. Imam Malik dikenal sebagai tokoh utama yang
menerima maslahah al-mursalah sebagai dalil hukum, dengan syarat maslahah tersebut
tidak bertentangan dengan nash dan mendukung tujuan-tujuan syariah. Contoh
penerapannya dapat dilihat dalam kebijakan Umar bin Khattab yang tidak membagikan
tanah hasil penaklukan Irak kepada tentara, melainkan menjadikannya sebagai aset umat
demi kemaslahatan jangka panjang.

Al-Ghazali menerima maslahah al-mursalah secara terbatas dengan menetapkan
sejumlah syarat, antara lain maslahah tersebut harus bersifat pasti, berskala umum,
termasuk dalam kategori darariyyat, dan tidak bertentangan dengan dalil syar’i.
Pendekatan ini menunjukkan sikap kehati-hatian agar maslahah tidak disalahgunakan
sebagai dalil yang bersifat subjektif. Ibn Qayyim al-Jawziyyah memandang maslahah
sebagai inti dari seluruh hukum syariah. Menurutnya, selama suatu maslahah secara
nyata membawa manfaat dan sejalan dengan magqgasid al-syari’ah, maka ia dapat
dijadikan dasar penetapan hukum. Pandangan ini menegaskan bahwa fleksibilitas
hukum Islam bertujuan untuk menjaga relevansinya sepanjang zaman.

Pandangan yang lebih progresif dikemukakan oleh al-Thufi, yang menempatkan
maslahah sebagai dalil syar’i yang sangat kuat dalam bidang mu‘amalah dan adat. Ia
berpendapat bahwa akal manusia memiliki kemampuan untuk menilai kemaslahatan
dan kemudaratan, serta bahwa maslahah dapat diprioritaskan selama tidak menafikan
nash secara total. Namun, pandangan ini menuai kritik karena dianggap berpotensi
menggeser otoritas nash. Di sisi lain, sejumlah ulama menolak maslahah al-mursalah
sebagai dalil hukum. Imam al-Syafi‘i menegaskan bahwa setiap penetapan hukum harus
memiliki dasar yang jelas dari nash atau ijma’. Ia khawatir bahwa penggunaan maslahah
al-mursalah dapat membuka pintu subjektivitas dan bid‘ah dalam hukum Islam. Sikap
serupa juga ditunjukkan oleh Ibn Hazm, yang menolak maslahah yang tidak memiliki
landasan tekstual karena dianggap berpotensi menyimpang dari tujuan syariah.

Perbedaan pandangan ini menunjukkan bahwa maslahah al-mursalah
merupakan konsep ijtihadi yang diperdebatkan. Meskipun demikian, mayoritas ulama
sepakat bahwa jika diterapkan secara terukur, objektif, dan berorientasi pada maqasid
al-syari’ah, maslahah al-mursalah dapat menjadi instrumen penting dalam
pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan responsif terhadap dinamika
masyarakat modern.

‘Urf
1. Definisi ‘Urf

4833



Secara etimologis, “urf bermakna kebiasaan atau tradisi yang dikenal dan diterima
dalam kehidupan masyarakat. Dalam kajian usul fikih, “urf dipahami sebagai praktik
sosial yang telah berlaku secara umum dan diterima oleh mayoritas masyarakat, selama
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Al-Ghazali mendefinisikan “urf
sebagai kebiasaan yang dipandang baik oleh akal sehat, diterima oleh masyarakat, dan
tidak ditolak oleh syariah. Definisi ini menekankan dimensi rasional dan normatif dari
“urf, yakni penerimaan sosial yang dibatasi oleh ketentuan syar‘i. Sejalan dengan itu, Ibn
Qayyim al-Jawziyyah memandang ‘urf sebagai kebiasaan yang dikenal luas oleh
masyarakat dan tidak bertentangan dengan tujuan-tujuan syariah (maqasid al-syari‘ah).
Wahbah al-Zuhayli menegaskan bahwa “urf mencakup kebiasaan dalam bentuk ucapan
maupun perbuatan yang telah diterima oleh mayoritas masyarakat dan tidak
bertentangan dengan nash syariah. Berdasarkan definisi-definisi tersebut, dapat
disimpulkan bahwa ‘urf memiliki legitimasi sebagai dasar penetapan hukum syariah,
khususnya dalam bidang muamalah dan persoalan sosial yang tidak diatur secara rinci
oleh nash.

2. Perbedaan ‘Urf dan Adat

Meskipun ‘urf dan adat sama-sama berkaitan dengan kebiasaan masyarakat,
keduanya memiliki perbedaan konseptual dalam konteks usul fikih. “Urf merupakan
kebiasaan yang diterima secara kolektif dan memenuhi syarat kesesuaian dengan
syariah, sehingga dapat dijadikan pertimbangan hukum. Sementara itu, adat mencakup
seluruh kebiasaan yang dilakukan secara berulang oleh individu atau kelompok tertentu,
tanpa jaminan kesesuaiannya dengan ketentuan syariah. Dari aspek kesesuaian dengan
syariah, “urf secara prinsip tidak boleh bertentangan dengan Al-Qur’an dan Hadis,
sedangkan adat bisa saja mengandung unsur yang bertentangan dengan hukum Islam.
Dari segi cakupan, ‘urf bersifat lebih umum dan berlaku luas dalam masyarakat,
sementara adat sering kali bersifat lokal atau terbatas pada kelompok tertentu. Oleh
karena itu, dalam penetapan hukum, para ulama lebih mengutamakan ‘urf
dibandingkan adat, karena ‘urf mencerminkan konsensus sosial yang lebih luas dan
relevan dengan tujuan syariah.

3. Persyaratan dan Kedudukan ‘Urf sebagai Dalil Hukum

Tidak semua ‘urf dapat dijadikan sebagai dalil hukum. Para ulama usul fikih
menetapkan sejumlah persyaratan agar ‘urf dapat digunakan dalam penetapan hukum.
Pertama, “urf tidak boleh bertentangan dengan nash syariah. Kedua, “urf harus diterima
dan dipraktikkan oleh mayoritas masyarakat. Ketiga, ‘urf harus bersifat stabil dan
berlangsung secara konsisten dalam jangka waktu tertentu. Keempat, ‘urf harus
mendatangkan kemaslahatan dan tidak menimbulkan kemudaratan, sehingga sejalan
dengan maqasid al-syari‘ah. Dalam kerangka usul fikih, “urf diakui sebagai salah satu
dalil hukum yang sah, khususnya dalam bidang muamalah. Para ulama menegaskan
bahwa hukum Islam harus mampu berinteraksi dengan realitas sosial dan
perkembangan zaman. Oleh karena itu, “urf yang memenuhi persyaratan dapat berfungsi
sebagai instrumen penting dalam mewujudkan hukum Islam yang kontekstual dan
responsif, tanpa melepaskan diri dari prinsip-prinsip normatif syariah.

D. Istishab
1. Definisi Istishab

4834



Istishab merupakan salah satu prinsip penting dalam usul fikih yang berkaitan
dengan keberlanjutan suatu hukum atau keadaan. Secara etimologis, kata istishab
berasal dari kata sahiba yang bermakna menyertai atau mempertahankan. Dalam
konteks hukum, istishab berarti mempertahankan status hukum atau keadaan yang telah
ada sebelumnya sampai terdapat dalil yang menunjukkan perubahan. Secara
terminologis, istishab didefinisikan sebagai penetapan hukum berdasarkan keadaan
yang telah berlaku sebelumnya, selama tidak terdapat dalil baru yang menafikannya.
Imam al-Syafi‘i mendefinisikan istishab sebagai anggapan bahwa suatu keadaan tetap
berlaku sampai ada bukti yang menunjukkan sebaliknya. Definisi serupa dikemukakan
oleh Ibn Hazm, yang menyatakan bahwa hukum suatu perkara dianggap tetap berlaku
selama tidak ada bukti yang menunjukkan hilangnya hukum tersebut. Dengan demikian,
istishab berfungsi sebagai prinsip hukum yang menjaga keberlanjutan dan kepastian
hukum, terutama dalam persoalan muamalah dan masalah-masalah yang tidak diatur
secara eksplisit oleh nash.

2. Kedudukan Istishab sebagai Dalil Hukum

Ulama usul fikih berbeda pendapat mengenai kedudukan istishab sebagai dalil
hukum. Sebagian besar ulama menerima istishab sebagai dalil yang sah, sementara
sebagian lainnya menolaknya atau memandangnya sebagai dalil yang lemah. Imam al-
Syafi'i termasuk ulama yang mengakui istishab sebagai prinsip yang valid dalam
penetapan hukum. Menurutnya, hukum yang telah berlaku tetap dipertahankan sampai
ada dalil baru yang mengubahnya. Ibn Hazm juga menegaskan bahwa istishab berperan
penting dalam menjaga konsistensi hukum dan mencegah penetapan hukum yang
spekulatif tanpa dasar yang jelas. Dalam praktiknya, istishab sering digunakan untuk
mengatasi ketidakjelasan hukum dan memberikan kepastian dalam kehidupan sosial.

Namun demikian, sejumlah ulama mengkritik penggunaan istishab. Ibn
Taimiyah, misalnya, menilai bahwa istishab tidak dapat dijadikan dalil hukum yang kuat
karena hanya bertumpu pada keadaan sebelumnya, tanpa jaminan bahwa keadaan
tersebut masih relevan. Sebagian fugaha mazhab Hanafi juga menyatakan kehati-hatian
terhadap istishab karena berpotensi mengabaikan dalil yang lebih kuat atau
menghambat dinamika ijtihad.

Kritik terhadap istishab umumnya didasarkan pada kekhawatiran akan
keterbatasan bukti, potensi kesalahan dalam mempertahankan hukum yang sudah tidak
relevan, serta risiko stagnasi hukum. Meskipun demikian, mayoritas ulama tetap
mengakui istishab sebagai instrumen penting dalam usul fikih, selama digunakan secara
proporsional dan tidak bertentangan dengan dalil syar’i yang lebih kuat.

Mazhab Sahabi dan Sadd al-Zari‘ah
1. Definisi Mazhab Sahabi

Mazhab Sahabi merujuk pada pendapat dan ijtihad para sahabat Nabi
Muhammad SAW dalam menetapkan hukum terhadap persoalan-persoalan yang tidak
ditemukan ketentuannya secara eksplisit dalam Al-Qur'an dan Sunnah. Secara
etimologis, istilah mazhab menunjukkan jalan atau metode, sedangkan sahabi merujuk
kepada generasi yang hidup dan berinteraksi langsung dengan Nabi. Dengan demikian,
Mazhab Sahabi dapat dipahami sebagai metode penetapan hukum yang bersandar pada
pemahaman dan praktik hukum para sahabat. Dalam perspektif usul fikih, Mazhab
Sahabi memiliki signifikansi epistemologis karena para sahabat merupakan generasi
yang paling dekat dengan wahyu, memahami konteks turunnya ayat dan hadis, serta

4835



menyaksikan langsung praktik penerapan hukum Islam oleh Nabi. Oleh karena itu,
pendapat mereka dipandang memiliki otoritas khusus dan sering dijadikan rujukan
dalam ijtihad hukum.

Al-Ghazali menegaskan bahwa ijtihad sahabat memiliki nilai penting dalam
penetapan hukum karena didasarkan pada pemahaman langsung terhadap tujuan
syariat. Mazhab Sahabi dengan demikian tidak sekadar pendapat individual, tetapi
merupakan refleksi dari pengalaman normatif dan praksis hukum Islam pada masa awal
pembentukan syariat.

2. Definisi Sadd al-Zari‘ah

Sadd al-Zari’ah merupakan prinsip usul fikih yang berorientasi pada pencegahan,
yakni menutup jalan atau sarana yang berpotensi mengantarkan kepada perbuatan yang
dilarang syariat. Secara terminologis, Sadd al-Zari‘ah berarti melarang suatu perbuatan
yang pada dasarnya dibolehkan, apabila perbuatan tersebut menjadi sarana yang kuat
menuju kemudaratan atau pelanggaran hukum. Prinsip ini menegaskan bahwa hukum
Islam tidak hanya menilai perbuatan dari sisi bentuk lahiriah, tetapi juga
mempertimbangkan dampak dan konsekuensi akhirnya. Oleh karena itu, Sadd al-
Zari'ah berfungsi sebagai mekanisme preventif dalam menjaga kemaslahatan dan
mencegah mafsadah, terutama dalam konteks sosial yang kompleks dan dinamis. Dalam
praktik ijtihad, Sadd al-Zari’ah digunakan untuk menjembatani keterbatasan nash dalam
merespons persoalan baru, dengan tetap berpegang pada tujuan-tujuan umum syariat
(maqasid al-syari’ah).

3. Kekuatan dan Kedudukan Mazhab Sahabi dan Sadd al-Zari‘ah
a. Kekuatan Mazhab Sahabi

Mazhab Sahabi memiliki kekuatan sebagai dalil hukum karena beberapa faktor
utama. Pertama, kedekatan para sahabat dengan wahyu menjadikan pemahaman
mereka lebih kontekstual dan otentik. Kedua, otoritas moral dan keilmuan para sahabat
diakui secara luas oleh generasi setelahnya. Ketiga, adanya kesepakatan (ijma’) di antara
sahabat terhadap suatu persoalan memberikan legitimasi hukum yang sangat kuat.
Pendapat sahabat juga memiliki nilai praktis, karena sering dijadikan rujukan oleh para
fugaha dalam menyusun argumentasi hukum. Dalam banyak kasus, ijtihad sahabat
menunjukkan konsistensi dengan prinsip-prinsip dasar syariat dan tujuan hukum Islam.

Namun demikian, tidak semua ulama menerima Mazhab Sahabi sebagai dalil
hukum yang mandiri. Ibn Hazm, misalnya, menolak menjadikannya sebagai sumber
hukum independen apabila tidak didukung oleh nash yang eksplisit. Sebagian fuqaha
mazhab Hanafi juga bersikap hati-hati, dengan alasan bahwa pendapat sahabat lahir
dalam konteks tertentu dan tidak selalu bersifat universal. Perbedaan pandangan ini
menunjukkan bahwa Mazhab Sahabi merupakan dalil ijtihadi yang penggunaannya
memerlukan kehati-hatian metodologis.

b. Kekuatan Sadd al-Zari'ah

Sadd al-Zarrah memiliki kekuatan normatif karena berorientasi pada
perlindungan kemaslahatan dan pencegahan kerusakan. Prinsip ini menegaskan bahwa
hukum Islam harus mempertimbangkan tujuan dan akibat dari suatu perbuatan, bukan
semata-mata bentuk formalnya. Dalam situasi di mana nash tidak memberikan
ketentuan yang tegas, Sadd al-Zariah berfungsi sebagai instrumen ijtihad untuk

4836



mencegah terjadinya mafsadah. Prinsip ini sangat relevan dalam konteks sosial modern,
di mana suatu tindakan yang tampak netral dapat berdampak negatif secara luas.

Meskipun demikian, sebagian ulama menolak Sadd al-Zari‘ah karena khawatir
terhadap potensi subjektivitas dan ketidakpastian hukum. Ibn Hazm, misalnya,
menegaskan bahwa hukum harus bertumpu pada nash yang jelas, bukan pada dugaan
kemudaratan. Beberapa fugaha Hanafi juga menilai bahwa penggunaan Sadd al-Zari'ah
secara berlebihan dapat membuka ruang ijtihad yang tidak terkendali.

c. Kedudukan Mazhab Sahabi dan Sadd al-Zari'ah sebagai Dalil Hukum

Mayoritas ulama usul fikih mengakui Mazhab Sahabi dan Sadd al-Zari‘ah sebagai
dalil hukum dengan syarat tertentu. Imam al-Syafi'i menegaskan bahwa pendapat
sahabat, terutama yang disepakati bersama, memiliki otoritas tinggi dalam penetapan
hukum. Ibn Qudamah juga menilai bahwa ijtihad sahabat merupakan fondasi penting
dalam pembentukan hukum Islam. Sementara itu, Sadd al-Zari‘ah dipandang sebagai
instrumen penting dalam menjaga tujuan syariat. Prinsip ini digunakan untuk
merumuskan kebijakan hukum yang bersifat preventif, seperti pembatasan praktik
muamalah yang berpotensi menimbulkan penipuan atau kerusakan sosial. Dengan
demikian, Mazhab Sahabi dan Sadd al-Zari‘ah berperan sebagai sumber hukum yang
memperkuat dimensi kontekstual dan responsif hukum Islam. Keduanya menunjukkan
bahwa hukum Islam tidak bersifat statis, tetapi mampu berinteraksi dengan realitas
sosial melalui mekanisme ijtihad yang tetap berlandaskan pada maqasid al-syari‘ah.

KESIMPULAN

Istihsan dan maslahah mursalah memiliki kontribusi yang signifikan dalam
pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan responsif terhadap dinamika
masyarakat. Kedua prinsip ini berfungsi sebagai instrumen ijtihad yang memungkinkan
hukum Islam tidak terjebak pada pendekatan tekstual semata, tetapi mampu
mempertimbangkan tujuan syariat dan realitas sosial yang terus berubah. Istihsan
memberikan ruang untuk memilih solusi hukum yang paling adil dan maslahat dengan
menyimpang dari kaidah umum apabila diperlukan, sedangkan maslahah mursalah
menjadi dasar penetapan hukum yang berorientasi pada kemanfaatan umum tanpa
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Selain istihsan dan maslahah mursalah,
prinsip-prinsip pendukung seperti “urf, istishab, Mazhab Sahabi, dan Sadd al-Zari'ah
turut memperkaya metodologi ijtthad dalam hukum Islam. ‘Urf berperan dalam
mengakomodasi praktik sosial yang berkembang, istishab menjaga kesinambungan
hukum, Mazhab Sahabi memberikan legitimasi historis dan epistemologis, sementara
Sadd al-Zari‘ah berfungsi sebagai mekanisme preventif untuk mencegah terjadinya
mafsadah. Keseluruhan prinsip ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam
merespons persoalan-persoalan kontemporer tanpa melepaskan diri dari kerangka
normatif syariat. Dengan demikian, penguatan dan pemanfaatan istihsan dan maslahah
mursalah, beserta prinsip-prinsip ijtihad lainnya, menjadi kunci dalam membangun
hukum Islam yang adaptif, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.
Pendekatan ini menegaskan bahwa hukum Islam bukanlah sistem hukum yang statis,
melainkan sistem normatif yang dinamis dan relevan sepanjang zaman, selama
diterapkan secara metodologis, proporsional, dan bertanggung jawab.

DAFTAR PUSTAKA

4837



Al-Zubhaili, W. (1986). Usul al-Figh al-Islami. Dar al-Fikr.

Arifin, B. (2024). KehujjahanMaslahah Mursalah Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali
DanNajm Al-Din Al-Tufi. Al-Mawaddah: JurnalStudilslam Dan Hukum Keluarga
(Ahwal Al-Syakhsiyyah), 1(1), 12-22.

Masruchi, Z. A. (2023). HUKUM ISLAM : MASLAHAH MURSALAH BERDASARKAN.
Moderasi : Journal of Islamic Studies, 3(1), 102-116.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.54471/moderasi.v3il.44

Maulana, D. F.,, & Rozak, A. (2021). ISTIHSAN AS A FINDING METHOD OF
PROGRESSIVE ISLAMIC LAW IN THE INDUSTRIAL REVOLUTION ERA 4.0. EI-
Mashlahah, 11(2), 127-145. https:/ /doi.org/10.23971/ elma.v11i2.2981

Mugqit, A. (2022). Klasifikasi Maqgasid dalam Tafsir Maqasidi. Takwiluna: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 3(1), 1-13.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.58401 / takwiluna.v3i1.593

Nugroho, 1. Y., & Hamidah, T. (2021). KONSEP MASLAHAH PERSPEKTIF 1ZZUDIN
IBN ABD. SALAM (Telaah dalam Kitab Qawa'id al-Ahkam fi Masalih al-Anam).
KONSEP MASLAHAHPERSPEKTIF IZZUDIN IBN ABD. SALAM (Telaah Dalam Kitab
Qawa’id Al-Ahkam Fi Masalih Al-Anam), 7(2).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.36420/ju.v7i2.4805

Sonafist, H. Y., Efyanti, Y., Ramlah, R., Hamzah, A., & Faizin, F. (2020). Ibn Al-Mugqaffa’s
Proposal for Taqnin and its Synchronization with Islamic Law Codification in
Indonesia. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam, 4(2), 504-527.
https:/ /doi.org/10.22373 / sjhk.v4i2.7864

4838



