
PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 473 

Pendekatan Maqashid Syariah dalam Pendidikan Agama Islam: 
Sebuah Kajian Systematic Literature Review 

 
 

Laila Sari1, Khadijah2, Widya Sari3 

 
1,2,3Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang, Indonesia 

 
Email: lailasari16072001@gmail.com1, khadijahmpd@uinib.ac.id2, 

widya.pirugaparabek@gmail.com3 
 

Corresponding Author: Laila Sari 
 

 
ABSTRAK 

Pendidikan Agama Islam memainkan peran strategis dalam pembentukan kepribadian dan 
karakter Muslim yang kaffah (utuh). Pada hakikatnya, seluruh ajaran Islam tidak pernah lepas 
dari pencapaian tujuan utama maqashid syari’ah. Artikel ini bertujuan menyajikan kajian 
literatur mengenai penerapan pendekatan maqashid syari’ah dalam Pendidikan Agama Islam 
di sekolah. Maqashid syari’ah sebagai tujuan-tujuan fundamental dari hukum Islam 
menawarkan kerangka pedagogis yang menekankan nilai kemaslahatan, perlindungan, dan 
pengembangan potensi peserta didik. Kajian ini menerapkan metode Systematic Literature 
Review (SLR) untuk menganalisis literatur yang relevan. Sumber data diambil dari 
penelusuran yang dilakukan melalui basis data Google Scholar, dengan mengambil sembilan 
(9) artikel jurnal yang dipilih berdasarkan kriteria relevansi, keterbaruan, dan kontribusinya 
terhadap tema yang diteliti. Hasil telaah menunjukkan bahwa; (a) pendekatan maqashid 
syari’ah sejalan dengan visi dan tujuan pendidikan Islam; (b) kurikulum pendidikan 
hendaknya dibuat dengan landasan maqashid syari’ah (namun kenyataannya kurikulum 
pendidikan sekarang, Kurikulum Merdeka belum mengintegrasikan nilai-nilai maqashid 
syari’ah secara optimal; (c) maqashid syari’ah dalam PAI sangat urgen (penting) karena 
bertujuan menanamkan pemahaman yang benar kepada peserta didik tentang tujuan utama 
ditetapkannya syariat Islam; (d) perlunya penggunaan model pembelajaran yang holistik 
dalam menerapkan konsep maqashid syari’ah dalam pembelajaran; serta (e) Maqashid 
syari’ah sangat penting bagi pendidikan karakter peserta didik. Artikel ini memberikan 
rekomendasi pengembangan kurikulum dan desain pembelajaran yang lebih kontekstual dan 
berorientasi kemaslahatan. 
Kata Kunci: Maqashid Syari’ah, Pendidikan Agama Islam, Systematic Literature Review. 

 
ABSTRACT 

Islamic Religious Education plays a strategic role in the formation of a complete Muslim personality 
and character. In essence, all Islamic teachings are never separated from the achievement of the main 
objectives of maqashid sharia. This article aims to present a literature review on the application of the 
maqashid sharia approach in Islamic Religious Education in schools. Maqashid sharia as the 
fundamental objectives of Islamic law offers a pedagogical framework that emphasizes the value of 
welfare, protection, and development of student potential. This study applies the Systematic Literature 
Review (SLR) method to analyze relevant literature. Data sources are taken from searches conducted 
through the Google Scholar database, by taking nine (9) journal articles selected based on the criteria of 
relevance, recency, and contribution to the research theme. The results of the review indicate that; (a) 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:lailasari16072001@gmail.com
about:blank
about:blank
mailto:khadijahmpd@uinib.ac.id
mailto:penulisketiga@umsu.ac.id


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 474 

the maqashid sharia approach is in line with the vision and objectives of Islamic education; (b) the 
education curriculum should be created based on the maqashid sharia (but in reality the current 
education curriculum, the Independent Curriculum, has not integrated the values of maqashid sharia 
optimally; (c) maqashid sharia in Islamic Education is very urgent (important) because it aims to instill 
a correct understanding in students about the main purpose of establishing Islamic law; (d) the need to 
use a holistic learning model in applying the concept of maqashid sharia in learning; and (e) Maqashid 
sharia is very important for the character education of students. This article provides recommendations 
for developing a curriculum and learning design that is more contextual and benefit-oriented. 
Keywords: Maqashid Syari’ah, Islamic Religious Education, Systematic Literature Review. 

 
PENDAHULUAN 

Semua manusia lahir dengan membawa sifat baik dan sifat tidak baik. Proses 
penciptaan manusia menunjukkan kesempurnaan yang istimewa yang 
membedakannya jika dibandingkan dengan makhluk-makhluk ciptaan Allah yang 
lain. Ketika manusia mampu mengoptimalkan potensi kebaikan yang 
dianugerahkannya kepadanya, maka ia akan mencapai kedudukan sebagai makhluk 
ciptaan Allah yang paling tinggi derajatnya. Sebaliknya, jika ia gagal memanfaatkan 
potensi tersebut maka kedudukannya dapat menjadi makhluk ciptaan Allah yang 
paling rendah derajatnya (Rohayana, 2019). 

Salah satu sarana utama untuk mengembangkan potensi manusia adalah 
melalui proses pendidikan. Pendidikan berperan penting dalam membentuk karakter, 
moral, dan intelektual peserta didik. Dalam perspektif Islam, tujuan pendidikan tidak 
hanya sebatas keberhasilan duniawi, tetapi juga kebahagiaan ukhrawi. Karena itu, 
sistem pendidikan Islam yang ideal harus mampu memadukan ilmu pengetahuan 
dengan nilai spiritual dan akhlak, sehingga menghasilkan individu yang berilmu, 
beriman, dan berakhlak mulia (Basyari, 2025). Para pakar pendidikan secara umum 
sepakat bahwa tujuan pendidikan adalah mengarahkan dan memaksimalkan seluruh 
kemampuan manusia ke arah yang positif (Khasinah, 2013). Pendidikan merupakan 
aspek penting yang harus dimiliki setiap manusia. Melalui pendidikan, manusia 
dilatih untuk menggunakan akal dan pikirannya secara optimal dan terarah 
(Karuniawan & Roqib, 2024). Dalam konteks ini, maqashid syari’ah dapat dijadikan 
landasan utama dan kerangka filosofis dalam merancang sistem pendidikan Islam 
yang holistik, komprehensif, dan berorientasi pada pemeliharaan fitrah manusia 
(Ningsih et al., 2024) 

Islam merupakan agama yang bersifat universal, yang di dalamnya memuat 
beragam aturan serta pedoman hidup yang telah ditetapkan oleh Allah SWT. Salah 
satu pedoman tersebut adalah ketentuan syariah yang berfungsi memberikan 
kemaslahatan bagi manusia, baik dalam aspek moral, akidah, pembinaan umat, 
maupun ibadah yang bersifat individual maupun kolektif. Tujuan pokok dari syariah 
inilah yang disebut maqashid syari’ah (Wahid, 2023). Konsep maqashid syari’ah yang 
mencakup tujuan–tujuan utama dalam hukum Islam seperti menjaga agama, jiwa, 
akal, keturunan, dan harta, merupakan bagian penting dari ajaran Islam yang harus 
dipahami serta diamalkan oleh setiap Muslim (Mukhlis, 2024). Prinsip-prinsip 
tersebut tidak hanya relevan dalam ranah hukum Islam, tetapi juga dapat dijadikan 
landasan dalam sistem pendidikan untuk mewujudkan keseimbangan harmonis 
antara dimensi spiritual dan material dalam kehidupan manusia. Penerapan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 475 

maqashid syari’ah dalam pendidikan Islam bertujuan membentuk generasi Muslim 
yang tidak hanya memiliki pemahaman mendalam terhadap ajaran agama, tetapi juga 
mampu memberikan kontribusi signifikan bagi kemaslahatan dan kesejahteraan umat 
(Ningsih et al., 2024). 

Meskipun kajian tentang maqashid syari’ah ini termasuk dalam ranah ilmu 
syari’ah, namun menurut Abdurrahman al-Nahlawi, konsep maslahah memiliki 
kaitan yang sangat erat dengan pendidikan. Pendidikan pada hakikatnya harus 
mampu mengantarkan manusia menuju terwujudnya kemaslahatan sejati, yang 
bermuara pada kebahagiaan dunia dan akhirat (Rohayana, 2019). Di era modern yang 
menghadirkan berbagai tantangan seperti arus globalisasi, krisis moral, serta 
disorientasi nilai di kalangan generasi muda, kebutuhan akan pendidikan yang 
berlandaskan maqashid syari’ah semakin terasa mendesak. Guru PAI diharapkan 
mampu menjadi garda terdepan dalam menanamkan nilai-nilai syari’ah secara 
kontekstual melalui proses pembelajaran dan pembinaan karakter (Rudiansyah & 
Jaya, 2025). 

Berdasarkan pada permasalahan tersebut, artikel ini disusun untuk 
menganalisis pendekatan maqashid syari’ah dalam Pendidikan Agama Islam. 
Diharapkan kajian ini dapat menjadi rujukan dan pijakan bagi peneliti lain untuk 
mengembangkan penelitian lanjutan yang lebih mendalam dan komprehensif. 
 
Kajian Teori 
Gambaran Umum Tentang Maqashid Syari’ah 

Secara etimologis, Maqashid Syari’ah tersusun dari dua kata, yaitu maqashid 
dan syari’ah. Istilah maqashid berasal dari bahasa Arab, merupakan bentuk jamak dari 
maqshud yang bermakna maksud, sasaran, prinsip, niat, tujuan, atau tujuan akhir 
(Nurhayati & Sinaga, 2018). Sedangkan kata Syari’ah secara etimologis berasal dari 
kata syara’a yang berarti aturan atau ketentuan hukum. Dalam pengertian 
terminologis, para fuqaha mendefenisikannya sebagai seluruh ketentuan hukum yang 
ditetapkan oleh Allah, baik yang berkaitan dengan aspek ibadah, muamalah, maupun 
hukum pidana (Nawawi, 2020). Sehingga secara sederhana Maqashid Syari’ah adalah 
maksud dan tujuan disyariatkannya hukum (Hisbullah et al., 2022). Maqashid 
Syari’ah berarti kandungan nilai yang menjadi tujuan pensyariatan hukum. Sehingga 
Maqashid Syari’ah adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari suatu penetapan 
hukum (Miftahurrahmi et al., 2022). 

Setiap hukum yang ditetapkan dan disyariatkan oleh Allah SWT pasti memiliki 
tujuan tertentu. Pensyariatan hukum bertujuan untuk mewujudkan kebahagiaan 
manusia, baik di dunia maupun di akhirat dengan cara mengambil segala hal yang 
membawa manfaat serta menjauhi hal-hal yang menimbulkan kerusakan. Dengan 
demikian, tujuan utama dari pensyariatan hukum adalah tercapainya kemaslahatan 
manusia, mencakup aspek rohani dan jasmani, baik secara individual maupun sosial. 
Sebagaimana ditegaskan oleh asy-Syatibi, bahwa semua hukum disyariatkan demi 
kemaslahatan para hamba (Nurhayati & Sinaga, 2018). 

Berdasarkan penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa yang dimaksud 
dengan maqashid syari’ah ialah maksud dan tujuan ditetapkannya hukum-hukum 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 476 

syari’at oleh Allah di mana tujuannya ialah untuk kemaslahatan bagi kehidupan 
manusia di dunia maupun di akhirat. 

Objek kajian maqashid syari’ah adalah kemaslahatan yang menjadi tujuan 
utama dari ditetapkannya syariat Islam. Menurut Muhammad Abu Zahrah, 
kemaslahatan yang menjadi objek maqashid syari’ah adalah maslahah mu’tabarah, 
yaitu kemaslahatan yang bersifat hakiki dan diakui secara syar’i. Bentuk 
kemaslahatan tersebut mencakup lima unsur pokok yaitu pemeliharaan dan 
keselamatan agama (hifz al-din), pemeliharaan dan keselamatan jiwa (hifz al-nafs), 
pemeliharaan dan keselamatan akal (hifz al-aql), pemeliharaan dan keselamatan 
keturunan serta keluarga (hifz an-nasl), serta pemeliharaan dan keselamatan harta 
benda (hifz al-mal) (Afifah, 2017). 

Selanjutnya para ulama ushul fiqh mengklasifikasikan maslahat ke dalam  tiga 
tingkatan utama, yaitu: 

1. Maslahah Dharuriyah (primer), secara sederhana, dharuriyat adalah kebutuhan 
paling mendasar yang wajib dipenuhi, karena jika diabaikan akan menimbulkan 
kerusakan dan mengancam kelangsungan (Manoarfa & Juliana, 2025). 

2. Maslahah Hajiyah (sekunder) yaitu kemaslahatan yang diperlukan untuk 
mengurangi atau menghilangkan kesulitan dan kesempitan dalam hidup. Jika 
tingkatan maslahat ini tidak dipenuhi, kehidupan manusia memang tidak 
sampai rusak, tetapi menjadi lebih sulit dan menyusahkan (Nawawi, 2020). 

3. Maslahah Tahsiniyah (tersier) ialah tingkatan kemaslahatan yang bertujuan 
memperindah, menyempurnakan, dan memuliakan kehidupan manusia melalui 
penerapan akhlak mulia, adab yang luhur, serta kebiasaan-kebiasaan yang baik 
yang sesuai dengan fitrah akal sehat dan nilai-nilai kesopanan (Suhaimi et al., 
2023). 

Jika dicermati, ketiga tingkatan Maqashid Syari’ah tersebut dalam upaya 
memelihara lima unsur pokok (agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta) tidak dapat 
dipisahkan satu sama lain. Ketiganya saling berkaitan, saling melengkapi dan 
membentuk satu kesatuan sistem yang utuh. Perbedaan di antara ketiganya hanya 
terletak pada tingkat urgensi dan prioritas dalam pemenuhan serta pemeliharaannya. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan metode Systematic Literature Review (SLR) 

(Anggraini et al., 2025; Afsari et al., 2021). Systematic Literature Review (SLR) 
merupakan suatu pendekatan yang dilakukan dalam penelitian kepustakaan yang 
dilakukan secara sistematis, terstruktur, dan transparan untuk mengidentifikasi, 
mengevaluasi, serta mensintesis seluruh studi empiris maupun teoritis yang relevan 
dalam suatu bidang kajian tertentu (Rasdiany et al., 2024).  

Penelusuran data pada penelitian ini dilakukan melalui basis data Google 
Scholar (Anggraini et al., 2025; Fadilawati et al., 2025). Penelitian ini menggunakan 
sebanyak 9 artikel jurnal yang terbit pada rentang waktu lima tahun terakhir (2019-
2025), kemudian membahas setidaknya satu dari tema utama penelitian. Analisis data 
dalam penelitian ini menggunakan teknik content analysis (analisis isi). Teknik ini 
memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan 
menginterpretasikan secara sistematis pola, tema, temuan, serta kontribusi utama 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 477 

yang terkandung dalam artikel-artikel jurnal yang ditelaah. Setiap artikel dianalisis 
secara mendalam untuk menggali temuan serta kontribusi yang disajikan (Rasdiany 
et al., 2024; Mursyid, 2021). 

Melalui metode ini, peneliti dapat menyusun telaah literatur secara sitematis, 
terarah, dan komprehensif terhadap sumber-sumber penelitian yang tersedia. Selain 
itu, penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan yang lebih mendalam 
mengenai pentingnya pendekatan maqashid syari’ah dalam Pendidikan Agama Islam. 
Dengan demikian kajian ini juga diharapakan dapat berkontribusi pada peningkatan 
kualitas pendidikan, khususnya dalam konteks Pendidikan Agama Islam. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Syariat Islam dan pendidikan Islam merupakan dua aspek yang tidak dapat 

dipisahkan. Pendidikan Islam berfungsi membimbing manusia menuju 
kesempurnaan diri (insan kamil). Sementara syariat menyediakan aturan hidup yang 
diturunkan Allah sebagai pedoman. Karena menjadi bagian dari ajaran Islam, tujuan 
pendidikan Islam selaras dengan tujuan hidup manusia dalam Islam yaitu 
membentuk pribadi yang bertakwa serta mampu meraih kebahagiaan di dunia dan 
akhirat (Sholihah & Roqib, 2024). 

Berdasarkan analisis terhadap 9 artikel jurnal terkait pendekatan maqashid 
syari’ah dalam Pendidikan Agama Islam diperoleh hasil data yang disajikan dalam 
bentuk tabel berikut: 

Tabel 1 Hasil Penelitian Terkait Pendekatan Maqashid Syari’ah Dalam 
Pendidikan Agama Islam 

No 
Peneliti dan 

Tahun 
Judul 

Penelitian 

Jenis dan 
Metode 

Penelitian 
Hasil Penelitian 

1 Iing Ilham 
Kurniawan 
& Moh. 
Roqib (2024) 

Ruang 
Lingkup 
Pendidikan: 
Pengaplikasian 
Maqashid 
Syari’ah Kajian 
dalam Fikih 
pada Siswa di 
SMAN I 
Purwokerto 

Penelitian 
kualitatif 
dengan 
teknik 
analisis 
deskriptif 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
penerapan maqashid syari’ah dalam 
pendidikan Fikih di SMAN I 
Purwokerto memberikan dampak 
positif terhadap pengembangan 
karakter siswa serta meningkatkan 
pemahaman mereka mengenai ajaran 
Islam. Implikasi dari temuan tersebut 
menegaskan pentingnya 
pengembangan kurikulum yang 
mengintegrasikan prinsip-prinsip 
maqashid syari’ah dalam pendidikan 
Islam di sekolah, guna mendukung 
terbentuknya generasi bertanggung 
jawab dan berakhlak mulia di tengah 
masyarakat. 

2 Ayuk Witri 
Ningsih, dkk 
(2024) 

Pendidikan 
Islam Berbasis 
Maqashid 
Syari’ah: 
Membangun 

Penelitian 
kualitatif 
dengan 
metode 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
penerapan maqashid syari’ah dalam 
pendidikan Islam dapat diwujudkan 
melalui beberapa pendekatan yaitu, 
pertama perancangan kurikulum 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 478 

Sistem 
Pembelajaran 
yang 
Berorientasi 
Kesejahteraan 
Umat 

deskriptif-
analitis 

Berbasis maqashid syari’ah. Kedua, 
metode pembelajaran holistik yaitu 
metode yang digunakan tidak hanya 
berfokus pada transfer pengetahuan 
saja, tetapi juga pada pembentukan 
karakter. Ketiga, peningkatan 
keterlibatan orang tua dan masyarakat 

3 Ade Dedi 
Rohayana 
(2019) 

Urgensi Materi 
Maqashid 
Syari’ah pada 
Mata Pelajaran 
PAI 

Penelitian 
kualitatif 
dengan jenis 
library 
research 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
materi maqashid syari’ah dalam mata 
pelajaran PAI memiliki urgensi yang 
besar karena bertujuan menanamkan 
pemikiran serta pemahaman yang 
benar terhadap peserta didik mengenai 
tujuan utama ditetapkannya syari’at 
Islam, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, 
keturunan, dan harta. Kelima aspek 
tersebut merupakan inti sari ajaran Al-
Qur’an dan Hadist yang berfungsi 
sebagai banteng untuk mencegah 
peserta didik dari pengaruh paham 
intoleransi dan radikalisme agama. 

4 Miftahul 
Huda,dkk 
(2022) 

Konsep 
Maqashid 
Syari’ah dan 
Implikasinya 
pada 
Pendidikan 
Islam 

Penelitian 
kualitatif 
degan 
pendekatan 
studi 
kepustakaan 

Penelitian menunjukkan bahwa 
relevansi maqashid syari’ah dengan 
Pendidikan Agama Islam tercermin 
melalui konsep usul al-khamsah yang 
dikemukakan oleh Al-Ghazali yaitu 
menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta. Kelima prinsip tersebut 
menjadi dasar dalam merumuskan 
tujuan pendidikan Islam, yaitu 
memelihara sekaligus 
mengembangkan potensi rohani dan 
jasmani peserta didik agar mampu 
mencapai kemaslahatan dalam 
hidupnya. 

5 Elysa Nurul 
Qomariah & 
Ali Mustofa 
(2024) 

Esensi dan 
Urgensi Nilai-
Nilai 
Maqashid 
Syari’ah dalam 
Kurikulum 
Merdeka 

Penelitian 
kualitatif 
dengan 
pendekatan 
studi kasus 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
meskipun Kurikulum Merdeka telah 
menekankan pengambangan holistik 
dan kemandirian peserta didik, 
integrasi nilai-nilai maqashid syari’ah 
masih belum dimanfaatkan secara 
optimal.  

6 Firman 
Rudiansyah 
& Hendri 
Jaya (2025) 

Maqashid 
Syari’ah dan 
Urgensinya 
dalam 
Pembentukan 
Karakter 

Penelitian 
kualitatif 
dengan 
metode 
deskriptif 

Hasil analisis menunjukkan bahwa 
lima tujuan pokok syari’at yakni 
menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta selaras dengan nilai inti 
pendidikan karakter Islam. Guru PAI 
tidak hanya berperan sebagai 
penyampai materi, tetapi juga sebagai 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 479 

Melalui Peran 
Guru PAI 

teladan moral dan fasilitator 
pembentukan akhlak. Integrasi 
maqashid syari’ah dalam pembelajaran 
mendorong terbentuknya peserta didik 
yang beriman, berakhlak, kritis, dan 
memiliki kepedulian sosial. 

7 Azizah Putri 
Irmayanti, 
dkk (2024) 

Urgensi 
Hukum Islam 
dan Maqashid 
Syari’ah dalam 
Pendidikan 
Agama Islam 

Penelitian 
kualitatif 
dengan 
pendekatan 
studi 
pustaka 

Hasil penelusuran pustaka 
menunjukkan bahwa konsep maqashid 
syari’ah sejalan dengan visi dan tujuan 
Pendidikan Agama Islam. Dalam 
membentuk pemahaman hukum Islam 
berbasis Maqashid penting untuk 
membekali siswa dengan kesadaran 
syari’ah yang komprehensif. Dengan 
demikian, Pendidikan Agama Islam 
semakin kuat sebagai sarana 
pembentukan karakter dan moral 
peserta didik sesuai nilai-nilai Islam. 

8 Mardhatillah 
(2025) 

Pendidikan 
Agama Islam 
di Era 
Kompleksitas 
Moral: 
Pendekatan 
Maqashid 
Syari’ah dan 
Psikologi 
Remaja 

Penelitian 
kualitatif 
dengan 
pendekatan 
studi kasus 

Hasil penelitian menegaskan bahwa 
PAI di era kompleksitas moral remaja 
perlu mengintegrasikan nilai maqashid 
syari’ah dengan psikologi 
perkembangan. Ketidaksesuaian 
antara norma dalam buku ajar dan 
realitas siswa menunjukkan bahwa 
pendekatan normatif tidak cukup. 
Dengan menjadikan 5 prinsip dasar 
hukum islam yaitu menjaga agama, 
jiwa, akal, keturunan, dan harta 
sebagai dasar pedagogis, PAI dapat 
lebih relevan dan efektif dalam 
membimbing remaja menghadapi 
dilema moral secara reflektif. 

9 Mukhlis 
(2024) 

Strategi Guru 
PAI dalam 
Mengajarkan 
Konsep 
Maqashid 
Syari’ah 
kepada Siswa 
Kelas Awal di 
Sekolah Dasar 

Penelitian 
kualitatif 
dengan 
pendekatan 
studi kasus 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
strategi pembelajaran yang efektif 
meliputi penggunaan metode cerita, 
permainan edukatif, dan pembiasaan 
nilai-nilai Islam dalam aktivitas sehari-
hari. Selain itu, kolaborasi antara guru 
dan orang tua menjadi faktor penting 
dalam memperkuat pemahaman siswa 
tentang maqashid syari’ah. 

 
Berdasarkan analisis yang dilakukan terhadap 9 jurnal di atas dapat 

dikelompokkan menjadi beberapa temuan antara lain sebagai berikut: 
1. Konsep Maqashid Syari’ah sejalan dengan visi dan tujuan pendidikan Islam 

Hal ini terlihat dari hasil penelitian yang dilakukan oleh Azizah Putri 
Irmayanti, dkk (2024) yang menyebutkan konsep maqashid syari’ah sejalan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 480 

dengan visi dan tujuan Pendidikan Agama Islam, maqashid syari’ah juga 
penting karena dapat membekali siswa dengan kesadaran syari’ah yang 
komprehensif. Kemudian penelitian oleh Miftahul Huda, dkk (2022) yang 
menyebutkan kelima prinsip dasar hukum Islam yaitu menjaga agama, jiwa, 
akal, keturunan, dan harta harus dijadikan dasar dalam merumuskan tujuan 
pendidikan Islam, yaitu memelihara sekaligus mengembangkan potensi rohani 
dan jasmani peserta didik agar mampu mencapai kemaslahatan dalam 
hidupnya. 

 
2. Kurikulum pendidikan hendaknya dibuat dengan landasan Maqashid 

Syari’ah 
Penelitian yang dilakukan oleh Ayuk Witria Ningsih, dkk (2024) 

menyebutkan bahwa pendidikan Islam berbasis maqashid syari’ah memiliki 
potensi besar untuk menciptakan sistem pembelajaran yang berorientasi pada 
kesejahteraan umat. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai maqashid syari’ah ke 
dalam kurikulum, metode pengajaran, dan manajemen pendidikan, institusi 
Islam dapat menghasilkan individu yang tidak hanya unggul secara akademik, 
tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan mampu berkontribusi pada 
kesejahteraan umat. Pernyataan tersebut didukung dari hasil penelitian yang 
dilakukan oleh  Iing Ilham Kurniawan & Moh. Roqib (2024) yang menunjukkan 
penerapan maqashid syari’ah dalam pendidikan Fikih di SMAN I Purwokerto 
memberikan dampak positif terhadap pengembangan karakter siswa serta 
meningkatkan pemahaman mereka mengenai ajaran Islam. Implikasi dari 
temuan tersebut menegaskan pentingnya pengembangan kurikulum yang 
mengintegrasikan prinsip-prinsip maqashid syari’ah dalam pendidikan Islam di 
sekolah. Namun, dari hasil penelitian yang dilakukan oleh Elysa Nurul 
Qomariah & Ali Mustofa (2024) menunjukkan bahwa kurikulum merdeka belum 
mengintegrasikan nilai-nilai maqashid syari’ah belum dimanfaatkan secara 
optimal. 

  
3. Urgensi konsep Maqashid Syari’ah dalam Pendidikan Agama Islam 

Penelitian yang dilakukan oleh Ade Dedi Rohayana (2019) menyatakan 
bahwa materi maqashid syari’ah dalam mata pelajaran PAI memiliki urgensi 
yang besar karena bertujuan menanamkan pemikiran serta pemahaman yang 
benar terhadap peserta didik mengenai tujuan utama ditetapkannya syari’at 
Islam, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Kelima aspek 
tersebut merupakan inti sari ajaran Al-Qur’an dan Hadist yang berfungsi sebagai 
banteng untuk mencegah peserta didik dari pengaruh paham intoleransi dan 
radikalisme agama. 

 
4. Penggunaan model pembelajaran yang holistik 

Ayuk Witri Ningsih, dkk (2024) menegaskan bahwa penerapan konsep 
maqashid syari’ah dalam pembelajaran dapat dilakukan dengan menggunakan 
model pembelajaran yang holistik. Hal ini didukung dengan hasil penelitian oleh 
Mukhlis (2024) menunjukkan bahwa konsep maqashid syari’ah dapat diajarkan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 481 

melalui penggunaan metode cerita, permainan edukatif, dan pembiasaan nilai-
nilai Islam dalam aktivitas sehari-hari. 

 
5. Pentingnya konsep Maqashid Syari’ah bagi pendidikan karakter 

Hasil penelitian Firman Rudiansyah & Hendri Jaya (2025) menunjukkan 
bahwa lima tujuan pokok syari’ah (Maqashid Syari’ah) sejalan dengan 
pendidikan karakter Islam. Integrasi maqashid syari’ah dalam pembelajaran 
mendorong terbentuknya peserta didik yang beriman, berakhlak, kritis, dan 
memiliki kepedulian sosial. Pernyataan ini juga didukung dari hasil penelitian 
Mardhatillah (2025) yaitu PAI di era kompleksitas moral remaja perlu 
mengintegrasikan nilai maqashid syari’ah dengan psikologi perkembangan. 
Dengan menjadikan 5 prinsip dasar hukum islam yaitu menjaga agama, jiwa, 
akal, keturunan, dan harta sebagai dasar pedagogis, PAI dapat lebih relevan dan 
efektif dalam membimbing remaja menghadapi dilema moral secara reflektif. 

Konsep maqashid syari’ah dalam Pendidikan Agama Islam, memiliki urgensi 
yang besar dalam Pendidikan Agama Islam karena konsep maqashid syari’ah 
bertujuan menanamkan pemikiran serta pemahaman yang benar terhadap peserta 
didik mengenai tujuan utama ditetapkannya syari’at Islam, yaitu menjaga agama, 
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Hal ini selaras dengan apa yang disampaikan 
Amrizal, yang mengusung konsep Tarbiah al-Syar’iah, yaitu pendidikan yang 
berorientasi dan berlandaskan pada maqashid syari’ah (tujuan-tujuan syari’ah). 
Asumsinya ialah pertama, pendidikan Islam pada hakikatnya merupakan bagian tak 
terpisahkan dari syari’at Islam itu sendiri. Kedua, maqashid syari’ah harus dijadikan 
sebagai kerangka acuan utama sekaligus orientasi pokok pendidikan Islam. 
berdasarkan premis (asumsi) tersebut, maka orientasi pendidikan Islam sejatinya 
adalah manifestasi dan perwujudan konkret dari tujuan-tujuan syari’at dalam ranah 
pendidikan (Amrizal, 2012). 

Dalam Pendidikan Agama Islam, maqashid syari’ah dapat menjadi dasar 
dalam merancang kurikulum yang harmonis antara ilmu keagamaan dan ilmu umum. 
Asmawi dalam (Ningsih, dkk) menegaskan bahwa penerapan maqashid syari’ah 
dalam pendidikan berperan dalam membentuk individu yang berintegritas, cerdas, 
dan memiliki kepedulian sosial. Sejalan dengan itu, Nasution menegaskan bahwa 
integrasi nilai-nilai maqashid syari’ah dalam pembelajaran penting untuk membentuk 
generasi yang siap menghadapi tantangan perkembangan zaman (Ningsih et al., 
2024). 

Maqashid Syari’ah merupakan tujuan pokok syari’at Islam yang berorientasi 
pada kemaslahatan manusia. Dalam konteks pendidikan, lima prinsip utamanya 
dapat diimplementasikan sebagai berikut: 

1. Hifz al-Din (Menjaga Agama): Pendidikan Islam memastikan peserta didik 
memahami serta mengamalkan ajaran agama dengan benar. 

2. Hifz al-Nafs (Menjaga Jiwa): Sekolah menyediakan lingkungan aman yang 
mendukung kesehatan fisik dan mental siswa. 

3. Hifz al-Aql (Menjaga Akal): Kurikulum diarahkan untuk mengembangkan 
kemampuan berpikir ktiris, kreatif, dan analitis. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 482 

4. Hifz al-Nasl (Menjaga Keturunan): Pendidikan membentuk generasi yang 
berakhlak dan bertanggung jawab terhadap keluarga dan masyarakat. 

5. Hifz al-Mal (Menajaga Harta): Pembelajaran mencakup pemahaman ekonomi 
Islam dan etika pengelolaan sumber daya secara amanah. 

Inti maqashid syari’ah adalah mencegah kerusakan serta mewujudkan 
kemaslahatan manusia. Karena itu, pendidikan Islam harus terus diarahkan untuk 
menanamkan nilai-nilai kemaslahatan yang mendorong kesadaran sosial dan 
kebijaksanaan peserta didik. Pendekatan Maqashid juga menjadi landasan penting 
dalam membangun harmoni dan relevansi ajaran Islam dengan konteks 
keindonesiaan. Nilai-nilai humanisme dalam pendidikan dapat diwujudkan melalui 
pemeliharaan lima prinsip utama yaitu menjaga agam, jiwa, akal, keturunan dan 
harta, yang menjadi fondasi bagi pengembangan peserta didik secara utuh (Hardianto 
& Fata, 2025). 

KESIMPULAN 
Berdasarkan literature review di atas, dapat disimpulkan bahwa (a) pendekatan 

maqashid syari’ah sejalan dengan visi dan tujuan pendidikan Islam; (b) kurikulum 
pedidikan hendaknya dibuat dengan landasan maqashid syari’ah (namun 
kenyataannya kurikulum pendidikan sekarang, Kurikulum Merdeka belum 
mengintegrasikan nilai-nilai maqashid syari’’ah secara optimal ; (c) maqashid syari’ah 
dalam PAI sangat urgen (penting) karena bertujuan menanamkan pemahaman yang 
benar kepada peserta didik tentang tujuan utama disyariatkannya Islam; (d) perlunya 
penggunaan model pembelajaran yang holistik dalam menerapkan konsep maqashid 
syari’ah dalam pembelajaran; serta (e) maqashid syari’ah sangat penting bagi 
pendidikan karakter peserta didik. 

Konsep maqashid syari’ah dalam Pendidikan Agama Islam memiliki urgensi 
besar karena membantu peserta didik memahami tujuan utama pensyariatan Islam, 
yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Melalui pemahaman ini, 
pembelajaran PAI dapat menanamkan cara berpikir dan sikap yang sesuai dengan 
tujuan syari’at. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Afifah, N. (2017). Esensi Maqashid Syari’ah dalam Kurikulum dan Pembelajaran Fiqih. 

Tapis: Jurnal Penelitian Ilmiah, 1(2), 199–214. 
https://doi.org/10.32332/tapis.v1i02.872 

Afsari, S., Safitri, I., Harahap, S. K., & Munthe, L. S. (2021). Tinjauan Pustaka Sistematis: 
Efektivitas Pendekatan Pendidikan Matematika Realistik pada Pembelajaran 
Matematika. Indonesian Journal of Intelectual Publication, 1(3), 189–197. 
https://doi.org/10.51577/ijipublication.v1i3.117 

Amrizal. (2012). Reorientasi Pendidikan Islam (Menimbang Tarbiyah Syari’ah Sebagai 
Alternatif). An-Nida’, 37(1), 72–82. https://doi.org/10.24014/an-nida.v37i1.314 

Anggraini, M., Wulandari, D., Chasanah, T., & Mighfar, S. (2025). Systematic Literatur 
Review: Peranan Guru PAI Dalam Pembinaan Akhlak Mulia Peserta Didik. Al-
Ta’lim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(128–37). 
https://ejournal.stainupa.ac.id/index.php/altalim 

Basyari, A. M. (2025). Konsep Pendidikan Agama Islam Dalam Perspektif Imam 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 483 

Syatibi (Studi Literatur Kitab Al Muwafaqat dan Al I’tisham). Al-Ibanah: Jurnal 
Keislaman, Kemasyarakatan Dan Pendidikan, 10(1), 42–50. 
https://doi.org/10.54801/ibanah.v10i1.320 

Fadilawati, A., Rahman, N. C., Shofiyati, N., Baihaqi, L., & Syahid, A. (2025). Peran 
Guru Pendidikan Agama Islam dalam Pembentukan Akhlak Siswa di Sekolah: 
Sebuah Kajian Systematic Literatur Riview. LintekEdu: Jurnal Literasi Dan 
Teknologi Pendidikan, 6(2), 1–17. https://ejurnals.com/ojs/index.php/jltp 

Hardianto, A., & Fata, B. S. (2025). Maqashid Al-Qur’an dan Maqashid Syariah Sebagai 
Basis Paradigma Pendidikan Islam di Indonesia. Tarbawi: Jurnal Pendidikan Dan 
Pemikiran Islam, 8(1), 69–90. https://doi.org/10.51476/tarbawi.v8i1.722 

Hisbullah, Hanaping, Misbahuddin, Amin, S., Jaki, M., Sofyan, & Darma, A. M. R. 
(2022). Harmonisasi Syari’at dan Hakikat Dalam Penerapan Hukum Islam di 
Indonesia: Kajian Falsafah Tasyri. Bilancia: Jurnal Studi Ilmu Syariah Dan Hukum, 
16(2), 295–312. https://doi.org/10.24239/blc.v16i2.1361 

Karuniawan, I. I., & Roqib, M. (2024). Ruang Lingkup Pendidikan: Pengaplikasian 
Maqasid Syariah Kajian Fikih Pada Siswa di SMAN 1 Purwokerto. NUSRA: 
Jurnal Penelitian Dan Ilmu Pendidikan, 5(3), 1012–1023.   
https://doi.org/https://doi.org/10.55681/nusra.v5i3.2944 

Khasinah, S. (2013). Hakikat Manusia Menurut Pandangan Islam dan Barat. Didaktika: 
Media Ilmiah Dan Pendidikan Dan Pengajaran, 13(2), 298–317. 

Manoarfa, H., & Juliana. (2025). Falsafah dan Praktik Bisnis Islami: Dari Rasulullah Hingga 
Era Digital (Cet. 1). Depok: PT Rajawali Buana Pusaka. 

Miftahurrahmi, I., Mahfuzh, F., M, S. R., Suwaryoto, A., & Mabrur, A. (2022). Ushul 
Fiqh. Malang: CV. Literasi Nusantara Abadi. 

Mukhlis. (2024). Strategi Guru PAI dalam Mengajarkan Konsep Maqashid Syari’ah 
Kepada Siswa Kelas Awal di Sekolah Dasar. Pedagogik: Jurnal Pendidikan Dan 
Riset, 2(3), 238–244.  

Mursyid, A. Y. (2021). Paradigma Penelitian Manuskrip Al-Qur’an: dari Diskursus ke 
Metodologi. Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 21(2), 77–95. 
https://doi.org/10.32939/islamika.v2i102.817 

Nawawi. (2020). Ushul Fiqh: Sejarah, Teori Lughawy, dan Teori Maqashidy. Malang: CV. 
Literasi Nusantara Abadi. 

Ningsih, A. W., Permatasari, H. N., & Anjani, P. (2024). Pendidikan Islam Berbasis 
Maqashid Syari’ah: Membangun Sistem Pembelajaran yang Berorientasi 
Kesejahteraan Umat. Hidayah: Cendekia Pendidikan Islam Dan Hukum Syariah, 
1(2), 17–20. https://doi.org/10.61132/hidayah.v1i2.709 

Nurhayati, & Sinaga, A. I. (2018). Fiqh dan Ushul Fiqh. Jakarta: Kencana. 
Rasdiany, A. N., Akmal, F., Pasaleron, R., Dafrizal, Ningsih, R., & Rahman, I. (2024). 

Systematic Literature Review: The Impact of Social Competence on Teacher 
Communication Intelligence. Jurnal Kepemimpinan & Pengurusan Sekolah, 9(2), 
239–251. https://doi.org/10.34125/jkps.v9i1.335 

Rohayana, A. D. (2019). Urgensi Materi Maqashid al-Syariah pada Mata Pelajaran PAI. 
Edukasi Islamika: Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 243–260. 
https://doi.org/https://doi.org/10.28918/jei.v4i2.2302 

Rudiansyah, F., & Jaya, H. (2025). Maqashid Syariah Dan Urgensinya Dalam 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 473-484 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 484 

Pembentukan Karakter Melalui Peran Guru PAI. An-Naba: Jurnal Pemikiran Dan 
Penelitian Pendidikan Islam, 8(1), 230–238. https://doi.org/10.51614/t3yrn087 

Sholihah, H. N., & Roqib, M. (2024). Pendidikan dalam Bingkai Syari’ah Islam. 
Innovative: Journal of Social Science Research, 4(4), 310–322. 
https://doi.org/10.31004/inovatif.v4i4.12661 

Suhaimi, Rezi, M., & Hakim, M. R. (2023). Al-Maqashid Al-Syari’ah. Sahaja: Jurnal 
Syariah Dan Humaniora, 2(1), 153–170. https://doi.org/10.61159/sahaja.v2i1.13 

Wahid, A. (2023). Pendekatan Maqashid Al-Syariah Dalam Studi Hukum Islam. Jurisy: 
Jurnal Ilmiah Syariah, 4(2), 75–83. 

  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

