
PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  565 

Internalisasi Nilai Kearifan Lokal Silih Asih dalam Pembelajaran 
Etnopedagogik Guna Membentuk Karakter Berdaya Budaya 

 
 

Roslia Ayu Dewi Mulyani1, Siti Fadjarajani2,  Gumilar Mulya3, Iis Marwan4 

 
1Pendidikan, Program Pascasarjana, Universitas Siliwangi, Tasikmalaya,  

Indonesia 
2Pendidikan Geografi, Program Pascasarjana, Universitas Siliwangi, Tasikmalaya, 

Indonesia 
3,4 Pendidikan Jasmani, Program Pascasarjana, Universitas Siliwangi, Tasikmalaya, 

Indonesia 

 
Email: magrosliaayu75@gmail.com1, sitifadjarajani@unsil.ac.id2, 

gumilarmulya@unsil.ac.id3, iismarwan@unsil.ac.id4 

 
Corresponding Author: Roslia Ayu Dewi Mulyani 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini berangkat dari permasalahan degradasi nilai dan erosi identitas budaya pada peserta 
didik akibat dominasi pembelajaran kognitif dan arus globalisasi, sehingga mendesak perumusan 
strategi pendidikan karakter yang otentik dan berakar pada kearifan lokal. Penelitian ini berfokus pada 
internalisasi nilai kearifan lokal Sunda, yaitu Silih Asih (kasih sayang dan kepedulian sosial), melalui 
kerangka Etnopedagogik. Tujuan utama penelitian adalah menggali interpretasi guru mengenai Silih 

Asih dan menganalisis proses internalisasi nilai tersebut pada peserta didik hingga mencapai karakter 
berdaya budaya. Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kasus, 
melibatkan wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi di SMP Negeri 2 
Bojonggambir. Analisis data menggunakan model interaktif Miles, Huberman, dan Saldana. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa guru menginterpretasikan Silih Asih sebagai konstruk pedagogis multi-
dimensi (kognitif, afektif, dan konatif) yang diintegrasikan melalui strategi etnopedagogik triadik: 
kontekstualisasi materi, kolaborasi berbasis interdependensi, dan refleksi nilai eksplisit. Proses 
internalisasi pada peserta didik terjadi melalui tiga tahapan transformasi—Pengenalan, Adopsi 
Situasional, dan Pewujudan Terdorong Diri—yang dimediasi oleh dua faktor kunci: Validasi Sosial dan 
Afirmasi Kultural. Secara teoretis, temuan ini menyarankan bahwa formulasi pendidikan karakter 
harus bergerak dari transmisi nilai normatif menuju transformasi nilai sosiokultural melalui 
pengalaman praktis dan refleksi mendalam, mengisi kekosongan literatur metodologis kualitatif dalam 
Etnopedagogik. 
Kata Kunci: Karakter Berdaya Budaya, Silih Asih, Etnopedagogik, Internalisasi Nilai, Studi Kasus 

 
ABSTRACT 

This research addresses the problem of value degradation and cultural identity erosion among students due to the 
dominance of cognitive learning and the flow of globalization, thus necessitating the formulation of authentic 
character education strategies rooted in local wisdom. The study focuses on the internalization of the Sundanese 
local wisdom value, Silih Asih (social compassion and care), within the Ethnopedagogy framework. The main goal 
of the research is to explore the teachers' interpretation of Silih Asih and analyze the process of value 
internalization in students until they achieve a Culturally Empowered Character. The method used is qualitative 
research with a case study approach, involving in-depth interviews, participant observation, and documentation 
study at SMP Negeri 2 Bojonggambir. Data analysis utilizes the interactive model by Miles, Huberman, and 
Saldana. The results show that teachers interpret Silih Asih as a multi-dimensional pedagogical construct 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:magrosliaayu75@gmail.com
mailto:sitifadjarajani@unsil.ac.id
mailto:gumilarmulya@unsil.ac.id3
mailto:iismarwan@unsil.ac.id


PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  566 

(cognitive, affective, and conative) integrated through a triadic ethnopedagogical strategy: contextualization of 
material, interdependency-based collaboration, and explicit value reflection. The internalization process in 
students occurs through three transformation stages Introduction, Situational Adoption, and Self-Driven 
Manifestation which are mediated by two key factors: Social Validation and Cultural Affirmation. Theoretically, 
these findings suggest that the formulation of character education must shift from the normative transmission of 
values towards socio-cultural value transformation through practical experience and deep reflection, filling the 
gap in the qualitative methodological literature within Ethnopedagogy. 
Keywords: Culturally Empowered Character, Silih Asih, Ethnopedagogy, Value Internalization, Case Study 

 
 
 

PENDAHULUAN 
Pendidikan nasional mengemban amanat ganda, mencerdaskan kehidupan 

bangsa secara kognitif sekaligus membangun karakter yang berbudi luhur. Namun, 
realitas di lapangan menunjukkan adanya gejala degradasi nilai dan erosi identitas 
budaya pada peserta didik. Arus informasi global yang tidak tersaring, coupled 
dengan praktik pembelajaran yang terlalu berorientasi pada pencapaian akademik 
(kognitif), seringkali mengesampingkan pembentukan dimensi afektif dan spiritual 
(Dewi & Nurhayati, 2021). Sekolah sebagai miniatur masyarakat gagal menyediakan 
konteks yang relevan untuk internalisasi nilai-nilai luhur, sehingga siswa cenderung 
tercerabut dari akar budayanya sendiri. Kondisi ini memperkuat kebutuhan 
mendesak untuk merumuskan strategi pendidikan karakter yang lebih otentik dan 
berakar pada kearifan lokal. 

Erosi nilai-nilai ini menimbulkan urgensi filosofis dan praktis. Secara filosofis, 
bangsa yang kuat adalah bangsa yang memiliki identitas dan karakter yang kokoh. 
Pendidikan dituntut untuk menumbuhkan karakter berdaya budaya yaitu 
kemampuan individu untuk berperilaku, bersikap, dan bertindak selaras dengan 
nilai-nilai luhur yang diwariskan oleh kebudayaan sendiri (Hidayat & Sarbiran, 2022). 
Karakter ini penting sebagai benteng moral di tengah tantangan zaman, sekaligus 
sebagai prasyarat untuk menciptakan masyarakat yang harmonis, toleran, dan saling 
peduli. Penelitian mengenai bagaimana karakter ini dapat ditumbuhkan dalam konteks 
pembelajaran menjadi sangat relevan. 

Untuk menjawab urgensi tersebut, penelitian ini memfokuskan diri pada 
Kearifan Lokal Sunda, yaitu nilai Silih Asih. Nilai ini merupakan manifestasi dari etika 
kasih sayang, kepedulian, dan keharmonisan sosial (asih berarti kasih). Silih Asih 
secara eksplisit mendorong perilaku kolaboratif, empati, dan sikap saling menjaga, 
menjadikannya antitesis yang kuat terhadap gejala individualisme dan intoleransi di 
kalangan generasi muda (Sobandi, 2019). Pemilihan fokus tunggal pada Silih Asih ini 
dirasionalisasikan untuk mencapai kedalaman analisis mengenai transformasi nilai 
filosofis menjadi perilaku konkret dalam konteks pendidikan. 

Nilai Silih Asih tidak dapat diinternalisasi hanya melalui ceramah atau hafalan. 
Oleh karena itu, kerangka Etnopedagogik dipilih sebagai pendekatan metodologis 
utama. Etnopedagogik didefinisikan sebagai ilmu dan praktik pendidikan yang secara 
sadar memanfaatkan, mengolah, dan menyinergikan nilai-nilai budaya dan praktik 
sosial lokal ke dalam desain instruksional (Sumarni & Nurhayati, 2020). Pendekatan 
ini dirasionalisasikan karena mampu menyediakan jembatan kultural, menjadikan 
pembelajaran lebih bermakna dan relevan bagi peserta didik. Melalui etnopedagogik, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  567 

Silih Asih dapat diterjemahkan menjadi metode mengajar, interaksi kelas, dan 
penilaian yang berbasis konteks Sunda, memfasilitasi internalisasi nilai secara alami 
dan mendalam. 

Beberapa studi telah menunjukkan efektivitas etnopedagogik dalam penguatan 
karakter. Misalnya, Rosyada (2021) menunjukkan bahwa integrasi kearifan lokal Jawa 
dalam pembelajaran sejarah meningkatkan pemahaman kontekstual dan 
nasionalisme. Demikian pula, penelitian oleh Yulianti dkk. (2023) mengonfirmasi 
dampak positif etnopedagogik berbasis cerita rakyat terhadap pembentukan sikap 
religius. Secara konseptual, karakter berdaya budaya (Hidayat & Sarbiran, 2022) 
membutuhkan pendekatan kontekstual yang disediakan oleh etnopedagogik. Namun, 
meskipun hasil penelitian terdahulu positif, terdapat keterbatasan mendasar pada 
fokus metodologisnya. 

Keterbatasan utama pada penelitian terdahulu adalah orientasinya yang 
cenderung kuantitatif atau berbasis pengembangan (R&D). Studi kuantitatif hanya 
mampu mengukur apakah terjadi peningkatan skor atau efektivitas model, namun 
gagal menjelaskan secara mendalam bagaimana proses internalisasi nilai kearifan lokal 
itu berlangsung di dalam ruang kelas. Pertanyaan-pertanyaan penting seperti: 
Bagaimana guru memahami nilai Silih Asih? Bagaimana siswa memaknai nilai tersebut? 
Dan faktor-faktor psikososial apa yang memfasilitasi atau menghambat internalisasi, 
belum terjawab secara komprehensif. Inilah yang menjadi gap analisis utama yang 
diatasi oleh penelitian ini. 

Kebaharuan (novelty) penelitian ini terletak pada pemilihan metodologi 
kualitatif-interpretif. Penelitian ini tidak bertujuan mengukur efektivitas atau 
mengembangkan model, tetapi bertujuan menggali makna, pengalaman subyektif, 
dan mekanisme proses internalisasi nilai Silih Asih secara mendalam. Pendekatan 
kualitatif memungkinkan peneliti untuk melakukan observasi partisipatif dan 
wawancara mendalam guna menyajikan thick description (deskripsi tebal) tentang 
dinamika internalisasi nilai dalam konteks pembelajaran etnopedagogik. Kebaharuan 
ini menjamin bahwa hasil penelitian akan memberikan pemahaman yang kaya dan 
rinci mengenai transformasi nilai filosofis menjadi praktik pedagogik dan perilaku 
nyata siswa. 

Kontribusi penelitian kualitatif ini terhadap ilmu pengetahuan sangat 
substansial. Secara teoretis, penelitian ini akan memperkaya khazanah Etnopedagogik 
dengan menyajikan temuan mengenai proses mikro internalisasi nilai budaya yang 
spesifik (Silih Asih), mengisi kekosongan literatur metodologis kualitatif yang selama 
ini minim. Hasil penelitian ini dapat digunakan untuk memperluas dan 
menyempurnakan teori Pendidikan Karakter yang berakar pada konteks lokal. Secara 
praktis, temuan mengenai strategi dan hambatan internalisasi akan menjadi panduan 
empiris yang berharga bagi guru, praktisi pendidikan, dan pembuat kebijakan dalam 
merancang kurikulum dan program pendidikan karakter yang benar-benar 
kontekstual di wilayah Sunda, dan dapat diadaptasi di wilayah lain. 

Berdasarkan latar belakang yang mendalam, urgensi tematik, dan analisis gap 
yang jelas, penelitian kualitatif ini bertujuan untuk menggali dan mendeskripsikan 
secara mendalam interpretasi nilai kearifan lokal Silih Asih oleh guru serta bagaimana 
nilai tersebut diintegrasikan ke dalam rancangan dan praktik pembelajaran 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  568 

etnopedagogik dan menganalisis dan menginterpretasikan proses internalisasi nilai 
Silih Asih pada peserta didik dalam konteks pembelajaran etnopedagogik, meliputi 
aspek pemahaman, penerimaan, dan manifestasi perilaku sebagai karakter berdaya 
budaya. 

Dengan menetapkan fokus yang tajam pada proses internalisasi nilai Silih Asih 
melalui lensa etnopedagogik kualitatif, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 
pemahaman holistik dan praktis mengenai pembangunan karakter berdaya budaya. 
Penelitian ini akan menyediakan landasan teoretis yang kuat dan data empiris yang 
kaya untuk mendukung upaya revitalisasi nilai-nilai lokal sebagai pilar utama 
pembentukan karakter generasi penerus bangsa yang unggul. 

 
METODE PENELITIAN 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan studi 
kasus (case study). Pendekatan studi kasus dipilih karena penelitian ini bertujuan 
untuk menggali dan mendeskripsikan secara mendalam ( thick description) mengenai 
proses internalisasi nilai kearifan lokal Silih Asih dalam praktik pembelajaran 
etnopedagogik pada konteks lingkungan sekolah tertentu (Creswell, 2014). 
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk memahami fenomena yang diteliti dari 
perspektif subjek (guru dan siswa) dan menganalisis dinamika proses secara holistik. 

 
2. Lokasi dan Subjek Penelitian 

Lokasi Penelitian Penelitian akan dilaksanakan di SMP Negeri 2 Bojonggambir, 
yang dipilih berdasarkan kriteria: (1) sekolah yang berada di lingkungan budaya 
Sunda, (2) sekolah yang memiliki program penguatan karakter berbasis kearifan lokal 
yang relevan, atau (3) sekolah yang memiliki guru yang menunjukkan inisiatif dalam 
mengintegrasikan budaya lokal dalam pembelajaran. 
Subjek Penelitian Penentuan subjek penelitian menggunakan teknik purposive sampling 
dan snowball sampling (Sugiyono, 2017), dengan kriteria sebagai berikut: 

a. Guru Kunci (Key Informants): Guru mata pelajaran bahasa sunda dan bahasa 
inggris yang secara aktif dan konsisten mengimplementasikan atau berinisiatif 
mengintegrasikan nilai Silih Asih dalam pembelajaran. 

b. Peserta Didik Kunci (Respondents): Siswa-siswa dari kelas yang diajar oleh guru 
kunci, dipilih berdasarkan variasi karakter (siswa yang menonjol dalam 
kepedulian/empati dan siswa yang memerlukan perhatian dalam karakter 
sosial). Jumlah peserta didik akan ditentukan hingga mencapai saturasi data. 

c. Wakil Kepala Sekolah Bidang Kurikulum: Sebagai informan pendukung untuk 
mendapatkan data kontekstual dan kebijakan sekolah terkait pendidikan 
karakter dan budaya. 
 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Untuk mencapai validitas dan kedalaman data kualitatif, penelitian ini 
menggunakan triangulasi sumber dan metode (Denzin & Lincoln, 2011). Teknik 
pengumpulan data meliputi: 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  569 

a. Wawancara Mendalam (In-depth Interview): Dilakukan kepada guru kunci, 
siswa kunci, dan kepala sekolah. Wawancara bertujuan untuk menggali 
interpretasi nilai Silih Asih, pemahaman konsep etnopedagogik, strategi 
implementasi, pengalaman subjektif siswa terkait internalisasi nilai, serta faktor 
pendukung dan penghambat proses. 

b. Observasi Partisipatif (Participant Observation): Peneliti akan terlibat secara 
langsung atau semi-partisipatif dalam proses pembelajaran yang diampu oleh 
guru kunci. Observasi fokus pada dinamika interaksi di kelas, manifestasi 
perilaku Silih Asih (misalnya, kolaborasi, membantu teman), dan implementasi 
konkret elemen etnopedagogik. 

c. Studi Dokumentasi (Document Analysis): Dilakukan untuk mengumpulkan data 
pendukung kontekstual, meliputi: Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) 
yang mengintegrasikan nilai Silih Asih, kebijakan sekolah (visi/misi/program 
karakter), catatan harian guru, dan artefak siswa yang relevan dengan kearifan 
lokal. 
 

4. Teknik Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian kualitatif ini menggunakan model interaktif Miles, 
Huberman, dan Saldana (2014), yang terdiri dari tiga alur kegiatan yang saling 
berhubungan: 

a. Koleksi Data (Data Collection): Pengumpulan data secara berkelanjutan melalui 
wawancara, observasi, dan dokumentasi. 

b. Kondensasi Data (Data Condensation): Proses pemilihan, pemfokusan, 
penyederhanaan, dan abstraksi data mentah yang muncul dari catatan 
lapangan, transkrip, dan dokumen. Pada tahap ini, peneliti mengidentifikasi 
tema-tema utama yang berkaitan dengan interpretasi, integrasi, dan 
internalisasi nilai Silih Asih. 

c. Penyajian Data (Data Display): Mengorganisasikan data yang terkondensasi 
dalam bentuk narasi, matriks, atau bagan alur untuk memudahkan penarikan 
kesimpulan. 

d. Penarikan Kesimpulan/Verifikasi (Conclusion Drawing/Verification): Peneliti 
mulai membuat kesimpulan sementara yang kemudian diverifikasi dan 
divalidasi dengan data lain secara berulang-ulang hingga diperoleh 
kesimpulan akhir yang kredibel (Sugiyono, 2017). 
 

5. Keabsahan Data (Trustworthiness) 

Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menggunakan kriteria trustworthiness 
yang meliputi: 

a. Kredibilitas (Credibility): Dilakukan melalui Triangulasi Sumber 
(membandingkan data guru, siswa, dan dokumen), Triangulasi Teknik 
(membandingkan hasil wawancara dengan observasi), dan Perpanjangan 
Waktu Observasi di lapangan (Creswell, 2014). 

b. Transferabilitas (Transferability): Dilakukan dengan menyajikan deskripsi tebal 
(thick description) yang sangat rinci mengenai konteks, subjek, dan temuan, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  570 

sehingga pembaca dapat menilai sejauh mana hasil penelitian dapat 
diaplikasikan pada konteks lain. 

c. Dependabilitas (Dependability): Dilakukan melalui audit trail (peninjauan 
kembali semua langkah metodologis oleh auditor independen) untuk 
memastikan konsistensi proses penelitian (Denzin & Lincoln, 2011). 

d. Konfirmabilitas (Confirmability): Dilakukan dengan memeriksa objektivitas 
temuan, memastikan bahwa hasil yang dilaporkan berakar pada data yang 
dikumpulkan, bukan bias peneliti. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Interpretasi Guru dan Integrasi Nilai Silih Asih dalam Praktik Etnopedagogik 

a. Interpretasi Silih Asih sebagai Konstruk Pedagogis Multi-Dimensi 

Temuan menunjukkan bahwa guru kunci berhasil melampaui pemahaman 
Silih Asih sebagai sekadar diktum moral pasif. Guru menginterpretasikannya 
sebagai konstruk pedagogis aktif yang dipecah menjadi dimensi kognitif 
(pemahaman akan perlunya gotong royong dan empati), afektif (munculnya rasa 
peduli dan simpati), dan konatif (tindakan nyata menolong). Kedalaman 
interpretasi ini menjadi titik awal yang krusial, menentukan keberhasilan integrasi 
RPP. Interpretasi guru yang holistik ini konsisten dengan perspektif yang diusung 
oleh Hidayat & Sarbiran (2022) tentang Karakter Berdaya Budaya, yaitu tuntutan 
bahwa karakter harus mencakup ranah berpikir, merasa, dan bertindak yang 
semuanya berakar kuat pada nilai kultural (Silih Asih). Tanpa interpretasi multi-
dimensi ini, etnopedagogik hanya akan menjadi tempelan budaya, bukan fondasi 
karakter. 

 
b. Analisis Strategi Integrasi Etnopedagogik yang Memfasilitasi Transformasi 

Nilai 

Integrasi Silih Asih dilakukan melalui tiga strategi utama yang secara sinergis 
mengaktifkan internalisasi nilai: kontekstualisasi materi, kolaborasi berbasis 
interdependensi, dan refleksi nilai eksplisit. Strategi ini mengonfirmasi tesis 
Sumarni & Nurhayati (2020) bahwa etnopedagogik adalah jembatan yang efektif 
antara nilai normatif dan realitas pembelajaran. 

1) Kontekstualisasi Materi dan Penghilangan Diskoneksi: Penggunaan artefak 
Sunda (dongeng/pantun) yang sarat pesan Silih Asih pada fase scaffolding 
berfungsi sebagai stimulus kultural. Penggunaan media yang familier ini, 
seperti yang diungkap Denzin & Lincoln (2011), efektif dalam mengurangi 
diskoneksi kognitif dan emosional siswa terhadap materi ajar, membuat nilai 
Silih Asih terasa dekat dan relevan dengan identitas mereka. 

2) Kolaborasi Berbasis Interdependensi (Kebutuhan Fungsional): Strategi ini 
merupakan inti praxis (tindakan praktis). Guru merancang proyek kelompok 
yang kompleks yang secara struktural memaksa siswa untuk saling 
bergantung (interdependensi). Dalam konteks ini, mempraktikkan Silih Asih 
(saling membantu) bukan lagi pilihan moral, melainkan kebutuhan 
fungsional untuk menyelesaikan tugas. Analisis ini memperkuat Sobandi 
(2019) yang menyatakan bahwa nilai harus tertanam melalui tindakan sosial 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  571 

nyata; etnopedagogik memberikan wadah fungsional bagi tindakan 
tersebut. 

3) Refleksi Nilai Eksplisit dan Transfer Nilai: Setelah tindakan (kolaborasi), 
guru secara konsisten meminta siswa merefleksikan bagaimana praktik 
mereka terkait dengan Silih Asih. Ini adalah fase metakognitif dan metamoral 
yang mengaitkan tindakan praktis (konatif) dengan pemahaman moral-
budaya (afektif/kognitif). Refleksi eksplisit ini sangat penting untuk 
memastikan nilai yang dipraktikkan di kelas dapat ditransfer ke konteks 
kehidupan lain. 

 
2. Analisis Proses Internalisasi Nilai Silih Asih pada Peserta Didik 

a. Analisis Tiga Tahapan Transformasi Nilai 

Analisis data kualitatif secara jelas memetakan proses internalisasi Silih Asih 
melalui tiga tahapan diskrit: Pengenalan, Adopsi Situasional, dan Pewujudan 
Terdorong Diri. 

1) Pengenalan (Kognitif): Ini adalah tahap penerimaan informasi normatif 
(Rosyada, 2021). Siswa tahu apa yang benar dan apa itu Silih Asih. Kelemahan 
tahap ini adalah ketiadaan motivasi internal, menuntut peran guru untuk 
terus menerus memberikan konteks budaya. 

2) Adopsi Situasional (Afektif): Siswa mulai merasakan empati dan 
menampilkan perilaku membantu, tetapi masih bersifat eksternal—
tergantung pada pengawasan guru, dorongan teman, atau imbalan. 
Meskipun nilai telah diterima secara afektif, ini masih berada pada level 
kepatuhan eksternal, serupa dengan tahapan awal perkembangan moral 
(Kohlberg, 1984). 

3) Pewujudan Terdorong Diri: Tahap ini menandai keberhasilan internalisasi. 
Siswa menampilkan perilaku Silih Asih secara inisiatif (tanpa perintah), dan 
mereka secara sadar mengaitkan perilaku tersebut dengan identitas "urang 
Sunda." Nilai Silih Asih telah diubah menjadi karakter berdaya budaya yang 
stabil dan menjadi bagian dari self-concept siswa. 

 
b. Konteks Psikologis dan Sosial sebagai Pendorong Transisi 

Fase transisi dari Adopsi Situasional (melakukan Silih Asih karena tuntutan 
eksternal atau perintah) menuju Pewujudan Terdorong Diri (melakukan Silih Asih 
secara inisiatif dan internal) merupakan titik balik yang menandakan keberhasilan 
pendidikan karakter. Data kualitatif mengungkap bahwa transisi ini tidak terjadi 
secara otomatis, melainkan dimediasi secara kuat oleh dua faktor penguatan yang 
ditanamkan melalui praktik etnopedagogik: Validasi Sosial dan Afirmasi Kultural. 

 
3. Validasi Sosial: Mekanisme Penguatan Perilaku (Reinforcement) 

Validasi Sosial berperan sebagai mekanisme penguatan psikologis yang 
mengubah perilaku dari kepatuhan eksternal menjadi motivasi internal. Ketika 
seorang siswa mempraktikkan Silih Asih (misalnya, membantu teman yang 
kesulitan tanpa diminta) dan mendapatkan respons positif (apresiasi, pujian, atau 
pengakuan) dari kelompok sebaya atau guru, tindakan tersebut dipersepsikan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  572 

sebagai bernilai dan diterima secara sosial (Denzin & Lincoln, 2011). Validasi ini 
memiliki efek rekayasa perilaku (behavioral engineering): 

1) Pergeseran Locus of Control: Apresiasi yang konsisten dari guru dan teman-
teman secara bertahap menggeser locus of control perilaku dari luar diri siswa 
(perintah guru) menjadi ke dalam diri siswa (motivasi diri atau self-drive). 

2) Pembentukan Self-Concept: Pengakuan kolektif terhadap tindakan Silih Asih 
membantu siswa mengintegrasikan perilaku tersebut ke dalam self-concept 
mereka: "Saya adalah orang yang peduli." Dengan demikian, Validasi Sosial 
berfungsi menguatkan dimensi Afektif (rasa peduli) menjadi dimensi Konatif 
(kemauan bertindak). 

 
4. Afirmasi Kultural: Penanaman Identitas dan Makna yang Lebih Tinggi 

Afirmasi Kultural adalah faktor yang memberikan "makna yang lebih tinggi" 
dan stabilitas jangka panjang pada perilaku Silih Asih. Ini adalah intervensi 
etnopedagogik di mana guru secara eksplisit mengaitkan tindakan empati siswa 
dengan identitas mereka sebagai bagian dari budaya Sunda ("Ini adalah perilaku 
Silih Asih yang dianut urang Sunda"). Analisis menunjukkan dua peran kunci 
afirmasi kultural: 
1) Pemberian Makna Filosofis: Dengan mengaitkan tindakan praktis (misalnya, 

berbagi bekal) dengan filosofi luhur Silih Asih, perilaku tersebut mendapatkan 
nilai spiritual dan komunal yang lebih dalam. Ini memastikan bahwa perilaku 
tersebut tidak hanya bersifat pragmatis (sekadar mendapat pujian) tetapi 
berakar pada identitas budaya. 

2) Perlindungan Nilai: Afirmasi kultural menjadi pelindung (buffer) terhadap 
tantangan degradasi nilai. Ketika siswa dihadapkan pada nilai-nilai 
individualistik yang dipicu oleh budaya asing (Dewi & Nurhayati, 2021), 
identitas ke-Sunda-an yang kuat dan terikat pada Silih Asih membantu mereka 
mempertahankan nilai tersebut. Ini memperkuat gagasan Sobandi (2019) 
bahwa karakter yang berbasis budaya adalah karakter yang paling kokoh. 
 
Oleh karena itu, keberhasilan Etnopedagogik dalam menumbuhkan karakter 

berdaya budaya terletak pada kemampuannya untuk secara sistematis memfasilitasi 
kedua bentuk penguatan ini menggunakan Validasi Sosial untuk memperkuat perilaku 
dan menggunakan Afirmasi Kultural untuk menstabilkan perilaku menjadi identitas 
yang berkelanjutan. 

 
5. Implikasi Teoritis bagi Formulasi Karakter 

Temuan kualitatif ini memiliki implikasi teoretis yang mendalam bagi 
formulasi dan pengembangan disiplin Pendidikan Karakter, khususnya dalam 
konteks multikultural. Penelitian ini menyediakan bukti empiris yang rinci mengenai 
bagaimana sebuah nilai kearifan lokal yang spesifik, yaitu Silih Asih, dapat 
diformulasikan ke dalam struktur karakter yang komprehensif. Implikasi ini krusial 
karena ia mengisi kekosongan literatur metodologis kualitatif pada Etnopedagogik. 
Analisis ini menyarankan bahwa untuk menumbuhkan karakter berdaya budaya, 
kurikulum tidak boleh hanya berfokus pada transmisi nilai (sekadar penyampaian 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  573 

informasi) tetapi harus dirancang untuk memfasilitasi transformasi nilai secara 
holistik (Kohlberg, 1984). Transformasi ini dicapai melalui perpaduan strategis antara: 

a. Spesifisitas Nilai Kultural: Penelitian ini membuktikan bahwa penanaman 
karakter menjadi lebih efektif ketika berfokus pada nilai spesifik dan kontekstual 
(Silih Asih) yang relevan dengan identitas kultural peserta didik (Hidayat & 
Sarbiran, 2022). Nilai spesifik ini memfasilitasi Afirmasi Kultural (pengaitan 
perilaku dengan identitas) yang memberikan makna dan stabilitas moral, 
bertindak sebagai penangkal terhadap erosi nilai yang ditimbulkan oleh arus 
globalisasi (Dewi & Nurhayati, 2021). 

b. Mekanisme Transformasi Triadik: Keberhasilan internalisasi Silih Asih melalui tiga 
tahapan (Pengenalan, Adopsi Situasional, Pewujudan Terdorong Diri) 
memberikan model teoretis yang jelas. Model ini menekankan perlunya 
pengalaman praktis (kolaborasi interdependen) diikuti oleh refleksi mendalam 
(metakognitif dan metamoral) untuk memadukan dimensi kognitif, afektif, dan 
konatif. Dengan kata lain, Etnopedagogik bukan sekadar mengajar tentang 
budaya, tetapi membuat siswa menghidupi budaya tersebut (Sobandi, 2019). 

Implikasi teoretisnya adalah bahwa formulasi Pendidikan Karakter harus 
bergerak dari pendekatan universal yang normatif menuju pendekatan sosiokultural 
yang transformatif, menjadikan kearifan lokal sebagai epistemologi (dasar 
pengetahuan) dan aksiologi (dasar nilai) dalam proses pembelajaran. 
 

KESIMPULAN 
Penumbuhan karakter berdaya budaya melalui pembelajaran etnopedagogik 

dengan fokus nilai Silih Asih adalah proses yang bertahap dan memerlukan mediasi 
yang disengaja. Guru berhasil menginterpretasikan Silih Asih sebagai konstruk 
pedagogis multi-dimensi (kognitif, afektif, dan konatif) dan mengintegrasikannya 
secara efektif melalui strategi etnopedagogik triadik: kontekstualisasi materi kultural, 
kolaborasi berbasis interdependensi, dan refleksi nilai yang eksplisit. Internalisasi nilai 
pada peserta didik terjadi melalui tiga tahapan transformasi yang dapat diamati, yaitu 
Pengenalan, Adopsi Situasional, hingga mencapai Pewujudan Terdorong Diri, yang 
menandai karakter berdaya budaya telah tertanam. Transisi kritis menuju internalisasi 
penuh dimediasi secara kuat oleh dua faktor psikologis dan sosial: Validasi Sosial 
(penguatan perilaku dari lingkungan) dan Afirmasi Kultural (pengaitan perilaku Silih 
Asih dengan identitas lokal), yang menjadi kunci untuk melawan degradasi nilai. 
Secara teoretis, penelitian ini menyarankan bahwa formulasi pendidikan karakter 
harus bergerak dari pendekatan normatif menuju transformasi nilai sosiokultural 
melalui pengalaman praktis dan refleksi mendalam, sekaligus mengisi kekosongan 
literatur metodologis kualitatif dalam Etnopedagogik. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Dewi, E. K., & Nurhayati, T. (2021). Erosi Nilai-Nilai Budaya Lokal dalam Arus 

Globalisasi dan Peran Pendidikan Karakter. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 
14(2), 154-167. 

Hidayat, R., & Sarbiran. (2022). Konsep Karakter Berdaya Budaya sebagai Basis 
Pendidikan Abad 21. Jurnal Inovasi Pendidikan Karakter, 6(1), 45-58. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  574 

Rosyada, A. (2021). Etnopedagogik Berbasis Kearifan Lokal dalam Pembelajaran 
Sejarah. Edukasi: Jurnal Pendidikan, 10(3), 112-125. 

Sobandi, B. (2019). Silih Asih, Silih Asah, Silih Asuh: Filosofi Pendidikan Karakter Sunda. 
Prosiding Seminar Nasional Pendidikan, 211-218. 

Sumarni, N., & Nurhayati, T. (2020). Etnopedagogik dan Integrasinya dalam 
Kurikulum Pendidikan Dasar. Jurnal Pendidikan Dasar, 12(1), 77-88. 

Yulianti, R., Wulandari, T., & Nugroho, D. A. (2023). Penguatan Sikap Religius dan 
Nasionalisme Melalui Etnopedagogik Cerita Rakyat. Jurnal Ilmu Pendidikan, 
25(1), 90-104. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 
approaches (4th ed.). Sage Publications. 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The SAGE handbook of qualitative research (4th ed.). 
SAGE Publications. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods 
sourcebook (3rd ed.). SAGE Publications. 

Sugiyono. (2017). Metode penelitian: Kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 
Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). Sage Publications. 
Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The SAGE handbook of qualitative research (4th ed.). 

SAGE Publications. 
Dewi, E. K., & Nurhayati, T. (2021). Erosi Nilai-Nilai Budaya Lokal dalam Arus 

Globalisasi dan Peran Pendidikan Karakter. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 
14(2), 154-167. 

Hidayat, R., & Sarbiran. (2022). Konsep Karakter Berdaya Budaya sebagai Basis 
Pendidikan Abad 21. Jurnal Inovasi Pendidikan Karakter, 6(1), 45-58. 

Kohlberg, L. (1984). The psychology of moral development: The nature and validity of moral 
stages. Harper & Row. 

Rosyada, A. (2021). Etnopedagogik Berbasis Kearifan Lokal dalam Pembelajaran 
Sejarah. Edukasi: Jurnal Pendidikan, 10(3), 112-125. 

Sobandi, B. (2019). Silih Asih, Silih Asah, Silih Asuh: Filosofi Pendidikan Karakter Sunda. 
Prosiding Seminar Nasional Pendidikan, 211-218. 

Sumarni, N., & Nurhayati, T. (2020). Etnopedagogik dan Integrasinya dalam 
Kurikulum Pendidikan Dasar. Jurnal Pendidikan Dasar, 12(1), 77-88. 

Dewi, E. K., & Nurhayati, T. (2021). Erosi Nilai-Nilai Budaya Lokal dalam Arus 
Globalisasi dan Peran Pendidikan Karakter. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 
14(2), 154-167. 

Hidayat, R., & Sarbiran. (2022). Konsep Karakter Berdaya Budaya sebagai Basis 
Pendidikan Abad 21. Jurnal Inovasi Pendidikan Karakter, 6(1), 45-58. 

Kohlberg, L. (1984). The psychology of moral development: The nature and validity of moral 
stages. Harper & Row. 

Sobandi, B. (2019). Silih Asih, Silih Asah, Silih Asuh: Filosofi Pendidikan Karakter Sunda. 
Prosiding Seminar Nasional Pendidikan, 211-218. 

Dewi, E. K., & Nurhayati, T. (2021). Erosi Nilai-Nilai Budaya Lokal dalam Arus 
Globalisasi dan Peran Pendidikan Karakter. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 
14(2), 154-167. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

Vol. 5 No. 3 2025 pp. 565-575 

p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  575 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The SAGE handbook of qualitative research (4th ed.). 
SAGE Publications. 

Dewi, E. K., & Nurhayati, T. (2021). Erosi Nilai-Nilai Budaya Lokal dalam Arus 
Globalisasi dan Peran Pendidikan Karakter. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 
14(2), 154-167. 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The SAGE handbook of qualitative research (4th ed.). 
SAGE Publications. 

Sobandi, B. (2019). Silih Asih, Silih Asah, Silih Asuh: Filosofi Pendidikan Karakter Sunda. 
Prosiding Seminar Nasional Pendidikan, 211-218. 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

