/ PEMA
Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666676
PEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 27769305

AR TG KA

Peta Sejarah Perkembangan Syi’ah di Nusantara
Dewanti Aprilianal, Bunga Permata Sari?, Edy Kusnadi?
123 Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, Indonesia

Email: dewantiapriliana543@¢mail.com!, bungapermata2607@gmail.com?,
edvkusnadi@uinjambi.ac.id3

Corresponding Author: Dewanti Apriliana

ABSTRAK

Perkembangan ajaran Syiah di Nusantara merupakan bagian integral namun kompleks dalam sejarah
islamisasi di Asia Tenggara. Artikel/Kajian ini memetakan dinamika sejarah Syiah yang dibagi ke
dalam tiga fase krusial hingga kondisi kontemporer di tahun 2025. Fase pertama (Abad ke-10-16)
menyoroti teori kedatangan Syiah melalui jalur perdagangan Persia dan Gujarat yang memberikan
pengaruh awal pada Kerajaan Samudera Pasai dan pesisir Sumatera. Fase kedua merupakan periode
inkulturasi, di mana unsur-unsur Syiah melebur ke dalam tradisi lokal dan sufisme melalui praktik
tagiyah di bawah dominasi ortodoksi Sunni. Fase ketiga menandai kebangkitan intelektual dan
institusional pasca-Revolusi Iran 1979 yang mentransformasi Syiah dari sekadar fenomena budaya
menjadi komunitas berbasis organisasi formal seperti IJABI dan ABI. Data tahun 2025 menunjukkan
bahwa meskipun Syiah tetap menjadi minoritas, pengaruhnya secara kultural masih menetap melalui
tradisi seperti Tabuik di Pariaman dan Tabot di Bengkulu. Kajian ini menyimpulkan bahwa sejarah Syiah
di Nusantara bukan hanya tentang pergeseran teologis, melainkan juga tentang negosiasi identitas dan
akulturasi budaya yang memperkaya kemajemukan Islam di Indonesia.

Kata Kunci: Akulturasi Budaya, Tabuik, Indonesia 2025, Nusantara, Sejarah Islam, Syi’ah.

ABSTRACT

The development of Shia teachings in the Indonesian archipelago is an integral yet complex part of the history of
Islamization in Southeast Asia. This article/study maps the dynamics of Shia history divided into three crucial
phases up to the contemporary conditions in 2025. The first phase (10th-16th centuries) highlights the theory of
the arrival of Shia through the Persian and Gujarat trade routes that exerted initial influence on the Samudera
Pasai Kingdom and the Sumatran coast. The second phase is a period of inculturation, where Shia elements merged
into local traditions and Sufism through the practice of tagiyah under the dominance of Sunni orthodoxy. The
third phase marked the intellectual and institutional revival after the 1979 Iranian Revolution that transformed
Shia from merely a cultural phenomenon into a community based on formal organizations such as IJABI and ABI.
Data from 2025 shows that although Shia remains a minority, its cultural influence still persists through
traditions such as Tabuik in Pariaman and Tabot in Bengkulu. This study concludes that the history of Shia Islam
in the Indonesian archipelago is not only about theological shifts, but also about identity negotiations and cultural
acculturation that enrich the diversity of Islam in Indonesia.

Keywords: Cultural Acculturation, Tabuik, Indonesia 2025, Indonesian Achipelago, Islamic History, Shia Islam.

PENDAHULUAN

Sejarah Islam di Nusantara sering kali dipandang melalui lensa tunggal
ortodoksi Sunni (Mazhab Syafi'i). Namun, penelitian sejarah yang lebih mendalam
menunjukkan bahwa proses islamisasi di wilayah ini bersifat heterogen dan
melibatkan berbagai aliran, termasuk Syiah. Kehadiran Syiah di Nusantara bukanlah
fenomena baru yang muncul secara tiba-tiba di era modern, melainkan memiliki akar
historis yang panjang dan berkelindan dengan dinamika politik, perdagangan, dan
budaya.

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:dewantiapriliana543@gmail.com
mailto:bungapermata2607@gmail.com3,witdiawitdia8@gmail.com
mailto:edykusnadi@uinjambi.ac.id3

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666676

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

Beberapa poin utama yang melatarbelakangi kajian ini adalah: pertama, Jalur
Sutra Laut dan Migrasi Persia. Pada masa awal penyebaran Islam, jalur perdagangan
laut yang menghubungkan Teluk Persia dengan Kepulauan Nusantara membawa
tidak hanya komoditas dagang, tetapi juga ideologi keagamaan. Migrasi kaum Sayyid
dan pedagang dari wilayah-wilayah yang terpengaruh tradisi Alawiyyin memberikan
warna awal pada wajah Islam di pesisir Sumatera dan Jawa sebelum pengaruh Sunni
menguat secara institusional.

Kedua, Jejak Budaya yang Melampaui Teologi. Meskipun secara formal politik
Islam di Nusantara kemudian didominasi oleh penganut Sunni, pengaruh Syiah tetap
"hidup" dalam bentuk sinkretisme budaya. Tradisi peringatan 10 Muharram (Asyura)
yang bertransformasi menjadi ritual lokal seperti Tabuik di Pariaman atau Bubur Suro
di Jawa menjadi bukti adanya warisan sejarah yang kuat. Hal ini menunjukkan bahwa
Syiah di Nusantara telah mengalami proses domestikasi budaya yang unik.

Ketiga, Dampak Geopolitik Global (Revolusi Iran 1979). Perkembangan Syiah di
Nusantara mengalami titik balik signifikan pasca-1979. Revolusi Islam Iran mengubah
persepsi terhadap Syiah dari sekadar warisan budaya masa lalu menjadi sebuah
identitas gerakan intelektual dan politik yang konkret. Munculnya gelombang
ketertarikan akademis di kampus-kampus besar Indonesia menciptakan dinamika
baru dalam hubungan antar-mazhab di tanah air.

Keempat, Tantangan Keberagaman dan Eskalasi Konflik. Hingga memasuki
tahun 2025, posisi komunitas Syiah di tengah mayoritas Sunni di Indonesia masih
diwarnai oleh tantangan integrasi sosial dan kerentanan terhadap konflik sektarian.
Memahami peta sejarah Syiah menjadi krusial untuk memberikan perspektif yang
lebih luas mengenai pluralitas Islam di Indonesia, sekaligus sebagai upaya moderasi
beragama dalam menjaga keutuhan bangsa.

Tujuan Penulisan Latar belakang ini disusun untuk membedah bagaimana
ajaran Syiah bertahan melalui adaptasi budaya, bagaimana ia bertransformasi di era
modern, dan bagaimana posisinya dalam konstelasi sosial-keagamaan di Indonesia
pada tahun 2025.

Wacana mengenai sejarah Islam di Nusantara sering kali terfokus pada
dominasi Mazhab Syafi’i sebagai representasi tunggal ortodoksi Sunni. Namun, bukti-
bukti historiografi menunjukkan bahwa bentang sejarah Islam di Indonesia memiliki
corak yang lebih plural dan kompleks, termasuk adanya pengaruh Syiah yang telah
masuk sejak gelombang awal islamisasi (Azra, 2013). Keberadaan Syiah di Nusantara
bukanlah sebuah fenomena transplan yang baru muncul secara instan, melainkan
merupakan hasil dari proses panjang perdagangan, migrasi, dan akulturasi budaya
yang dinamis.

Sejarah mencatat bahwa jalur laut yang menghubungkan Teluk Persia dengan
Kepulauan Nusantara menjadi pintu masuk bagi para penganut Syiah, terutama dari
kelompok Alawiyyin dan pedagang Gujarat (Fatimi, 1963). Pada periode awal ini,
pengaruh Syiah terekam kuat dalam struktur awal pemerintahan di Sumatera, seperti
jejak-jejak Mazhab Syiah di Kerajaan Samudera Pasai sebelum akhirnya beralih
menjadi pusat studi Sunni (Sunyoto, 2016). Meskipun dalam perkembangannya
dominasi politik berpindah ke tangan penguasa Sunni, pengaruh teologis dan mistis
Syiah tidak sepenuhnya hilang, melainkan mengalami proses "sinkretisme paksa" atau

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666676

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

tagiyah budaya di mana unsur-unsur Syiah melebur ke dalam praktik tasawuf dan
tradisi lokal.

Hingga tahun 2025, warisan ini masih dapat dilihat melalui fenomena "Syiah
Kultural". Tradisi seperti Tabuik di Pariaman dan Tabot di Bengkulu, yang secara
historis merupakan peringatan tragedi Karbala, tetap dipertahankan oleh masyarakat
yang secara teologis mengaku Sunni (Hasbullah, 2007). Hal ini menunjukkan bahwa
Syiah di Nusantara telah melampaui batas-batas doktrinal dan menjadi bagian dari
identitas kultural lokal.

Namun, wajah Syiah di Indonesia mengalami perubahan signifikan pasca-
Revolusi Islam Iran tahun 1979. Gelombang perubahan ini menggeser paradigma
Syiah dari sekadar "sisa-sisa budaya" menjadi gerakan intelektual yang terorganisir
melalui lembaga-lembaga seperti IJABI dan ABI (Zulkifli, 2013). Transformasi ini
membawa tantangan baru dalam peta sosiologis Indonesia, terutama terkait gesekan
sektarian yang kerap muncul akibat meningkatnya literasi keagamaan yang
cenderung eksklusif di kedua belah pihak. Oleh karena itu, memetakan kembali
sejarah perkembangan Syiah hingga tahun 2025 menjadi sangat relevan sebagai upaya
mendalami akar kemajemukan Islam di Nusantara serta memperkuat fondasi
moderasi beragama di tengah tantangan global.

TINJAUAN PUSTAKA

Kajian mengenai Syiah di Nusantara telah menjadi subjek penelitian yang luas,
mencakup teori kedatangan awal hingga transformasi organisasi di era modern.
Tinjauan ini mengelompokkan literatur ke dalam empat pilar utama:

Teori Kedatangan Awal dan Islamisasi Nusantara

Beberapa pakar sejarah mengemukakan bahwa Islam pertama yang
menyentuh bumi Nusantara memiliki corak Syiah sebelum dominasi Sunni menguat.
A. Hasjmy (1983) berargumen bahwa Islam Syiah masuk sejak abad ke-10 melalui jalur
perdagangan dan memberikan pengaruh pada berdirinya kerajaan-kerajaan Islam
awal di Sumatera. Teori ini diperkuat oleh Husein Djajadiningrat yang
menghubungkan kemiripan tradisi keagamaan di Nusantara dengan budaya Persia,
seperti perayaan Asyura yang menjadi cikal bakal tradisi lokal.

Teori kedatangan awal Syiah di Nusantara berkaitan erat dengan proses
masuknya Islam yang bersifat heterogen. Berdasarkan studi sejarah hingga tahun
2025, teori ini umumnya dipetakan melalui beberapa tesis utama yang didukung oleh
bukti kebudayaan dan historiografi:

1. Teori Persia (Tesis Husein Djajadiningrat)

Teori ini merupakan pilar utama yang menjelaskan keberadaan Syiah di awal
islamisasi. P.A. Husein Djajadiningrat berargumen bahwa Islam yang masuk ke
Indonesia pada abad ke-7 hingga ke-13 Masehi dibawa oleh orang-orang dari Persia
(Iran).

a. Bukti Linguistik: Penggunaan sistem mengeja huruf Al-Qur'an (seperti ejaan jabar,
jer, dan pyes) di beberapa wilayah, terutama Jawa Barat, yang memiliki kesamaan
dengan ejaan Persia.

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666676

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

b. Bukti Budaya: Kesamaan ritual peringatan 10 Muharram (Asyura) untuk
mengenang syahidnya Husain bin Ali (Imam ketiga Syiah) di Karbala. Hal ini
termanifestasi dalam tradisi Tabuik di Pariaman dan Tabot di Bengkulu.

2. Teori Jalur Perdagangan Gujarat dan Malabar

Sejarawan seperti S.Q. Fatimi dan Pijnapel menyebutkan bahwa Islam di

Nusantara dibawa oleh pedagang dari wilayah Gujarat dan Malabar di India yang

merupakan titik transit dari Teluk Persia. Meskipun pedagang ini sering diasosiasikan

dengan mazhab Syafi'i (Sunni), namun wilayah asalnya di Persia dan India pada masa
itu memiliki kantong-kantong komunitas Syiah yang kuat, yang ikut menyebarkan
pengaruh melalui pernikahan dan perdagangan di pesisir Sumatera.

3. Hipotesis Islamisasi Awal di Sumatera (Abad ke-10)

Beberapa sejarawan lokal, termasuk A. Hasjmy, berpendapat bahwa Syiah telah
masuk ke Nusantara sejak abad ke-10 Masehi, jauh sebelum dominasi Sunni menguat
melalui Kerajaan Samudera Pasai.

a. Kerajaan Peureulak: Hipotesis ini menyebutkan bahwa Kesultanan Peureulak di
Aceh didirikan oleh kelompok Syiah yang melarikan diri dari pengejaran Dinasti
Bani Abbasiyah di Timur Tengah.

b. Pergeseran Mazhab: Diyakini terjadi persaingan pengaruh antara mazhab Syiah
dan Sunni di kesultanan-kesultanan awal, di mana Sunni akhirnya menjadi mazhab
resmi negara, sementara unsur Syiah melebur ke dalam praktik tasawuf dan adat.

4. Pengaruh Mistik dan Tasawuf

Teori lain menyebutkan bahwa paham Syiah masuk ke Nusantara bukan
sebagai sistem teologi politik yang kaku, melainkan melalui dimensi mistikal. Ajaran-
ajaran tasawuf yang menekankan penghormatan kepada keluarga Nabi (Ahlulbait)
dan konsep-konsep spiritual tertentu (seperti Nur Muhammad) dianggap memiliki
kedekatan dengan esoterisme Syiah, sehingga lebih mudah diterima oleh masyarakat
lokal yang saat itu kental dengan tradisi Hindu-Buddha.

Hingga tahun 2025, teori-teori ini terus menjadi bahan diskusi akademis untuk
memahami kompleksitas identitas Islam di Indonesia yang tidak hanya bersifat
tunggal, tetapi juga memiliki akar sejarah yang beragam.

Sinkretisme dan Syiah Kultural

Literatur mengenai "Syiah Kultural" menyoroti bagaimana ajaran ini tetap
lestari bukan sebagai doktrin teologis yang kaku, melainkan melalui akulturasi
budaya. Penelitian terhadap tradisi Tabuik di Pariaman dan Tabot di Bengkulu
menunjukkan bahwa ritual tersebut merupakan manifestasi penghormatan kepada
keluarga Nabi (Ahlulbait) yang diadaptasi menjadi festival budaya masyarakat
setempat. Di Jawa, pengaruh Syiah juga dikaitkan dengan ajaran Manunggaling Kawulo
Gusti yang mewarnai sejarah spiritualitas di era Kesultanan Mataram. Syiah Kultural
di Nusantara merujuk pada penganut Islam yang secara formal bermazhab Sunni
(Syafi'i), namun secara kultural mempraktikkan ritual penghormatan kepada
Ahlulbait (Keluarga Nabi). Fenomena ini lahir dari proses sinkretisme antara ajaran

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666676

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

esoteris Syiah, tradisi tasawuf, dan kearifan lokal (Zulkifli, 2013). Beberapa poin kunci

dalam fase ini adalah:

1. Tagiyah Kultural: Akibat dominasi politik Sunni di masa lalu, penganut Syiah
melakukan penyembunyian identitas (tagiyah) dengan meleburkan ajaran mereka
ke dalam tradisi lokal agar tetap lestari tanpa memicu konflik (Hasjmy, 1983).

2. Ritual Publik: Manifestasi paling nyata hingga 2025 adalah festival Tabuik di
Pariaman dan Tabot di Bengkulu. Meskipun kini dianggap sebagai aset pariwisata
nasional, inti ritualnya adalah peringatan syahidnya Imam Husain di Karbala
(Hasbullah, 2007).

3. Pengaruh Sastra: Penggunaan naskah-naskah seperti Hikayat Muhammad Hanafiyyah
menjadi bukti kuat bagaimana narasi kepahlawanan Syiah menjadi bacaan populer
dalam dakwah Islam awal di Nusantara (Azra, 2013).

4. Tasawuf: Banyak elemen spiritual Syiah terserap ke dalam tarekat-tarekat di Jawa,
yang menekankan posisi Ali bin Abi Thalib sebagai pintu gerbang ilmu
pengetahuan spiritual (Sunyoto, 2016).

Kebangkitan Modern Pasca-Revolusi Iran 1979

Fase kebangkitan Syiah di Indonesia secara intelektual sering kali dipetakan
melalui dampak geopolitik Revolusi Islam Iran 1979. Zulkifli (2013) dalam studinya
menjelaskan transisi komunitas Syiah dari gerakan bawah tanah (tagiyah) menjadi
entitas publik yang digerakkan oleh kaum intelektual kampus. Pendirian lembaga
pendidikan seperti Yayasan Muthahhari (1992) dan organisasi formal seperti IJABI
(2000) serta ABI (2011) menandai fase institusionalisasi Syiah di Indonesia.

Dinamika Sosial dan Status Keberagaman di Tahun 2025

Studi kontemporer hingga tahun 2025 menunjukkan bahwa meskipun Syiah
tetap menjadi minoritas, persebarannya terkonsentrasi di kota-kota besar seperti
Jakarta, Bandung, Pekalongan, Makassar, dan Palembang. Namun, literatur juga
mencatat adanya tantangan sosial berupa penolakan dari kelompok tertentu yang
dipicu oleh sentimen sektarian. Sikap resmi institusi seperti MUI dan Kementerian
Agama sering kali menjadi titik rujukan dalam studi mengenai integrasi dan posisi
hukum Syiah dalam bingkai hukum positif Indonesia.

Hingga tahun 2025, posisi komunitas Syiah dalam lanskap sosial-keagamaan di
Indonesia ditandai oleh dinamika antara integrasi kewargaan dan tantangan
sektarianisme. Komunitas ini telah berkembang menjadi bagian dari kemajemukan
nasional yang aktif dalam dialog lintas mazhab (Zulkifli, 2013).

Poin-poin utama kondisi tahun 2025:

1. Integrasi melalui Moderasi Beragama: Komunitas Syiah, melalui organisasi seperti
ABI dan IJABI, semakin mengukuhkan posisinya sebagai mitra pemerintah dalam
mengampanyekan program Moderasi Beragama. Hal ini bertujuan untuk
meminimalisir gesekan sosial dan memperkuat kerukunan nasional (Ahlulbait
Indonesia, 2025).

2. Keterbukaan Informasi dan Literasi: Akses terhadap literatur Syiah di tahun 2025
semakin terbuka secara digital. Hal ini berkontribusi pada penurunan stigma

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666676

LPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

D G KA

negatif di kalangan intelektual dan akademisi, meskipun tantangan misinformasi
di media sosial masih menjadi faktor pemicu intoleransi (Sholeh, 2023).

3. Konsolidasi Komunitas: Persebaran jamaah terkonsentrasi di wilayah urban seperti
Jakarta, Bandung, Makassar, dan Jember. Di wilayah ini, komunitas Syiah
berkontribusi dalam kegiatan sosial-kemanusiaan yang bersifat inklusif (Azra,
2013).

4. Tantangan Hukum dan Keamanan: Meskipun konstitusi menjamin kebebasan
beragama, di tahun 2025 komunitas Syiah masih menghadapi beberapa tantangan
administratif dan kerentanan terhadap persekusi di daerah-daerah tertentu yang
memiliki sentimen radikalisme kuat (Kementerian Agama RI, 2025).

5. Sintesis Kajian, Berdasarkan tinjauan di atas, dapat disimpulkan bahwa
perkembangan Syiah di Nusantara bergerak secara dialektis: dari gelombang
perdagangan awal, tenggelam dalam bentuk tradisi budaya, hingga muncul
kembali sebagai gerakan intelektual modern yang terus bernegosiasi dengan
identitas nasional dan dinamika keagamaan global hingga tahun 2025.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan metode sejarah (historical method) yang terdiri
dari empat tahapan utama: heuristik (pengumpulan sumber), kritik (verifikasi),
interpretasi, dan historiografi (Gottschalk, 1986). Pendekatan ini dilengkapi dengan
analisis deskriptif-kualitatif untuk memotret dinamika sosial komunitas Syiah
kontemporer di Indonesia (Zulkifli, 2013). Metode Penelitian dalam artikel ilmiah
mengenai "Sejarah Perkembangan Syiah di Nusantara", menggunakan pendekatan

Penelitian Sejarah (Metode Historis). Penelitian ini menggunakan metode penelitian

sejarah yang bersifat kualitatif. Fokus utamanya adalah merekonstruksi peristiwa

masa lalu berdasarkan jejak-jejak yang ditinggalkan. Langkah-langkah yang
dilakukan meliputi:

Heuristik (Pengumpulan Sumber)

Tahap awal adalah mencari dan mengumpulkan sumber-sumber sejarah yang
relevan dengan keberadaan Syiah di Nusantara.

a. Sumber Primer: Manuskrip kuno (seperti Hikayat Raja-Raja Pasai atau teks
keagamaan lokal), catatan perjalanan penjelajah asing (Persia, Arab, atau Eropa),
serta bukti arkeologis (batu nisan bergaya Gujarat/Persia). Diperoleh melalui studi
dokumen resmi organisasi (seperti AD/ ART ABI dan IJABI), naskah-naskah klasik
(seperti Hikayat Muhammad Hanafiyyah), serta laporan resmi terkait moderasi
beragama dari Kementerian Agama RI tahun 2025

b. Sumber Sekunder: Buku, jurnal ilmiah, dan tesis yang membahas teori masuknya
Islam ke Indonesia (khususnya Teori Persia). Meliputi literatur akademik berupa
buku, jurnal ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan sejarah
Islam dan Syiah di Asia Tenggara (Azra, 2013).

Verifikasi (Kritik Sumber)

Melakukan pengujian terhadap keaslian dan keandalan sumber yang telah
ditemukan.
a. Kritik Eksternal: Menilai fisik sumber (usia kertas, jenis tinta, atau otentisitas batu

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666676

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

nisan).

b. Kritik Internal: Menilai kredibilitas isi informasi. Misalnya, apakah tradisi "Tabot"
di Bengkulu benar-benar murni pengaruh Syiah atau sudah mengalami sinkretisme
budaya lokal.

Interpretasi (Analisis Data)

Menafsirkan fakta-fakta yang telah diverifikasi untuk membangun sebuah
narasi yang logis. Dalam konteks ini, peneliti menganalisis bagaimana pengaruh Syiah
masuk melalui jalur perdagangan dan bagaimana ia berinteraksi dengan tradisi Sunni
yang dominan di Nusantara. Teknik analisis data menggunakan model analisis
interaktif, yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.
Analisis difokuskan pada sinkronisasi antara data historis masa lampau dengan fakta
sosiologis yang terjadi pada tahun 2025 guna mendapatkan gambaran perkembangan
yang koheren.

Fokus

Periode Perkembangan Bukti/Indikator

Awal Masuk Teori Persia (Abad ke-7 s.d|| Pengaruh terminologi Persia dalam bahasa
13) Melayu.

Kerajaan Pengaruh di Samudera| Karya sastra seperti Hamzah Fansuri (debat

Islam Pasai & Aceh wujudiyah).

Tradisi Bubur Syura (Jawa) dan Festival

Tradisi Lokal || Sinkretisme Budaya Tabuik (Pariaman).

Era Pasca Revolusi Iran| Berdirinya organisasi formal seperti IJABI

Kontemporer (1979) atau ABL

Historiografi (Penulisan Sejarah)

Tahap akhir di mana hasil penelitian disusun menjadi sebuah karya ilmiah
yang sistematis, kronologis, dan analitis mengenai fase-fase perkembangan Syiah dari
masa awal kedatangan hingga bentuknya di era modern. Alur Kerja Penelitian
Sejarah. Peta Konsep Perkembangan. Untuk memperkuat penelitian Anda, berikut
adalah poin-poin utama yang biasanya dipetakan dalam sejarah Syiah di Nusantara.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil dan Pembahasan mengenai Peta Sejarah Perkembangan Syiah di
Nusantara yang disusun secara sistematis dengan referensi otoritatif dan data
kontekstual hingga tahun 2025. Berdasarkan analisis historis dan sosiologis,
perkembangan Syiah di Nusantara dapat dipetakan ke dalam tiga periode evolusi
utama yang membentuk karakteristik komunitasnya hingga tahun 2025.

Fase Formatif: Jalur Transmisi Awal (Abad ke-10-16 M)

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666676

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

Hasil penelitian menunjukkan bahwa ajaran Syiah masuk ke Nusantara hampir
bersamaan dengan gelombang awal Islamisasi. Peta sebarannya terkonsentrasi di jalur
perdagangan pesisir Sumatera.

a. Temuan: Terdapat bukti kuat adanya pengaruh Persia di wilayah Aceh melalui
pembentukan faksi-faksi mazhab di Kesultanan Peureulak (Hasjmy, 1983).

b. Analisis: Syiah pada masa ini tidak hadir sebagai sistem teologi politik yang kaku,
melainkan melalui dakwah esoteris dan pernikahan antara pedagang
Gujarat/Persia dengan penduduk lokal. Hal ini menjelaskan mengapa pengaruh
Syiah di Nusantara sejak awal memiliki kecenderungan mistis-sufistik (Fatimi,
1963).

c. Fase formatif menandai periode paling awal masuknya pengaruh Syiah ke
Nusantara, yang bergerak secara simultan dengan gelombang pertama Islamisasi.
Berdasarkan data historiografi, transmisi awal ini tidak terjadi melalui penaklukan
militer, melainkan melalui jaringan perdagangan laut yang menghubungkan Teluk
Persia, Gujarat, dan Kepulauan Nusantara (Fatimi, 1963).

Beberapa poin krusial dalam pembahasan fase ini meliputi: pertama, Kehadiran
Komunitas Persia di Pesisir Sumatera. Pada abad ke-10 hingga ke-13 Masehi,
pelabuhan-pelabuhan di Sumatera Utara dan Aceh, seperti Peureulak dan Samudera
Pasai, menjadi titik singgah utama bagi para pedagang asal Persia. Sejarawan lokal
berpendapat bahwa beberapa dari mereka adalah penganut Syiah yang melarikan diri
dari pergolakan politik di Timur Tengah (Hasjmy, 1983). Kehadiran mereka membawa
pengaruh pada tata negara dan istilah-istilah birokrasi awal yang memiliki nuansa
Persia-Syiah.

Kedua, Teori Kesultanan Peureulak. Salah satu temuan signifikan dalam fase ini
adalah tesis yang menyatakan bahwa Kesultanan Peureulak (840 M) di Aceh didirikan
oleh kelompok Sayyid dari keturunan Syiah Alawiyyin (Hasjmy, 1983). Meskipun
pada perkembangannya terjadi persaingan mazhab yang berujung pada dominasi
Sunni, jejak-jejak Syiah tetap membekas dalam memori kolektif masyarakat Aceh,
terutama dalam penghormatan terhadap keluarga Nabi (Ahlulbait) (Djajadiningrat,
1983).

Ketiga, Karakteristik Dakwah Esoteris. Syiah pada fase formatif cenderung
bersifat esoteris atau mistikal. Hal ini memudahkan proses penerimaan oleh
masyarakat Nusantara yang saat itu masih kental dengan pengaruh Hindu-Buddha.
Doktrin-doktrin seperti penyucian jiwa dan posisi spiritual pemimpin (Imam/Wali)
memiliki kemiripan struktur dengan konsep Guru-Murid dalam tradisi lokal (Sunyoto,
2016). Inilah yang menjadi cikal bakal mengapa pengaruh Syiah di Nusantara lebih
banyak terserap ke dalam ranah tasawuf daripada ranah hukum (fikih).

Keempat, Bukti Arkeologis dan Filologis. Dukungan terhadap keberadaan
pengaruh Syiah pada abad ini ditemukan dalam batu nisan kuno di wilayah Sumatera
yang menunjukkan gaya kaligrafi dan istilah yang lazim digunakan dalam tradisi
Persia. Selain itu, adaptasi naskah-naskah sastra seperti Hikayat Muhammad Hanafiyyah
mulai berakar pada masa ini sebagai media dakwah yang sangat populer di kalangan
masyarakat pesisir (Azra, 2013).

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666676

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

Fase Adaptasi: Syiah Kultural dan Inkulturasi (Abad ke-17-19 M)

Ketika konstelasi politik Islam di Nusantara mulai didominasi oleh ortodoksi

Sunni (Mazhab Syafi'i), penganut Syiah melakukan adaptasi melalui mekanisme

tagiyah budaya.

a. Temuan: Unsur Syiah melebur ke dalam tradisi lokal untuk menghindari konflik.
Hal ini melahirkan fenomena "Syiah Kultural", di mana masyarakat Sunni
mempraktikkan ritual yang berakar dari tradisi Syiah (Hasbullah, 2007).

b. Analisis: Tradisi seperti Tabot di Bengkulu dan Tabuik di Pariaman tetap lestari
hingga 2025 sebagai identitas daerah. Selain itu, dalam sastra Jawa, pengaruh ini
masuk melalui ajaran "Nur Muhammad" yang dianut oleh para santri dan pengikut
tarekat tertentu, memperlihatkan bahwa elemen Syiah telah menjadi bagian dari
DNA budaya Nusantara (Sunyoto, 2016).

Pada abad ke-17, konstelasi keagamaan di Nusantara mengalami pergeseran
besar seiring dengan penguatan ortodoksi Sunni (Mazhab Syafi'i) sebagai mazhab
resmi di berbagai kesultanan, terutama di Aceh di bawah kepemimpinan Sultan
Iskandar Tsani. Kondisi politik ini memaksa penganut Syiah masuk ke dalam fase
adaptasi melalui mekanisme inkulturasi dan taqiyah kultural (Zulkifli, 2013).

Beberapa karakteristik utama pada fase adaptasi ini meliputi: pertama,
Transformasi Teologi menjadi Tradisi (Syiah Kultural) Dalam upaya bertahan hidup,
ajaran teologis Syiah yang kaku mulai melunak dan melebur ke dalam praktik budaya
lokal. Hal ini melahirkan fenomena "Syiah Kultural", di mana identitas keagamaan
beralih dari formal-legalistik menjadi simbolik-ritualistik (Hasbullah, 2007).
Masyarakat secara formal mengaku Sunni, namun tetap merayakan tradisi-tradisi
yang secara historis berakar pada penghormatan terhadap martir Karbala.

Kedua, Tradisi Tabot dan Tabuik sebagai Manifestasi Identitas Salah satu jejak
inkulturasi yang paling nyata adalah munculnya tradisi Tabot di Bengkulu dan
Tabuik di Pariaman pada akhir abad ke-18. Tradisi ini dibawa oleh para serdadu sipahi
(Muslim dari India) yang bekerja untuk kolonial Inggris. Meskipun dibawa oleh
imigran, tradisi peringatan syahidnya Imam Husain ini diterima luas oleh masyarakat
lokal karena telah disinkretkan dengan kearifan lokal Sumatera (Hasjmy, 1983).
Hingga tahun 2025, ritual ini tetap bertahan sebagai festival budaya utama yang
didukung oleh pemerintah daerah melalui Direktorat Warisan Budaya.

Ketiga, Penetrasi dalam Tasawuf dan Tarekat Di Jawa, pengaruh Syiah meresap
melalui tarekat-tarekat tasawuf. Konsep-konsep esoteris seperti "Nur Muhammad"
dan "Kesucian Para Wali" memiliki kesamaan struktural dengan doktrin Imamah
dalam Syiah. Ajaran-ajaran ini terserap dalam karya-karya sastra suluk dan primbon,
di mana Ali bin Abi Thalib diposisikan sebagai figur sentral spiritualitas (Sunyoto,
2016). Hal ini memungkinkan unsur-unsur Syiah tetap hidup di dalam masyarakat
tanpa harus berkonfrontasi dengan struktur politik Sunni yang dominan.

Keempat, Peran Sastra sebagai Media Kelestarian Naskah-naskah klasik seperti
Hikayat Muhammad Hanafiyyah dan Hikayat Hasan Husain terus disalin dan dibacakan
dalam majelis-majelis taklim pada abad ke-18 dan ke-19. Karya sastra ini berperan
penting sebagai instrumen pelestarian narasi kepahlawanan Ahlulbait di tengah
masyarakat yang tidak lagi mengenal Syiah secara institusional (Azra, 2013).

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666676

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

Fase Modern: Intelektualisasi dan Keberadaan di Tahun 2025
Pasca Revolusi Islam Iran 1979, wajah Syiah di Indonesia berubah menjadi
gerakan intelektual yang terorganisir.

a. Temuan: Hingga tahun 2025, komunitas Syiah telah memiliki struktur organisasi
yang solid melalui ABI (Ahlulbait Indonesia) dan IJABI (Ikatan Jamaah Ahlulbait
Indonesia) (Zulkifli, 2013).

b. Status 2025: Secara demografis, konsentrasi penganut Syiah di tahun 2025 berada
di pusat-pusat urban seperti Jakarta, Bandung, Makassar, dan Jember. Data dari
Kementerian Agama RI menunjukkan bahwa komunitas Syiah aktif berpartisipasi
dalam program Moderasi Beragama untuk memperkuat integrasi sosial nasional
(Kementerian Agama RI, 2025).

c. Analisis: Tantangan utama di tahun 2025 adalah menghadapi residu sentimen
sektarian dari kelompok ultra-konservatif. Namun, keterbukaan informasi digital
telah membantu meluruskan mispersepsi sejarah, sehingga posisi Syiah dalam peta
keberagaman Indonesia menjadi lebih terbuka dibanding dekade sebelumnya.

KESIMPULAN

Akar Historis yang Mendalam: Kehadiran Syiah di Nusantara bukanlah
fenomena baru, melainkan telah ada sejak gelombang awal Islamisasi pada abad ke-
10 melalui jalur perdagangan Persia dan Gujarat. Fase formatif ini memberikan
fondasi teologis awal yang bersifat esoteris, terutama di wilayah pesisir Sumatera
seperti Peureulak dan Samudera Pasai (Hasjmy, 1983).

Ketahanan melalui Budaya (Syiah Kultural): Ketika terjadi dominasi politik
ortodoksi Sunni pada abad ke-17 hingga ke-19, ajaran Syiah tidak hilang, melainkan
bertransformasi menjadi identitas kultural. Melalui mekanisme inkulturasi dan
tagqiyah, elemen Syiah meresap ke dalam tradisi lokal (seperti Tabot dan Tabuik) serta
memperkaya khazanah tasawuf dan sastra Nusantara (Azra, 2013; Zulkifli, 2013).

Modernisasi dan Institusionalisasi: Pasca-Revolusi Iran 1979, Syiah di
Indonesia mengalami fase kebangkitan intelektual. Syiah bertransformasi dari sekadar
warisan tradisi menjadi komunitas yang terorganisir secara formal melalui organisasi
seperti ABI dan IJABI. Hal ini menandai pergeseran dari Syiah sebagai "fenomena
budaya" menjadi "entitas keagamaan" yang aktif di ruang publik (Zulkifli, 2013).
Kondisi Kontemporer 2025: Memasuki tahun 2025, komunitas Syiah di Nusantara
telah menjadi bagian integral dari pluralitas Islam Indonesia. Meskipun tantangan
sektarian masih ada, upaya komunitas ini dalam mendukung program Moderasi
Beragama menunjukkan keinginan kuat untuk berintegrasi dalam bingkai NKRIL
Keterbukaan informasi di tahun 2025 juga membantu masyarakat luas memahami
Syiah sebagai bagian dari sejarah panjang perkembangan Islam di tanah air
(Kementerian Agama RI, 2025).

Secara keseluruhan, peta sejarah Syiah di Nusantara memperlihatkan sebuah
dialektika yang dinamis antara agama, politik, dan budaya, yang pada akhirnya
memperkaya kemajemukan Islam di Indonesia.

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666-676

Wb EMLA - pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

D G AT

676 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 666-676

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

DAFTAR PUSTAKA
Ahlulbait Indonesia. (2025). Laporan Tahunan: Kontribusi Komunitas Ahlulbait dalam
Moderasi Beragama. Jakarta: Ahlulbait Indonesia.

Ahlulbait Indonesia. (2025). Sejarah dan Perkembangan Ahlulbait di Nusantara. Jakarta:
Ahlulbait Indonesia.

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah
dan Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Azra, A. (2013). Jaringan Ulama Nusantara: Kepulauan Nusantara dan Jaringan Dunia Islam
Abad XVII & XVIII. Jakarta: Kencana.

Djajadiningrat, H. (1983). Tinjauan Kritis Tentang Sejarah Banten. Jakarta: Djambatan.

Fatimi, S. Q. (1963). Islam Comes to Malaysia. Singapore: Malaysian Sociological
Research Institute.

Gottschalk, L. (1986). Mengerti Sejarah. Jakarta: Ul Press.

Hasbullah, M. S. (2007). Cultural Syiah: Reinterpretasi Tradisi Lokal dalam Perspektif
Sejarah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Hasjmy, A. (1983). Syi'ah dan Ahlus Sunnah: Saling Rebut Pengaruh dan Kekuasaan Sejak
Sejarah Islam di Kepulauan Nusantara. Surabaya: Bina Ilmu.

Kementerian Agama RI. (2025). Indeks Kerukunan Umat Beragama dan Tantangan
Keberagaman 2025. Jakarta: Kemenag RI.

Kementerian Agama RI. (2025). Indeks Moderasi Beragama dan Kerukunan Umat 2025.
Jakarta: Kemenag RI.

Kementerian Agama RI. (2025). Laporan Moderasi Beragama. Jakarta:
Nurbaiti. (n.d.). Awal Masuknya Islam Mazhab Syiah Ke Indonesia. Jurnal Al-Tanwir.

Ricklefs, M. C. (2001). A History of Modern Indonesia since c. 1200. Stanford: Stanford
University Press.

Sholeh, M. (2023). Evolusi Intelektualisme Islam di Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
Sunyoto, A. (2016). Atlas Wali Songo. Depok: Pustaka Iman.
Zulkifli. (2013). The Struggle of the Shi‘is in Indonesia. Canberra: ANU Press.

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

