
PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  666 

Peta Sejarah Perkembangan Syi’ah di Nusantara 
 

Dewanti Apriliana1, Bunga Permata Sari2, Edy Kusnadi3 
 

1,2,3 Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, Indonesia 
Email: dewantiapriliana543@gmail.com1, bungapermata2607@gmail.com2, 

edykusnadi@uinjambi.ac.id3 

 
Corresponding Author: Dewanti Apriliana 

 
ABSTRAK 

Perkembangan ajaran Syiah di Nusantara merupakan bagian integral namun kompleks dalam sejarah 
islamisasi di Asia Tenggara. Artikel/Kajian ini memetakan dinamika sejarah Syiah yang dibagi ke 
dalam tiga fase krusial hingga kondisi kontemporer di tahun 2025. Fase pertama (Abad ke-10–16) 
menyoroti teori kedatangan Syiah melalui jalur perdagangan Persia dan Gujarat yang memberikan 
pengaruh awal pada Kerajaan Samudera Pasai dan pesisir Sumatera. Fase kedua merupakan periode 
inkulturasi, di mana unsur-unsur Syiah melebur ke dalam tradisi lokal dan sufisme melalui praktik 
taqiyah di bawah dominasi ortodoksi Sunni. Fase ketiga menandai kebangkitan intelektual dan 
institusional pasca-Revolusi Iran 1979 yang mentransformasi Syiah dari sekadar fenomena budaya 
menjadi komunitas berbasis organisasi formal seperti IJABI dan ABI. Data tahun 2025 menunjukkan 
bahwa meskipun Syiah tetap menjadi minoritas, pengaruhnya secara kultural masih menetap melalui 
tradisi seperti Tabuik di Pariaman dan Tabot di Bengkulu. Kajian ini menyimpulkan bahwa sejarah Syiah 
di Nusantara bukan hanya tentang pergeseran teologis, melainkan juga tentang negosiasi identitas dan 
akulturasi budaya yang memperkaya kemajemukan Islam di Indonesia. 
Kata Kunci: Akulturasi Budaya, Tabuik, Indonesia 2025, Nusantara, Sejarah Islam, Syi’ah. 

 
ABSTRACT 

The development of Shia teachings in the Indonesian archipelago is an integral yet complex part of the history of 
Islamization in Southeast Asia. This article/study maps the dynamics of Shia history divided into three crucial 
phases up to the contemporary conditions in 2025. The first phase (10th–16th centuries) highlights the theory of 
the arrival of Shia through the Persian and Gujarat trade routes that exerted initial influence on the Samudera 
Pasai Kingdom and the Sumatran coast. The second phase is a period of inculturation, where Shia elements merged 
into local traditions and Sufism through the practice of taqiyah under the dominance of Sunni orthodoxy. The 
third phase marked the intellectual and institutional revival after the 1979 Iranian Revolution that transformed 
Shia from merely a cultural phenomenon into a community based on formal organizations such as IJABI and ABI. 
Data from 2025 shows that although Shia remains a minority, its cultural influence still persists through 
traditions such as Tabuik in Pariaman and Tabot in Bengkulu. This study concludes that the history of Shia Islam 
in the Indonesian archipelago is not only about theological shifts, but also about identity negotiations and cultural 
acculturation that enrich the diversity of Islam in Indonesia. 
Keywords: Cultural Acculturation, Tabuik, Indonesia 2025, Indonesian Achipelago, Islamic History, Shia Islam. 
 

 
PENDAHULUAN 

Sejarah Islam di Nusantara sering kali dipandang melalui lensa tunggal 
ortodoksi Sunni (Mazhab Syafi'i). Namun, penelitian sejarah yang lebih mendalam 
menunjukkan bahwa proses islamisasi di wilayah ini bersifat heterogen dan 
melibatkan berbagai aliran, termasuk Syiah. Kehadiran Syiah di Nusantara bukanlah 
fenomena baru yang muncul secara tiba-tiba di era modern, melainkan memiliki akar 
historis yang panjang dan berkelindan dengan dinamika politik, perdagangan, dan 
budaya. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:dewantiapriliana543@gmail.com
mailto:bungapermata2607@gmail.com3,witdiawitdia8@gmail.com
mailto:edykusnadi@uinjambi.ac.id3


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  667 

Beberapa poin utama yang melatarbelakangi kajian ini adalah: pertama, Jalur 
Sutra Laut dan Migrasi Persia. Pada masa awal penyebaran Islam, jalur perdagangan 
laut yang menghubungkan Teluk Persia dengan Kepulauan Nusantara membawa 
tidak hanya komoditas dagang, tetapi juga ideologi keagamaan. Migrasi kaum Sayyid 
dan pedagang dari wilayah-wilayah yang terpengaruh tradisi Alawiyyin memberikan 
warna awal pada wajah Islam di pesisir Sumatera dan Jawa sebelum pengaruh Sunni 
menguat secara institusional. 

Kedua, Jejak Budaya yang Melampaui Teologi. Meskipun secara formal politik 
Islam di Nusantara kemudian didominasi oleh penganut Sunni, pengaruh Syiah tetap 
"hidup" dalam bentuk sinkretisme budaya. Tradisi peringatan 10 Muharram (Asyura) 
yang bertransformasi menjadi ritual lokal seperti Tabuik di Pariaman atau Bubur Suro 
di Jawa menjadi bukti adanya warisan sejarah yang kuat. Hal ini menunjukkan bahwa 
Syiah di Nusantara telah mengalami proses domestikasi budaya yang unik. 

Ketiga, Dampak Geopolitik Global (Revolusi Iran 1979). Perkembangan Syiah di 
Nusantara mengalami titik balik signifikan pasca-1979. Revolusi Islam Iran mengubah 
persepsi terhadap Syiah dari sekadar warisan budaya masa lalu menjadi sebuah 
identitas gerakan intelektual dan politik yang konkret. Munculnya gelombang 
ketertarikan akademis di kampus-kampus besar Indonesia menciptakan dinamika 
baru dalam hubungan antar-mazhab di tanah air. 

Keempat, Tantangan Keberagaman dan Eskalasi Konflik. Hingga memasuki 
tahun 2025, posisi komunitas Syiah di tengah mayoritas Sunni di Indonesia masih 
diwarnai oleh tantangan integrasi sosial dan kerentanan terhadap konflik sektarian. 
Memahami peta sejarah Syiah menjadi krusial untuk memberikan perspektif yang 
lebih luas mengenai pluralitas Islam di Indonesia, sekaligus sebagai upaya moderasi 
beragama dalam menjaga keutuhan bangsa. 

Tujuan Penulisan Latar belakang ini disusun untuk membedah bagaimana 
ajaran Syiah bertahan melalui adaptasi budaya, bagaimana ia bertransformasi di era 
modern, dan bagaimana posisinya dalam konstelasi sosial-keagamaan di Indonesia 
pada tahun 2025. 

Wacana mengenai sejarah Islam di Nusantara sering kali terfokus pada 
dominasi Mazhab Syafi’i sebagai representasi tunggal ortodoksi Sunni. Namun, bukti-
bukti historiografi menunjukkan bahwa bentang sejarah Islam di Indonesia memiliki 
corak yang lebih plural dan kompleks, termasuk adanya pengaruh Syiah yang telah 
masuk sejak gelombang awal islamisasi (Azra, 2013). Keberadaan Syiah di Nusantara 
bukanlah sebuah fenomena transplan yang baru muncul secara instan, melainkan 
merupakan hasil dari proses panjang perdagangan, migrasi, dan akulturasi budaya 
yang dinamis. 

Sejarah mencatat bahwa jalur laut yang menghubungkan Teluk Persia dengan 
Kepulauan Nusantara menjadi pintu masuk bagi para penganut Syiah, terutama dari 
kelompok Alawiyyin dan pedagang Gujarat (Fatimi, 1963). Pada periode awal ini, 
pengaruh Syiah terekam kuat dalam struktur awal pemerintahan di Sumatera, seperti 
jejak-jejak Mazhab Syiah di Kerajaan Samudera Pasai sebelum akhirnya beralih 
menjadi pusat studi Sunni (Sunyoto, 2016). Meskipun dalam perkembangannya 
dominasi politik berpindah ke tangan penguasa Sunni, pengaruh teologis dan mistis 
Syiah tidak sepenuhnya hilang, melainkan mengalami proses "sinkretisme paksa" atau 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  668 

taqiyah budaya di mana unsur-unsur Syiah melebur ke dalam praktik tasawuf dan 
tradisi lokal.  

Hingga tahun 2025, warisan ini masih dapat dilihat melalui fenomena "Syiah 
Kultural". Tradisi seperti Tabuik di Pariaman dan Tabot di Bengkulu, yang secara 
historis merupakan peringatan tragedi Karbala, tetap dipertahankan oleh masyarakat 
yang secara teologis mengaku Sunni (Hasbullah, 2007). Hal ini menunjukkan bahwa 
Syiah di Nusantara telah melampaui batas-batas doktrinal dan menjadi bagian dari 
identitas kultural lokal. 

Namun, wajah Syiah di Indonesia mengalami perubahan signifikan pasca-
Revolusi Islam Iran tahun 1979. Gelombang perubahan ini menggeser paradigma 
Syiah dari sekadar "sisa-sisa budaya" menjadi gerakan intelektual yang terorganisir 
melalui lembaga-lembaga seperti IJABI dan ABI (Zulkifli, 2013). Transformasi ini 
membawa tantangan baru dalam peta sosiologis Indonesia, terutama terkait gesekan 
sektarian yang kerap muncul akibat meningkatnya literasi keagamaan yang 
cenderung eksklusif di kedua belah pihak. Oleh karena itu, memetakan kembali 
sejarah perkembangan Syiah hingga tahun 2025 menjadi sangat relevan sebagai upaya 
mendalami akar kemajemukan Islam di Nusantara serta memperkuat fondasi 
moderasi beragama di tengah tantangan global. 

 
TINJAUAN PUSTAKA 

Kajian mengenai Syiah di Nusantara telah menjadi subjek penelitian yang luas, 
mencakup teori kedatangan awal hingga transformasi organisasi di era modern. 
Tinjauan ini mengelompokkan literatur ke dalam empat pilar utama: 
Teori Kedatangan Awal dan Islamisasi Nusantara 

Beberapa pakar sejarah mengemukakan bahwa Islam pertama yang 
menyentuh bumi Nusantara memiliki corak Syiah sebelum dominasi Sunni menguat. 
A. Hasjmy (1983) berargumen bahwa Islam Syiah masuk sejak abad ke-10 melalui jalur 
perdagangan dan memberikan pengaruh pada berdirinya kerajaan-kerajaan Islam 
awal di Sumatera. Teori ini diperkuat oleh Husein Djajadiningrat yang 
menghubungkan kemiripan tradisi keagamaan di Nusantara dengan budaya Persia, 
seperti perayaan Asyura yang menjadi cikal bakal tradisi lokal. 

Teori kedatangan awal Syiah di Nusantara berkaitan erat dengan proses 
masuknya Islam yang bersifat heterogen. Berdasarkan studi sejarah hingga tahun 
2025, teori ini umumnya dipetakan melalui beberapa tesis utama yang didukung oleh 
bukti kebudayaan dan historiografi: 
1. Teori Persia (Tesis Husein Djajadiningrat) 

Teori ini merupakan pilar utama yang menjelaskan keberadaan Syiah di awal 
islamisasi. P.A. Husein Djajadiningrat berargumen bahwa Islam yang masuk ke 
Indonesia pada abad ke-7 hingga ke-13 Masehi dibawa oleh orang-orang dari Persia 
(Iran).  
a. Bukti Linguistik: Penggunaan sistem mengeja huruf Al-Qur'an (seperti ejaan jabar, 

jer, dan pyes) di beberapa wilayah, terutama Jawa Barat, yang memiliki kesamaan 
dengan ejaan Persia. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  669 

b. Bukti Budaya: Kesamaan ritual peringatan 10 Muharram (Asyura) untuk 
mengenang syahidnya Husain bin Ali (Imam ketiga Syiah) di Karbala. Hal ini 
termanifestasi dalam tradisi Tabuik di Pariaman dan Tabot di Bengkulu.  

2. Teori Jalur Perdagangan Gujarat dan Malabar 
Sejarawan seperti S.Q. Fatimi dan Pijnapel menyebutkan bahwa Islam di 

Nusantara dibawa oleh pedagang dari wilayah Gujarat dan Malabar di India yang 
merupakan titik transit dari Teluk Persia. Meskipun pedagang ini sering diasosiasikan 
dengan mazhab Syafi'i (Sunni), namun wilayah asalnya di Persia dan India pada masa 
itu memiliki kantong-kantong komunitas Syiah yang kuat, yang ikut menyebarkan 
pengaruh melalui pernikahan dan perdagangan di pesisir Sumatera. 
 
3. Hipotesis Islamisasi Awal di Sumatera (Abad ke-10) 

Beberapa sejarawan lokal, termasuk A. Hasjmy, berpendapat bahwa Syiah telah 
masuk ke Nusantara sejak abad ke-10 Masehi, jauh sebelum dominasi Sunni menguat 
melalui Kerajaan Samudera Pasai.  
a. Kerajaan Peureulak: Hipotesis ini menyebutkan bahwa Kesultanan Peureulak di 

Aceh didirikan oleh kelompok Syiah yang melarikan diri dari pengejaran Dinasti 
Bani Abbasiyah di Timur Tengah. 

b. Pergeseran Mazhab: Diyakini terjadi persaingan pengaruh antara mazhab Syiah 
dan Sunni di kesultanan-kesultanan awal, di mana Sunni akhirnya menjadi mazhab 
resmi negara, sementara unsur Syiah melebur ke dalam praktik tasawuf dan adat. 
 

4. Pengaruh Mistik dan Tasawuf 
Teori lain menyebutkan bahwa paham Syiah masuk ke Nusantara bukan 

sebagai sistem teologi politik yang kaku, melainkan melalui dimensi mistikal. Ajaran-
ajaran tasawuf yang menekankan penghormatan kepada keluarga Nabi (Ahlulbait) 
dan konsep-konsep spiritual tertentu (seperti Nur Muhammad) dianggap memiliki 
kedekatan dengan esoterisme Syiah, sehingga lebih mudah diterima oleh masyarakat 
lokal yang saat itu kental dengan tradisi Hindu-Buddha. 

Hingga tahun 2025, teori-teori ini terus menjadi bahan diskusi akademis untuk 
memahami kompleksitas identitas Islam di Indonesia yang tidak hanya bersifat 
tunggal, tetapi juga memiliki akar sejarah yang beragam.  
 
Sinkretisme dan Syiah Kultural 

Literatur mengenai "Syiah Kultural" menyoroti bagaimana ajaran ini tetap 
lestari bukan sebagai doktrin teologis yang kaku, melainkan melalui akulturasi 
budaya. Penelitian terhadap tradisi Tabuik di Pariaman dan Tabot di Bengkulu 
menunjukkan bahwa ritual tersebut merupakan manifestasi penghormatan kepada 
keluarga Nabi (Ahlulbait) yang diadaptasi menjadi festival budaya masyarakat 
setempat. Di Jawa, pengaruh Syiah juga dikaitkan dengan ajaran Manunggaling Kawulo 
Gusti yang mewarnai sejarah spiritualitas di era Kesultanan Mataram. Syiah Kultural 
di Nusantara merujuk pada penganut Islam yang secara formal bermazhab Sunni 
(Syafi'i), namun secara kultural mempraktikkan ritual penghormatan kepada 
Ahlulbait (Keluarga Nabi). Fenomena ini lahir dari proses sinkretisme antara ajaran 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  670 

esoteris Syiah, tradisi tasawuf, dan kearifan lokal (Zulkifli, 2013). Beberapa poin kunci 
dalam fase ini adalah: 
1. Taqiyah Kultural: Akibat dominasi politik Sunni di masa lalu, penganut Syiah 

melakukan penyembunyian identitas (taqiyah) dengan meleburkan ajaran mereka 
ke dalam tradisi lokal agar tetap lestari tanpa memicu konflik (Hasjmy, 1983). 

2. Ritual Publik: Manifestasi paling nyata hingga 2025 adalah festival Tabuik di 
Pariaman dan Tabot di Bengkulu. Meskipun kini dianggap sebagai aset pariwisata 
nasional, inti ritualnya adalah peringatan syahidnya Imam Husain di Karbala 
(Hasbullah, 2007). 

3. Pengaruh Sastra: Penggunaan naskah-naskah seperti Hikayat Muhammad Hanafiyyah 
menjadi bukti kuat bagaimana narasi kepahlawanan Syiah menjadi bacaan populer 
dalam dakwah Islam awal di Nusantara (Azra, 2013). 

4. Tasawuf: Banyak elemen spiritual Syiah terserap ke dalam tarekat-tarekat di Jawa, 
yang menekankan posisi Ali bin Abi Thalib sebagai pintu gerbang ilmu 
pengetahuan spiritual (Sunyoto, 2016). 

 
Kebangkitan Modern Pasca-Revolusi Iran 1979 

Fase kebangkitan Syiah di Indonesia secara intelektual sering kali dipetakan 
melalui dampak geopolitik Revolusi Islam Iran 1979. Zulkifli (2013) dalam studinya 
menjelaskan transisi komunitas Syiah dari gerakan bawah tanah (taqiyah) menjadi 
entitas publik yang digerakkan oleh kaum intelektual kampus. Pendirian lembaga 
pendidikan seperti Yayasan Muthahhari (1992) dan organisasi formal seperti IJABI 
(2000) serta ABI (2011) menandai fase institusionalisasi Syiah di Indonesia. 
 
Dinamika Sosial dan Status Keberagaman di Tahun 2025 

Studi kontemporer hingga tahun 2025 menunjukkan bahwa meskipun Syiah 
tetap menjadi minoritas, persebarannya terkonsentrasi di kota-kota besar seperti 
Jakarta, Bandung, Pekalongan, Makassar, dan Palembang. Namun, literatur juga 
mencatat adanya tantangan sosial berupa penolakan dari kelompok tertentu yang 
dipicu oleh sentimen sektarian. Sikap resmi institusi seperti MUI dan Kementerian 
Agama sering kali menjadi titik rujukan dalam studi mengenai integrasi dan posisi 
hukum Syiah dalam bingkai hukum positif Indonesia. 

Hingga tahun 2025, posisi komunitas Syiah dalam lanskap sosial-keagamaan di 
Indonesia ditandai oleh dinamika antara integrasi kewargaan dan tantangan 
sektarianisme. Komunitas ini telah berkembang menjadi bagian dari kemajemukan 
nasional yang aktif dalam dialog lintas mazhab (Zulkifli, 2013). 

Poin-poin utama kondisi tahun 2025: 
1. Integrasi melalui Moderasi Beragama: Komunitas Syiah, melalui organisasi seperti 

ABI dan IJABI, semakin mengukuhkan posisinya sebagai mitra pemerintah dalam 
mengampanyekan program Moderasi Beragama. Hal ini bertujuan untuk 
meminimalisir gesekan sosial dan memperkuat kerukunan nasional (Ahlulbait 
Indonesia, 2025). 

2. Keterbukaan Informasi dan Literasi: Akses terhadap literatur Syiah di tahun 2025 
semakin terbuka secara digital. Hal ini berkontribusi pada penurunan stigma 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  671 

negatif di kalangan intelektual dan akademisi, meskipun tantangan misinformasi 
di media sosial masih menjadi faktor pemicu intoleransi (Sholeh, 2023). 

3. Konsolidasi Komunitas: Persebaran jamaah terkonsentrasi di wilayah urban seperti 
Jakarta, Bandung, Makassar, dan Jember. Di wilayah ini, komunitas Syiah 
berkontribusi dalam kegiatan sosial-kemanusiaan yang bersifat inklusif (Azra, 
2013). 

4. Tantangan Hukum dan Keamanan: Meskipun konstitusi menjamin kebebasan 
beragama, di tahun 2025 komunitas Syiah masih menghadapi beberapa tantangan 
administratif dan kerentanan terhadap persekusi di daerah-daerah tertentu yang 
memiliki sentimen radikalisme kuat (Kementerian Agama RI, 2025). 

5. Sintesis Kajian, Berdasarkan tinjauan di atas, dapat disimpulkan bahwa 
perkembangan Syiah di Nusantara bergerak secara dialektis: dari gelombang 
perdagangan awal, tenggelam dalam bentuk tradisi budaya, hingga muncul 
kembali sebagai gerakan intelektual modern yang terus bernegosiasi dengan 
identitas nasional dan dinamika keagamaan global hingga tahun 2025. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode sejarah (historical method) yang terdiri 
dari empat tahapan utama: heuristik (pengumpulan sumber), kritik (verifikasi), 
interpretasi, dan historiografi (Gottschalk, 1986). Pendekatan ini dilengkapi dengan 
analisis deskriptif-kualitatif untuk memotret dinamika sosial komunitas Syiah 
kontemporer di Indonesia (Zulkifli, 2013). Metode Penelitian dalam artikel ilmiah 
mengenai "Sejarah Perkembangan Syiah di Nusantara", menggunakan pendekatan 
Penelitian Sejarah (Metode Historis). Penelitian ini menggunakan metode penelitian 
sejarah yang bersifat kualitatif. Fokus utamanya adalah merekonstruksi peristiwa 
masa lalu berdasarkan jejak-jejak yang ditinggalkan. Langkah-langkah yang 
dilakukan meliputi: 
Heuristik (Pengumpulan Sumber) 

Tahap awal adalah mencari dan mengumpulkan sumber-sumber sejarah yang 
relevan dengan keberadaan Syiah di Nusantara. 
a. Sumber Primer: Manuskrip kuno (seperti Hikayat Raja-Raja Pasai atau teks 

keagamaan lokal), catatan perjalanan penjelajah asing (Persia, Arab, atau Eropa), 
serta bukti arkeologis (batu nisan bergaya Gujarat/Persia). Diperoleh melalui studi 
dokumen resmi organisasi (seperti AD/ART ABI dan IJABI), naskah-naskah klasik 
(seperti Hikayat Muhammad Hanafiyyah), serta laporan resmi terkait moderasi 
beragama dari Kementerian Agama RI tahun 2025 

b. Sumber Sekunder: Buku, jurnal ilmiah, dan tesis yang membahas teori masuknya 
Islam ke Indonesia (khususnya Teori Persia). Meliputi literatur akademik berupa 
buku, jurnal ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan sejarah 
Islam dan Syiah di Asia Tenggara (Azra, 2013). 

 
Verifikasi (Kritik Sumber) 

Melakukan pengujian terhadap keaslian dan keandalan sumber yang telah 
ditemukan. 
a. Kritik Eksternal: Menilai fisik sumber (usia kertas, jenis tinta, atau otentisitas batu 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  672 

nisan). 
b. Kritik Internal: Menilai kredibilitas isi informasi. Misalnya, apakah tradisi "Tabot" 

di Bengkulu benar-benar murni pengaruh Syiah atau sudah mengalami sinkretisme 
budaya lokal. 

 
 
 
Interpretasi (Analisis Data) 

Menafsirkan fakta-fakta yang telah diverifikasi untuk membangun sebuah 
narasi yang logis. Dalam konteks ini, peneliti menganalisis bagaimana pengaruh Syiah 
masuk melalui jalur perdagangan dan bagaimana ia berinteraksi dengan tradisi Sunni 
yang dominan di Nusantara. Teknik analisis data menggunakan model analisis 
interaktif, yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 
Analisis difokuskan pada sinkronisasi antara data historis masa lampau dengan fakta 
sosiologis yang terjadi pada tahun 2025 guna mendapatkan gambaran perkembangan 
yang koheren. 

 
Historiografi (Penulisan Sejarah) 

Tahap akhir di mana hasil penelitian disusun menjadi sebuah karya ilmiah 
yang sistematis, kronologis, dan analitis mengenai fase-fase perkembangan Syiah dari 
masa awal kedatangan hingga bentuknya di era modern. Alur Kerja Penelitian 
Sejarah. Peta Konsep Perkembangan. Untuk memperkuat penelitian Anda, berikut 
adalah poin-poin utama yang biasanya dipetakan dalam sejarah Syiah di Nusantara. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hasil dan Pembahasan mengenai Peta Sejarah Perkembangan Syiah di 

Nusantara yang disusun secara sistematis dengan referensi otoritatif dan data 
kontekstual hingga tahun 2025. Berdasarkan analisis historis dan sosiologis, 
perkembangan Syiah di Nusantara dapat dipetakan ke dalam tiga periode evolusi 
utama yang membentuk karakteristik komunitasnya hingga tahun 2025. 
 
Fase Formatif: Jalur Transmisi Awal (Abad ke-10–16 M) 

Periode 
Fokus 

Perkembangan 
Bukti/Indikator 

Awal Masuk 
Teori Persia (Abad ke-7 s.d 
13) 

Pengaruh terminologi Persia dalam bahasa 
Melayu. 

Kerajaan 
Islam 

Pengaruh di Samudera 
Pasai & Aceh 

Karya sastra seperti Hamzah Fansuri (debat 
wujudiyah). 

Tradisi Lokal Sinkretisme Budaya 
Tradisi Bubur Syura (Jawa) dan Festival 
Tabuik (Pariaman). 

Kontemporer 
Era Pasca Revolusi Iran 
(1979) 

Berdirinya organisasi formal seperti IJABI 
atau ABI. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  673 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa ajaran Syiah masuk ke Nusantara hampir 
bersamaan dengan gelombang awal Islamisasi. Peta sebarannya terkonsentrasi di jalur 
perdagangan pesisir Sumatera. 
a. Temuan: Terdapat bukti kuat adanya pengaruh Persia di wilayah Aceh melalui 

pembentukan faksi-faksi mazhab di Kesultanan Peureulak (Hasjmy, 1983). 
b. Analisis: Syiah pada masa ini tidak hadir sebagai sistem teologi politik yang kaku, 

melainkan melalui dakwah esoteris dan pernikahan antara pedagang 
Gujarat/Persia dengan penduduk lokal. Hal ini menjelaskan mengapa pengaruh 
Syiah di Nusantara sejak awal memiliki kecenderungan mistis-sufistik (Fatimi, 
1963). 

c. Fase formatif menandai periode paling awal masuknya pengaruh Syiah ke 
Nusantara, yang bergerak secara simultan dengan gelombang pertama Islamisasi. 
Berdasarkan data historiografi, transmisi awal ini tidak terjadi melalui penaklukan 
militer, melainkan melalui jaringan perdagangan laut yang menghubungkan Teluk 
Persia, Gujarat, dan Kepulauan Nusantara (Fatimi, 1963). 

 
Beberapa poin krusial dalam pembahasan fase ini meliputi: pertama, Kehadiran 

Komunitas Persia di Pesisir Sumatera. Pada abad ke-10 hingga ke-13 Masehi, 
pelabuhan-pelabuhan di Sumatera Utara dan Aceh, seperti Peureulak dan Samudera 
Pasai, menjadi titik singgah utama bagi para pedagang asal Persia. Sejarawan lokal 
berpendapat bahwa beberapa dari mereka adalah penganut Syiah yang melarikan diri 
dari pergolakan politik di Timur Tengah (Hasjmy, 1983). Kehadiran mereka membawa 
pengaruh pada tata negara dan istilah-istilah birokrasi awal yang memiliki nuansa 
Persia-Syiah. 

Kedua, Teori Kesultanan Peureulak. Salah satu temuan signifikan dalam fase ini 
adalah tesis yang menyatakan bahwa Kesultanan Peureulak (840 M) di Aceh didirikan 
oleh kelompok Sayyid dari keturunan Syiah Alawiyyin (Hasjmy, 1983). Meskipun 
pada perkembangannya terjadi persaingan mazhab yang berujung pada dominasi 
Sunni, jejak-jejak Syiah tetap membekas dalam memori kolektif masyarakat Aceh, 
terutama dalam penghormatan terhadap keluarga Nabi (Ahlulbait) (Djajadiningrat, 
1983). 

Ketiga, Karakteristik Dakwah Esoteris. Syiah pada fase formatif cenderung 
bersifat esoteris atau mistikal. Hal ini memudahkan proses penerimaan oleh 
masyarakat Nusantara yang saat itu masih kental dengan pengaruh Hindu-Buddha. 
Doktrin-doktrin seperti penyucian jiwa dan posisi spiritual pemimpin (Imam/Wali) 
memiliki kemiripan struktur dengan konsep Guru-Murid dalam tradisi lokal (Sunyoto, 
2016). Inilah yang menjadi cikal bakal mengapa pengaruh Syiah di Nusantara lebih 
banyak terserap ke dalam ranah tasawuf daripada ranah hukum (fikih). 

Keempat, Bukti Arkeologis dan Filologis. Dukungan terhadap keberadaan 
pengaruh Syiah pada abad ini ditemukan dalam batu nisan kuno di wilayah Sumatera 
yang menunjukkan gaya kaligrafi dan istilah yang lazim digunakan dalam tradisi 
Persia. Selain itu, adaptasi naskah-naskah sastra seperti Hikayat Muhammad Hanafiyyah 
mulai berakar pada masa ini sebagai media dakwah yang sangat populer di kalangan 
masyarakat pesisir (Azra, 2013). 
 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  674 

Fase Adaptasi: Syiah Kultural dan Inkulturasi (Abad ke-17–19 M) 
Ketika konstelasi politik Islam di Nusantara mulai didominasi oleh ortodoksi 

Sunni (Mazhab Syafi'i), penganut Syiah melakukan adaptasi melalui mekanisme 
taqiyah budaya. 
a. Temuan: Unsur Syiah melebur ke dalam tradisi lokal untuk menghindari konflik. 

Hal ini melahirkan fenomena "Syiah Kultural", di mana masyarakat Sunni 
mempraktikkan ritual yang berakar dari tradisi Syiah (Hasbullah, 2007). 

b. Analisis: Tradisi seperti Tabot di Bengkulu dan Tabuik di Pariaman tetap lestari 
hingga 2025 sebagai identitas daerah. Selain itu, dalam sastra Jawa, pengaruh ini 
masuk melalui ajaran "Nur Muhammad" yang dianut oleh para santri dan pengikut 
tarekat tertentu, memperlihatkan bahwa elemen Syiah telah menjadi bagian dari 
DNA budaya Nusantara (Sunyoto, 2016). 

 
Pada abad ke-17, konstelasi keagamaan di Nusantara mengalami pergeseran 

besar seiring dengan penguatan ortodoksi Sunni (Mazhab Syafi'i) sebagai mazhab 
resmi di berbagai kesultanan, terutama di Aceh di bawah kepemimpinan Sultan 
Iskandar Tsani. Kondisi politik ini memaksa penganut Syiah masuk ke dalam fase 
adaptasi melalui mekanisme inkulturasi dan taqiyah kultural (Zulkifli, 2013). 

Beberapa karakteristik utama pada fase adaptasi ini meliputi: pertama, 
Transformasi Teologi menjadi Tradisi (Syiah Kultural) Dalam upaya bertahan hidup, 
ajaran teologis Syiah yang kaku mulai melunak dan melebur ke dalam praktik budaya 
lokal. Hal ini melahirkan fenomena "Syiah Kultural", di mana identitas keagamaan 
beralih dari formal-legalistik menjadi simbolik-ritualistik (Hasbullah, 2007). 
Masyarakat secara formal mengaku Sunni, namun tetap merayakan tradisi-tradisi 
yang secara historis berakar pada penghormatan terhadap martir Karbala. 

Kedua, Tradisi Tabot dan Tabuik sebagai Manifestasi Identitas Salah satu jejak 
inkulturasi yang paling nyata adalah munculnya tradisi Tabot di Bengkulu dan 
Tabuik di Pariaman pada akhir abad ke-18. Tradisi ini dibawa oleh para serdadu sipahi 
(Muslim dari India) yang bekerja untuk kolonial Inggris. Meskipun dibawa oleh 
imigran, tradisi peringatan syahidnya Imam Husain ini diterima luas oleh masyarakat 
lokal karena telah disinkretkan dengan kearifan lokal Sumatera (Hasjmy, 1983). 
Hingga tahun 2025, ritual ini tetap bertahan sebagai festival budaya utama yang 
didukung oleh pemerintah daerah melalui Direktorat Warisan Budaya. 

Ketiga, Penetrasi dalam Tasawuf dan Tarekat Di Jawa, pengaruh Syiah meresap 
melalui tarekat-tarekat tasawuf. Konsep-konsep esoteris seperti "Nur Muhammad" 
dan "Kesucian Para Wali" memiliki kesamaan struktural dengan doktrin Imamah 
dalam Syiah. Ajaran-ajaran ini terserap dalam karya-karya sastra suluk dan primbon, 
di mana Ali bin Abi Thalib diposisikan sebagai figur sentral spiritualitas (Sunyoto, 
2016). Hal ini memungkinkan unsur-unsur Syiah tetap hidup di dalam masyarakat 
tanpa harus berkonfrontasi dengan struktur politik Sunni yang dominan. 

Keempat, Peran Sastra sebagai Media Kelestarian Naskah-naskah klasik seperti 
Hikayat Muhammad Hanafiyyah dan Hikayat Hasan Husain terus disalin dan dibacakan 
dalam majelis-majelis taklim pada abad ke-18 dan ke-19. Karya sastra ini berperan 
penting sebagai instrumen pelestarian narasi kepahlawanan Ahlulbait di tengah 
masyarakat yang tidak lagi mengenal Syiah secara institusional (Azra, 2013). 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  675 

 
Fase Modern: Intelektualisasi dan Keberadaan di Tahun 2025 

Pasca Revolusi Islam Iran 1979, wajah Syiah di Indonesia berubah menjadi 
gerakan intelektual yang terorganisir. 
a. Temuan: Hingga tahun 2025, komunitas Syiah telah memiliki struktur organisasi 

yang solid melalui ABI (Ahlulbait Indonesia) dan IJABI (Ikatan Jamaah Ahlulbait 
Indonesia) (Zulkifli, 2013). 

b. Status 2025: Secara demografis, konsentrasi penganut Syiah di tahun 2025 berada 
di pusat-pusat urban seperti Jakarta, Bandung, Makassar, dan Jember. Data dari 
Kementerian Agama RI menunjukkan bahwa komunitas Syiah aktif berpartisipasi 
dalam program Moderasi Beragama untuk memperkuat integrasi sosial nasional 
(Kementerian Agama RI, 2025). 

c. Analisis: Tantangan utama di tahun 2025 adalah menghadapi residu sentimen 
sektarian dari kelompok ultra-konservatif. Namun, keterbukaan informasi digital 
telah membantu meluruskan mispersepsi sejarah, sehingga posisi Syiah dalam peta 
keberagaman Indonesia menjadi lebih terbuka dibanding dekade sebelumnya. 

 
 

KESIMPULAN 
Akar Historis yang Mendalam: Kehadiran Syiah di Nusantara bukanlah 

fenomena baru, melainkan telah ada sejak gelombang awal Islamisasi pada abad ke-
10 melalui jalur perdagangan Persia dan Gujarat. Fase formatif ini memberikan 
fondasi teologis awal yang bersifat esoteris, terutama di wilayah pesisir Sumatera 
seperti Peureulak dan Samudera Pasai (Hasjmy, 1983). 

Ketahanan melalui Budaya (Syiah Kultural): Ketika terjadi dominasi politik 
ortodoksi Sunni pada abad ke-17 hingga ke-19, ajaran Syiah tidak hilang, melainkan 
bertransformasi menjadi identitas kultural. Melalui mekanisme inkulturasi dan 
taqiyah, elemen Syiah meresap ke dalam tradisi lokal (seperti Tabot dan Tabuik) serta 
memperkaya khazanah tasawuf dan sastra Nusantara (Azra, 2013; Zulkifli, 2013). 

Modernisasi dan Institusionalisasi: Pasca-Revolusi Iran 1979, Syiah di 
Indonesia mengalami fase kebangkitan intelektual. Syiah bertransformasi dari sekadar 
warisan tradisi menjadi komunitas yang terorganisir secara formal melalui organisasi 
seperti ABI dan IJABI. Hal ini menandai pergeseran dari Syiah sebagai "fenomena 
budaya" menjadi "entitas keagamaan" yang aktif di ruang publik (Zulkifli, 2013). 
Kondisi Kontemporer 2025: Memasuki tahun 2025, komunitas Syiah di Nusantara 
telah menjadi bagian integral dari pluralitas Islam Indonesia. Meskipun tantangan 
sektarian masih ada, upaya komunitas ini dalam mendukung program Moderasi 
Beragama menunjukkan keinginan kuat untuk berintegrasi dalam bingkai NKRI. 
Keterbukaan informasi di tahun 2025 juga membantu masyarakat luas memahami 
Syiah sebagai bagian dari sejarah panjang perkembangan Islam di tanah air 
(Kementerian Agama RI, 2025). 

Secara keseluruhan, peta sejarah Syiah di Nusantara memperlihatkan sebuah 
dialektika yang dinamis antara agama, politik, dan budaya, yang pada akhirnya 
memperkaya kemajemukan Islam di Indonesia. 
 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  676 

  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 666-676 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  677 

DAFTAR PUSTAKA 
Ahlulbait Indonesia. (2025). Laporan Tahunan: Kontribusi Komunitas Ahlulbait dalam 

Moderasi Beragama. Jakarta: Ahlulbait Indonesia. 

Ahlulbait Indonesia. (2025). Sejarah dan Perkembangan Ahlulbait di Nusantara. Jakarta: 
Ahlulbait Indonesia. 

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah 
dan Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 

Azra, A. (2013). Jaringan Ulama Nusantara: Kepulauan Nusantara dan Jaringan Dunia Islam 
Abad XVII & XVIII. Jakarta: Kencana. 

Djajadiningrat, H. (1983). Tinjauan Kritis Tentang Sejarah Banten. Jakarta:  Djambatan. 

Fatimi, S. Q. (1963). Islam Comes to Malaysia. Singapore: Malaysian Sociological 
Research Institute. 

Gottschalk, L. (1986). Mengerti Sejarah. Jakarta: UI Press. 

Hasbullah, M. S. (2007). Cultural Syiah: Reinterpretasi Tradisi Lokal dalam Perspektif 
Sejarah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Hasjmy, A. (1983). Syi'ah dan Ahlus Sunnah: Saling Rebut Pengaruh dan Kekuasaan Sejak 
Sejarah Islam di Kepulauan Nusantara. Surabaya: Bina Ilmu. 

Kementerian Agama RI. (2025). Indeks Kerukunan Umat Beragama dan Tantangan 
Keberagaman 2025. Jakarta: Kemenag RI. 

Kementerian Agama RI. (2025). Indeks Moderasi Beragama dan Kerukunan Umat 2025. 
Jakarta: Kemenag RI. 

Kementerian Agama RI. (2025). Laporan Moderasi Beragama. Jakarta:  

Nurbaiti. (n.d.). Awal Masuknya Islam Mazhab Syiah Ke Indonesia. Jurnal Al-Tanwir. 

Ricklefs, M. C. (2001). A History of Modern Indonesia since c. 1200. Stanford: Stanford 
University Press. 

Sholeh, M. (2023). Evolusi Intelektualisme Islam di Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Sunyoto, A. (2016). Atlas Wali Songo. Depok: Pustaka Iman. 

Zulkifli. (2013). The Struggle of the Shi‘is in Indonesia. Canberra: ANU Press.  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

