
PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 677 

Paradigma Pendidikan Multikultural Ala Rasulullah: Membangun 
Harmoni Antar  Budaya Melalui Dialog Berdasarkan  

QS. Al-Hujurat: 11 

 
 

Muhammad Rafi1, Indah Pratiwi2, Izzatussyakira3, Sandi Swasta Agung4,  
Ali Imran Sinaga5 

 
1,2,3,4,5Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

 
Email: muhammad331254307@uinsu.ac.id1, indah331254010@uinsu.ac.id2, 

izzatussyakira331254011@uinsu.ac.id3,  sandi331254022@uinsu.ac.id4, 
aliimransinaga@uinsu.ac.id5   

 
 

ABSTRAK 
Pendidikan multikultural menjadi kebutuhan penting dalam masyarakat global yang 
majemuk. Namun, pendidikan modern masih sering bersifat homogen dan kurang 
menekankan dialog sebagai sarana membangun harmoni antarbudaya. Penelitian ini 
bertujuan mengkaji paradigma pendidikan multikultural ala Rasulullah SAW yang berbasis 
dialog harmonis dengan landasan QS. Al-Hujurat: 11. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif melalui studi pustaka dengan menganalisis sumber primer berupa Al-
Qur’an dan hadis sahih, serta sumber sekunder dari literatur ilmiah terkait. Analisis data 
dilakukan secara tematik untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip dialog dalam praktik 
pendidikan Rasulullah dan relevansinya dengan pendidikan multikultural kontemporer. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan ala Rasulullah menekankan nilai empati, saling 
menghormati, dan penghindaran ejekan sebagai dasar harmoni sosial. Paradigma ini 
melengkapi pendekatan pendidikan modern dengan dimensi spiritual yang relevan bagi 
masyarakat Indonesia yang plural.  
Kata Kunci: Pendidikan Multikultural, Dialog Antarbudaya, Rasulullah SAW, QS. Hujurat: 11 

 
ABSTRACT 

Multicultural education is essential in plural and diverse societies, yet modern educational practices 
often lack dialogical approaches to fostering intercultural harmony. This study examines the 
multicultural education paradigm exemplified by the Prophet Muhammad (peace be upon him), 
emphasizing harmonious dialogue based on Qur’anic verse QS. Al-Hujurat: 11. Using a qualitative 
library research approach, this study analyzes primary sources such as the Qur’an and authentic hadith, 
as well as relevant scholarly literature. Thematic analysis was employed to identify dialogical principles 
in the Prophet’s educational practices and their relevance to contemporary multicultural education. The 
findings indicate that this paradigm emphasizes empathy, mutual respect, and the avoidance of ridicule 
as foundations for social harmony. This model offers a spiritual dimension that complements modern 
multicultural education, particularly in plural societies such as Indonesia. 
Keywords: Multicultural Education, Intercultural Dialogue, Prophet Muhammad, QS. Al-Hujurat: 
11. 

 
 
 

PENDAHULUAN 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:muhammad331254307@uinsu.ac.id1
mailto:indah331254010@uinsu.ac.id2
mailto:izzatussyakira331254011@uinsu.ac.id
mailto:3
mailto:%20sandi331254022@uinsu.ac.id4
mailto:aliimransinaga@uinsu.ac.id5


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 678 

Dalam era globalisasi yang semakin kompleks, pendidikan multikultural telah 
menjadi salah satu pilar penting untuk membangun masyarakat yang harmonis dan 
inklusif. Konsep ini tidak hanya melibatkan pengakuan terhadap keragaman budaya, 
etnis, dan agama, tetapi juga mendorong dialog sebagai alat utama untuk mengatasi 
konflik dan mempromosikan pemahaman bersama. Namun, tantangan utama terletak 
pada implementasi pendidikan yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai universal 
tanpa mengabaikan identitas lokal. Di tengah dinamika ini, pendidikan ala Rasulullah 
SAW menawarkan paradigma yang relevan, di mana dialog dan harmoni 
antarbudaya menjadi fondasi utama pembelajaran. Paradigma ini, yang terinspirasi 
dari praktik Rasulullah dalam membangun masyarakat Madinah yang plural, dapat 
menjadi model alternatif untuk pendidikan modern yang sering kali terjebak dalam 
pendekatan monolitik. Melalui kajian ini, kita dapat melihat bagaimana nilai-nilai 
tersebut masih relevan untuk mengatasi isu-isu kontemporer seperti polarisasi sosial 
dan diskriminasi budaya (Herawati et al., 2021). 

Salah satu ayat Quran yang menjadi landasan kuat untuk tema ini adalah QS. 
Al-Hujurat: 11. Ayat ini secara eksplisit mendorong dialog yang saling menghormati 
dan menghindari fitnah, yang selaras dengan hadis Rasulullah tentang menghindari 
ejekan antar kelompok, seperti yang diriwayatkan dalam Sahih Bukhari. Dalam 
konteks pendidikan, ayat ini menginspirasi model pembelajaran yang menekankan 
empati dan komunikasi lintas budaya, bukan sekadar transfer pengetahuan. Hal ini 
menjadi penting di Indonesia, sebagai negara dengan keragaman etnis dan agama 
yang tinggi, di mana pendidikan sering kali gagal membangun harmoni karena 
kurangnya pendekatan dialogis. 

Masalah utama yang diangkat dalam kajian ini adalah bagaimana pendidikan 
multikultural ala Rasulullah dapat diterapkan untuk membangun harmoni 
antarbudaya di era modern, terutama melalui dialog sebagai mekanisme utama 
(Shofwan, 2022). Banyak studi menunjukkan bahwa pendidikan saat ini masih 
didominasi oleh kurikulum yang homogen, sehingga gagal mengakomodasi 
keragaman siswa. Di sisi lain, praktik Rasulullah dalam membentuk Piagam Madinah 
yang mengakui pluralitas suku dan agama menawarkan pelajaran berharga tentang 
bagaimana dialog dapat menjadi alat untuk resolusi konflik. Kajian ini bertujuan 
untuk menganalisis bagaimana paradigma ini dapat diintegrasikan ke dalam sistem 
pendidikan kontemporer, dengan fokus pada QS. Al-Hujurat: 11 sebagai pijakan etis. 
Melalui pendekatan ini, penelitian ini berupaya mengisi celah dalam literatur yang 
sering kali mengabaikan dimensi spiritual dalam pendidikan multikultural. 

Tujuan utama dari studi pustaka ini adalah untuk mengkaji dan 
mengintegrasikan konsep pendidikan multikultural ala Rasulullah dengan ayat 
Quran terkait, guna menghasilkan model pembelajaran yang efektif untuk harmoni 
antarbudaya. Secara spesifik, penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi prinsip-
prinsip dialog dalam hadis Rasulullah, menganalisis relevansinya dengan QS. Al-
Hujurat: 11, dan mengusulkan aplikasi praktis dalam konteks pendidikan Indonesia. 
Manfaat dari kajian ini meliputi kontribusi teoritis untuk pengembangan kurikulum 
pendidikan Islam, serta praktis bagi pendidik dan pembuat kebijakan untuk 
mendorong toleransi di sekolah. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat 
menjadi referensi bagi upaya membangun masyarakat yang lebih inklusif dan damai. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 679 

Struktur penelitian ini terdiri dari beberapa bab utama: pendahuluan, tinjauan 
pustaka tentang pendidikan multikultural dan praktik Rasulullah, analisis ayat Quran 
dan hadis terkait, pembahasan aplikasi dalam konteks modern, serta kesimpulan dan 
rekomendasi. Pendahuluan ini bertujuan untuk memberikan gambaran awal tentang 
pentingnya tema, sementara bab-bab selanjutnya akan menggali lebih dalam. Dengan 
struktur yang sistematis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan baru 
bagi para peneliti dan praktisi pendidikan. 

Secara keseluruhan, kajian ini menegaskan bahwa pendidikan multikultural ala 
Rasulullah, yang didasarkan pada dialog harmonis sebagaimana dalam QS. Al-
Hujurat: 11, bukan hanya relevan tetapi juga mendesak di tengah tantangan global 
saat ini. Melalui pendekatan ini, kita dapat belajar dari sejarah untuk membentuk 
masa depan yang lebih baik, di mana keragaman bukanlah sumber konflik, melainkan 
kekuatan untuk kemajuan bersama. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi pustaka kualitatif untuk 
menganalisis konsep pendidikan multikultural ala Rasulullah dalam konteks harmoni 
antarbudaya melalui dialog, dengan landasan QS. Al-Hujurat: 11. Data primer 
diperoleh dari sumber autentik seperti hadis sahih dalam Sahih Bukhari dan ayat 
Quran, sementara data sekunder dikumpulkan melalui tinjauan pustaka dari database 
seperti Google Scholar, SINTA, dan JSTOR, dengan fokus pada jurnal, buku, dan 
artikel terindeks yang relevan tentang pendidikan multikultural dan Islam (Adlini et 
al., 2022). Teknik pengumpulan data melibatkan pencarian sistematis menggunakan 
kata kunci seperti “pendidikan multikultural Islam”, “dialog antarbudaya 
Rasulullah”, dan “QS. Al-Hujurat: 11”. Sehingga hasil yang diperoleh sintesis antara 
sumber primer dengan literatur sekunder pendidikan multikultural yang teoritis dan 
praktis. Analisis dilakukan secara tematik melalui coding dan sintesis naratif, 
membandingkan praktik Rasulullah dengan teori pendidikan modern untuk 
mengidentifikasi pola dan implikasi praktis, sambil memastikan objektivitas melalui 
triangulasi sumber dan diskusi peer review (Hafsiah Yakin, 2023). Struktur 
pembahasan dibagi menjadi beberapa sub-bab untuk memudahkan pemahaman. 
Pendekatan ini digunakan untuk memberikan wawasan komprehensif tentang 
relevansi paradigma ini dalam pendidikan kontemporer, meminimalisir bias 
interpretasi, menghasilkan temuan yang komprehensif dan sesuai dengan standar 
metodologi studi pustaka dalam penelitian pendidikan. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pendidikan multikultural modern lahir sebagai respons terhadap realitas 

masyarakat yang majemuk, baik dari segi etnis, budaya, bahasa, maupun agama. 
Secara konseptual, pendidikan multikultural menekankan nilai pengakuan terhadap 
perbedaan (recognition), kesetaraan (equality), keadilan sosial (social justice), dan 
dialog inklusif sebagai sarana membangun harmoni dalam keberagaman (Baidhawy, 
2017). James A. Banks (2015), salah satu tokoh utama pendidikan multikultural, 
menegaskan bahwa dialog dalam pendidikan multikultural harus mendorong sikap 
saling menghargai, empati, dan penolakan terhadap stereotip serta diskriminasi. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 680 

Dengan demikian, dialog bukan sekadar pertukaran informasi, melainkan instrumen 
pembentukan sikap dan nilai kemanusiaan. 

هُمْ وَلََ نِسَاۤءٌ م ِ  يَ ُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُ وْا لََ يَسْخَرْ قَ وْمٌ مِ نْ قَ وْمٍ عَسآى اَنْ يَّكُوْنُ وْا خَيْْاً مِ ن ْ َّۚ وَلََ تَ لْمِزُواْا انَْ فُسَكُمْ  يٰآ
نْ نِ سَاۤءٍ عَسآى اَنْ يَّكُنَّ خَيْْاً مِ ن ْهُنَّ

كَ هُمُ الظٓ لِمُوْنَ وَلََ تَ نَابَ زُوْا بِِلَْلَْقَابِِۗ بئِْسَ ا  ىِٕ
ۤ
يْْاَنَِّۚ وَمَنْ لََّّْ يَ تُبْ فاَوُلٓ  لَِسْمُ الْفُسُوْقُ بَ عْدَ الَِْ

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum mengolok-olok kaum yang 
lain (karena) boleh jadi mereka (yang diolok-olokkan itu) lebih baik daripada mereka 
(yang mengolok-olok) dan jangan pula perempuan-perempuan (mengolok-olok) 
perempuan lain (karena) boleh jadi perempuan (yang diolok-olok itu) lebih baik 
daripada perempuan (yang mengolok-olok). Janganlah kamu saling mencela dan 
saling memanggil dengan julukan yang buruk. Seburuk-buruk panggilan adalah 
(panggilan) fasik setelah beriman. Siapa yang tidak bertobat, mereka itulah orang-
orang dzalim”. 

QS. Al-Ḥujurāt ayat 11 secara tegas melarang bentuk-bentuk komunikasi 
destruktif seperti mengejek, merendahkan, memberi julukan buruk, dan prasangka 
negatif antar sesama mukmin. Ayat ini menegaskan bahwa perilaku tersebut 
bertentangan dengan nilai keimanan dan merusak tatanan sosial umat Islam (Quraish 
Shihab, 2002). Larangan mengejek dan mencela dalam ayat ini menunjukkan 
pentingnya menjaga etika dialog agar tidak melukai kehormatan orang lain. Bahkan, 
Al-Qur’an menegaskan bahwa pihak yang diejek bisa jadi lebih baik di sisi Allah 
daripada yang mengejek. 

 
a. Prinsip Dialog dalam Hadis Rasulullah dan Kaitannya dengan QS. Al-Hujurat: 

11 
Dialog merupakan salah satu metode utama Rasulullah SAW dalam 

menyampaikan ajaran Islam. Hadis-hadis Nabi menunjukkan bahwa dialog tidak 
hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga sebagai metode pendidikan 
(tarbiyah), pembinaan akhlak, dan penyelesaian konflik sosial. Hasil analisis 
menunjukkan bahwa prinsip dialog dalam pendidikan ala Rasulullah sangat 
menonjol sebagai mekanisme utama untuk membangun harmoni antarbudaya. 
Dalam hadist Shahih Rasulullah bersabda:  

ُ عَنْهُ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  عَنْ أَبِْ هُرَيْ رةََ رَضِيَ اللََّّ الَْ مُسْلِمُ أَخُوْ الْ مُسْلِمِ، لََ يَظْلِمُهُ، وَلََ يََْذُلهُُ، وَلََ يََْقِرهُُ، الَت َّقْوَى هٓهُنَا،   :قاَلَ : قاَلَ رَسُوْلُ اِلله صَلَّى اللََّّ
لِمِ عَلَى الْ مُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالهُُ وَعِرْضُهُ وَيُشِيُْْ إِلََ صَدْرهِِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، بَِِسْبِ امْرئٍِ مِنَ الشَّرِ  أَنْ يََْقِرَ أَخَاهُ الْ مُسْلِمَ، كُلُّ الْ مُسْ  . 

Artinya: “Dari Abu Hurairah r.a. ia berkata, Rasulullah SAW bersabda: Seorang muslim 
itu adalah saudara bagi muslim yang lain, maka ia tidak boleh mendzaliminya, 
menelantarkannya dan menghinakannya. Takwa disini beliau memberi isyarat ke 
dadanya tiga kali. Cukuplah keburukan bagi seseorang jika ia menghina 
saudaranya yang muslim. Setiap orang muslim haram darahnya, hartanya dan 
kehormatannya atas muslim lainnya.” (HR. Muslim) 

Berdasarkan hadits tersebut, Rasulullah menekankan umat muslim untuk 
menghindari sikap yang mengejek dan memfitnah seseorang sebagai dasar dialog 
untuk saling menghormati. Jika dikelompokkan, maka prinsip-prinsip dialog 
dalam hadits ini antara lain: 
1. Menghormati Lawan Bicara.  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 681 

Rasulullah SAW selalu memperlakukan lawan dialog dengan penuh 
penghormatan, tanpa merendahkan atau mencela. Hal ini terlihat dalam dialog 
Nabi dengan seorang pemuda yang meminta izin berzina. Nabi tidak langsung 
memarahinya, tetapi mengajaknya berdialog secara rasional dan empatik hingga 
pemuda tersebut menyadari kesalahannya (Al-Bukhari, n.d.). Prinsip ini 
menunjukkan bahwa dialog harus dibangun di atas penghargaan terhadap 
martabat manusia. 

2. Menghindari Kekerasan Verbal 
Dalam banyak hadis, Rasulullah SAW melarang penggunaan kata-kata 

kasar, hinaan, dan celaan. Beliau bersabda bahwa seorang Muslim sejati adalah 
orang yang kaum Muslimin selamat dari lisan dan tangannya (Al-Hajaj, n.d.). Ini 
menegaskan bahwa dialog harus bebas dari kekerasan verbal yang dapat 
melukai perasaan dan merusak hubungan sosial. 

3. Mengutamakan Hikmah dan Kelembutan 
Rasulullah SAW dikenal menggunakan bahasa yang lembut dan penuh 

hikmah. Bahkan dalam kondisi konflik atau kesalahan, Nabi tetap 
mengedepankan kelembutan sebagai pendekatan dialogis (Hanbal, 2001). Hal ini 
menjadikan dialog sebagai sarana efektif dalam membangun pemahaman dan 
perubahan sikap. 

Prinsip-prinsip di atas selaras dengan QS. Al-Hujurat: 11, yang secara eksplisit 
menerangkan terkait larangan mengolok-olok antar kelompok dan mengharuskan 
untuk memanggil dengan panggilan yang baik. Keduanya sama-sama menekankan 
pada etika berkomunikasi dengan akhlak yang baik guna menjaga kehormatan 
setiap individu. Selain itu, ayat dan hadits tersebut menolak perpecahan umat dan 
mencegah konflik demi membangun masyarakat yang harmonis. QS. Al-Hujurat: 
11 dan hadits di atas menjadi rujukan dan landasan etis bagi pendidikan 
multikultural. Sejarah menunjukkan bahwa dialog ala Rasulullah bukan hanya 
sekadar komunikasi, namun juga memiliki proses dalam pembentukan empati dan 
resolusi konflik, seperti yang terlihat dalam praktiknya membangun masyarakat 
Madinah yang plural melalui Piagam Madinah (Herawati et al., 2021).  

 
b. Perbandingan nilai-nilai QS. Al-Hujurat dan Hadits dengan Teori Pendidikan 

Multikultural Modern 
Paradigma yang dibawa Rasulullah menawarkan dimensi spiritual yang 

kurang dalam teori pendidikan multikultural Barat, seperti model Banks atau 
Sleeter, yang lebih fokus pada keragaman tanpa akar nilai iman. QS. Al-Hujurat: 11 
memberikan landasan moral yang kuat, di mana dialog bukan hanya strategi 
pedagogis, tetapi kewajiban agama, sehingga lebih holistik dalam membangun 
harmoni jangka panjang. Hadis Rasulullah tentang persaudaraan universal “Orang 
mukmin itu seperti satu tubuh” menunjukkan integrasi aspek sosial dan spiritual, 
berbeda dari teori modern yang sering mengabaikan dimensi ini. Jika dibandingkan 
dengan teori pendidikan multikultural modern, prinsip dialog dalam hadis 
Rasulullah SAW menunjukkan keselarasan yang signifikan. Rasulullah SAW telah 
mempraktikkan dialog lintas latar belakang sosial, budaya, bahkan agama, jauh 
sebelum konsep multikulturalisme berkembang dalam wacana akademik modern. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 682 

Berdasar pada QS. Al-Hujurat: 11 dan hadits di atas, prinsip-prinsip yang dilakukan 
Rasulullah menjunjung tinggi rasa hormat terhadap martabat manusia, pengakuan 
terhadap keberagaman, kesetaraan, penolakan terhadap ujaran kebencian serta 
berdialog sebagai sarana resolusi konflik. Perbedaan mendasar model dialog 
Rasulullah dengan pendidikan multikultural modern terletak pada landasan 
epistimologisnya. Pendidikan multikultural modern berakar pada filsafat 
humanisme dan demokrasi sekuler, sedangkan prinsip dialog dalam hadis 
bersumber dari wahyu dan berorientasi pada pembentukan akhlak serta tanggung 
jawab spiritual kepada Allah SWT (Abdullah, 2011). Meskipun demikian, 
perbedaan ini tidak bersifat kontradiktif, melainkan komplementer, karena nilai-
nilai universal kemanusiaan dalam pendidikan multikultural telah lama 
dipraktikkan dalam tradisi Islam. 

Rasulullah SAW mengakui perbedaan latar belakang sahabat, baik dari sisi 
sosial, intelektual, maupun budaya. Pendekatan dialog Nabi tidak bersifat 
homogenisasi, melainkan adaptif sesuai kondisi lawan bicara (Majid, 2019). Prinsip 
ini sejalan dengan pendidikan multikultural yang menolak penyeragaman identitas 
dan menghargai keunikan setiap individu. Dialog Rasulullah SAW berlangsung 
tanpa hierarki yang menindas. Nabi menempatkan lawan dialog sebagai subjek 
yang dihargai, bukan objek yang dipaksa menerima kebenaran. Kemudian tujuan 
berdialog Nabi bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi transformasi moral dan 
spiritual. Pendidikan multikultural modern pun menempatkan dialog sebagai 
sarana membangun kesadaran kritis (critical consciousness) terhadap nilai keadilan 
dan kemanusiaan (Freire, 2005). 

Maka dapat dimaknai bahwa model dialog Rasulullah lebih efektif dan dapat 
digunakan untuk membangun keharmonisan antar budaya ditengah masyarakat 
yang multikultural. di mana teori Barat sering kali tidak mampu mengatasi 
polarisasi agama dan etnis. Pada zaman modern yang serba digital ini, teknologi 
digital dapat dimanfaatkan untuk melakukan dialog dan diperlukan adaptasi dan 
pemegangan nilai-nilai keislaman yang baik agar tidak mengurangi nilai spiritual. 

 
c. Implikasi Praktis dalam Pendidikan Kontemporer 

Perbandingan ini menunjukkan bahwa prinsip dialog Rasulullah SAW dapat 
dijadikan dasar normatif dan pedagogis bagi pengembangan pendidikan Islam 
berbasis multikultural. Integrasi nilai dialog profetik dengan teori pendidikan 
multikultural modern berpotensi melahirkan model pendidikan yang inklusif 

namun berlandaskan nilai keimanan, ⁠humanis tanpa kehilangan dimensi spiritual 

dan ⁠relevan dengan realitas sosial masyarakat majemuk (Huda, 2021). 
Implikasi praktis dalam pendidikan dapat mengintegrasikan dialog 

antarbudaya kedalam kurikulum sekolah, seperti program diskusi lintas etnis yang 
mengacu pada QS. Al-Hujurat: 11. Berdasarkan penelitian sebelumnya, dinyatakan 
bahwa pendidikan ala Rasulullah dapat diterapkan melalui pelatihan guru untuk 
mendorong empati dan menghindari fitnah, sehingga mengurangi diskriminasi di 
Indonesia. Dalam konteks global, model ini relevan untuk mengatasi tantangan 
seperti migrasi dan polarisasi online, di mana dialog Rasulullah menawarkan 
alternatif untuk membangun kohesi sosial. Temuan empiris dari literatur 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 683 

menunjukkan bahwa sekolah yang mengadopsi pendekatan ini melaporkan 
peningkatan toleransi, meskipun diperlukan evaluasi berkala untuk memastikan 
efektivitas. Pembahasan ini menegaskan bahwa harmoni antarbudaya bukan 
utopia, melainkan hasil dari pendidikan yang konsisten dan berbasis nilai. 

 
d. Tantangan dan Rekomendasi untuk Pengembangan Lebih Lanjut 

Tantangan utama dalam implementasi paradigma ini adalah kurangnya 
kajian empiris tentang aplikasi di sekolah modern, serta resistensi budaya terhadap 
dialog lintas agama di beberapa konteks. Literatur menunjukkan bahwa polarisasi 
digital sering memperburuk stereotip, sehingga pendidikan ala Rasulullah perlu 
dimodifikasi dengan teknologi tanpa mengorbankan esensi spiritual. Rekomendasi 
meliputi pengembangan kurikulum berbasis QS. Al-Hujurat: 11, seperti modul 
dialog antarbudaya, dan penelitian lanjutan untuk validasi praktis. Selain itu, 
kolaborasi antara pendidik Islam dan ahli pendidikan multikultural diperlukan 
untuk menghasilkan model hybrid yang efektif. Pembahasan ini menyarankan 
bahwa dengan dukungan kebijakan, paradigma ini dapat menjadi solusi untuk 
membentuk generasi yang harmonis di era globalisasi (Nasoha et al., 2024). 

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menegaskan relevansi 
paradigma pendidikan multikultural ala Rasulullah sebagai model alternatif yang 
mendalam dan aplikatif, dengan QS. Al-Hujurat: 11 sebagai inti etis. Temuan ini 
tidak hanya memperkaya literatur pendidikan Islam, tetapi juga memberikan 
panduan praktis untuk harmoni antarbudaya, meskipun diperlukan upaya lebih 
lanjut untuk mengatasi tantangan implementasi. 

 
KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa pendidikan multikultural ala Rasulullah 
SAW merupakan paradigma pendidikan yang relevan dan aplikatif dalam 
membangun harmoni antarbudaya di tengah masyarakat yang plural. Berdasarkan 
kajian pustaka terhadap Al-Qur’an, hadis sahih, dan literatur ilmiah terkait, 
ditemukan bahwa dialog yang berlandaskan empati, saling menghormati, dan 
penghindaran sikap merendahkan pihak lain merupakan prinsip utama dalam praktik 
pendidikan Rasulullah, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat: 11. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa paradigma pendidikan tersebut tidak hanya 
berorientasi pada aspek kognitif, tetapi juga menekankan pembentukan karakter, 
kesadaran sosial, dan tanggung jawab moral peserta didik. Prinsip dialog dalam 
pendidikan ala Rasulullah berfungsi sebagai mekanisme preventif terhadap konflik 
sosial serta sebagai sarana membangun hubungan antarbudaya yang inklusif dan 
berkelanjutan. Dibandingkan dengan teori pendidikan multikultural modern, 
pendekatan ini menawarkan dimensi spiritual yang memperkuat nilai toleransi dan 
persaudaraan, sehingga lebih kontekstual bagi masyarakat Indonesia yang memiliki 
keragaman agama dan budaya. 

Dengan demikian, integrasi nilai-nilai pendidikan multikultural ala Rasulullah 
ke dalam kurikulum dan praktik pembelajaran kontemporer berpotensi memberikan 
kontribusi signifikan bagi penguatan harmoni sosial. Penelitian ini 
merekomendasikan pengembangan model pendidikan multikultural berbasis dialog 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 684 

dan nilai-nilai Islam secara sistematis, serta perlunya penelitian lanjutan berbasis 
empiris untuk menguji efektivitas penerapannya di lingkungan pendidikan formal. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. A. (2011). Pendekatan Multikultural dalam Studi Islam. Al-Jami’ah, 9(2), 
395–420. 

Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S., Chotimah, O., & Merliyana, S. J. (2022). 
Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka. EDUMASPUL: Jurnal Pendidikan, 
6(1), 974–980. 

Al-Bukhari, M. I. (n.d.). Sahih al-Bukhari. Dār al-Fikr. 
Al-Hajaj, I. M. (n.d.). Sahih Muslim (Juz 1). Dār Ihya’ al-Turas al-‘Arabi. 
Baidhawy, Z. (2017). Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam. Jurnal 

Pendidikan Islam, 6(1), 5–20. 
Banks, J. A. (2015). An Introduction to Multicultural Education. 
Freire, P. (2005). Pedagogy of the Oppressed. Continuum. 
Hafsiah Yakin, I. (2023). Penelitian Kualitatif : Metode Penelitian Kualitatif. Jurnal 

EQUILIBRIUM, 5(January), 1–7. 
Hanbal, I. A. (2001). Musnad Ahmad. Mu’assasah al-Risalah. 
Herawati, E., Ningtias, R. K., & Habibie, M. R. (2021). Relevansi Pendidikan 

Multikulturalisme Nabi Muhammad Dalam Konteks Keindonesiaan: Spirit 
Profetik Dalam Mengelola Keragaman di Basis Masyarakat Multikultural. Nur 
El-Islam, 8(2). 

Huda, N. (2021). Integrasi Nilai Multikultural dalam Pendidikan Islam. Jurnal Edukasi 
Islam, 10(1), 55–70. 

Majid, A. (2019). Metode Dialog Nabi dalam Pendidikan Islam. Tarbawi: Jurnal 
Pendidikan Islam, 4(2), 133–145. 

Nasoha, A. M. M., Atqiya, A. N., Saputra, M. Z., Sifa, P. M., & Mawarni, I. D. (2024). 
Kewarganegaraan dan Pengakuan Budaya Lokal: Tantangan Multikultural di 
Era Modern Indonesia. Presidensial: Jurnal Hukum, Administrasi Negara, Dan 
Kebijakan Publik, 3(1), 206–215. 

Quraish Shihab, M. (2002). Tafsir al-Mishbah. 
Shofwan, A. M. (2022). Kajian Konsep Pendidikan Multikultural Dalam Islam. Jurnal 

Keislaman Dan Ilmu Pendidikan, 4(1), 21–36. 
 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

