// PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 677-684

LA p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

>

Paradigma Pendidikan Multikultural Ala Rasulullah: Membangun
Harmoni Antar Budaya Melalui Dialog Berdasarkan
QS. Al-Hujurat: 11

Muhammad Rafi’, Indah Pratiwi?, Izzatussyakira3, Sandi Swasta Agung?,
Ali Imran Sinaga5

12345Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: muhammad?331254307@uinsu.ac.id!, indah331254010@uinsu.ac.id?,
izzatussvakira331254011@uinsu.ac.id3, sandi331254022@uinsu.ac.id4,
aliimransinaga@uinsu.ac.id>

ABSTRAK

Pendidikan multikultural menjadi kebutuhan penting dalam masyarakat global yang
majemuk. Namun, pendidikan modern masih sering bersifat homogen dan kurang
menekankan dialog sebagai sarana membangun harmoni antarbudaya. Penelitian ini
bertujuan mengkaji paradigma pendidikan multikultural ala Rasulullah SAW yang berbasis
dialog harmonis dengan landasan QS. Al-Hujurat: 11. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif melalui studi pustaka dengan menganalisis sumber primer berupa Al-
Qur’an dan hadis sahih, serta sumber sekunder dari literatur ilmiah terkait. Analisis data
dilakukan secara tematik untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip dialog dalam praktik
pendidikan Rasulullah dan relevansinya dengan pendidikan multikultural kontemporer.
Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan ala Rasulullah menekankan nilai empati, saling
menghormati, dan penghindaran ejekan sebagai dasar harmoni sosial. Paradigma ini
melengkapi pendekatan pendidikan modern dengan dimensi spiritual yang relevan bagi
masyarakat Indonesia yang plural.

Kata Kunci: Pendidikan Multikultural, Dialog Antarbudaya, Rasulullah SAW, QS. Hujurat: 11

ABSTRACT

Multicultural education is essential in plural and diverse societies, yet modern educational practices
often lack dialogical approaches to fostering intercultural harmony. This study examines the
multicultural education paradigm exemplified by the Prophet Muhammad (peace be upon him),
emphasizing harmonious dialogue based on Qur’anic verse QS. Al-Hujurat: 11. Using a qualitative
library research approach, this study analyzes primary sources such as the Qur’an and authentic hadith,
as well as relevant scholarly literature. Thematic analysis was employed to identify dialogical principles
in the Prophet’s educational practices and their relevance to contemporary multicultural education. The
findings indicate that this paradigm emphasizes empathy, mutual respect, and the avoidance of ridicule
as foundations for social harmony. This model offers a spiritual dimension that complements modern
multicultural education, particularly in plural societies such as Indonesia.

Keywords: Multicultural Education, Intercultural Dialogue, Prophet Muhammad, QS. Al-Hujurat:
11.

PENDAHULUAN

677 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:muhammad331254307@uinsu.ac.id1
mailto:indah331254010@uinsu.ac.id2
mailto:izzatussyakira331254011@uinsu.ac.id
mailto:3
mailto:%20sandi331254022@uinsu.ac.id4
mailto:aliimransinaga@uinsu.ac.id5

// PEMA
Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684

WA p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

Dalam era globalisasi yang semakin kompleks, pendidikan multikultural telah
menjadi salah satu pilar penting untuk membangun masyarakat yang harmonis dan
inklusif. Konsep ini tidak hanya melibatkan pengakuan terhadap keragaman budaya,
etnis, dan agama, tetapi juga mendorong dialog sebagai alat utama untuk mengatasi
konflik dan mempromosikan pemahaman bersama. Namun, tantangan utama terletak
pada implementasi pendidikan yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai universal
tanpa mengabaikan identitas lokal. Di tengah dinamika ini, pendidikan ala Rasulullah
SAW menawarkan paradigma yang relevan, di mana dialog dan harmoni
antarbudaya menjadi fondasi utama pembelajaran. Paradigma ini, yang terinspirasi
dari praktik Rasulullah dalam membangun masyarakat Madinah yang plural, dapat
menjadi model alternatif untuk pendidikan modern yang sering kali terjebak dalam
pendekatan monolitik. Melalui kajian ini, kita dapat melihat bagaimana nilai-nilai
tersebut masih relevan untuk mengatasi isu-isu kontemporer seperti polarisasi sosial
dan diskriminasi budaya (Herawati et al., 2021).

Salah satu ayat Quran yang menjadi landasan kuat untuk tema ini adalah QS.
Al-Hujurat: 11. Ayat ini secara eksplisit mendorong dialog yang saling menghormati
dan menghindari fitnah, yang selaras dengan hadis Rasulullah tentang menghindari
ejekan antar kelompok, seperti yang diriwayatkan dalam Sahih Bukhari. Dalam
konteks pendidikan, ayat ini menginspirasi model pembelajaran yang menekankan
empati dan komunikasi lintas budaya, bukan sekadar transfer pengetahuan. Hal ini
menjadi penting di Indonesia, sebagai negara dengan keragaman etnis dan agama
yang tinggi, di mana pendidikan sering kali gagal membangun harmoni karena
kurangnya pendekatan dialogis.

Masalah utama yang diangkat dalam kajian ini adalah bagaimana pendidikan
multikultural ala Rasulullah dapat diterapkan untuk membangun harmoni
antarbudaya di era modern, terutama melalui dialog sebagai mekanisme utama
(Shofwan, 2022). Banyak studi menunjukkan bahwa pendidikan saat ini masih
didominasi oleh kurikulum yang homogen, sehingga gagal mengakomodasi
keragaman siswa. Di sisi lain, praktik Rasulullah dalam membentuk Piagam Madinah
yang mengakui pluralitas suku dan agama menawarkan pelajaran berharga tentang
bagaimana dialog dapat menjadi alat untuk resolusi konflik. Kajian ini bertujuan
untuk menganalisis bagaimana paradigma ini dapat diintegrasikan ke dalam sistem
pendidikan kontemporer, dengan fokus pada QS. Al-Hujurat: 11 sebagai pijakan etis.
Melalui pendekatan ini, penelitian ini berupaya mengisi celah dalam literatur yang
sering kali mengabaikan dimensi spiritual dalam pendidikan multikultural.

Tujuan utama dari studi pustaka ini adalah untuk mengkaji dan
mengintegrasikan konsep pendidikan multikultural ala Rasulullah dengan ayat
Quran terkait, guna menghasilkan model pembelajaran yang efektif untuk harmoni
antarbudaya. Secara spesifik, penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi prinsip-
prinsip dialog dalam hadis Rasulullah, menganalisis relevansinya dengan QS. Al-
Hujurat: 11, dan mengusulkan aplikasi praktis dalam konteks pendidikan Indonesia.
Manfaat dari kajian ini meliputi kontribusi teoritis untuk pengembangan kurikulum
pendidikan Islam, serta praktis bagi pendidik dan pembuat kebijakan untuk
mendorong toleransi di sekolah. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat
menjadi referensi bagi upaya membangun masyarakat yang lebih inklusif dan damai.

678 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684

WA p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

Struktur penelitian ini terdiri dari beberapa bab utama: pendahuluan, tinjauan
pustaka tentang pendidikan multikultural dan praktik Rasulullah, analisis ayat Quran
dan hadis terkait, pembahasan aplikasi dalam konteks modern, serta kesimpulan dan
rekomendasi. Pendahuluan ini bertujuan untuk memberikan gambaran awal tentang
pentingnya tema, sementara bab-bab selanjutnya akan menggali lebih dalam. Dengan
struktur yang sistematis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan baru
bagi para peneliti dan praktisi pendidikan.

Secara keseluruhan, kajian ini menegaskan bahwa pendidikan multikultural ala
Rasulullah, yang didasarkan pada dialog harmonis sebagaimana dalam QS. Al-
Hujurat: 11, bukan hanya relevan tetapi juga mendesak di tengah tantangan global
saat ini. Melalui pendekatan ini, kita dapat belajar dari sejarah untuk membentuk
masa depan yang lebih baik, di mana keragaman bukanlah sumber konflik, melainkan
kekuatan untuk kemajuan bersama.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi pustaka kualitatif untuk
menganalisis konsep pendidikan multikultural ala Rasulullah dalam konteks harmoni
antarbudaya melalui dialog, dengan landasan QS. Al-Hujurat: 11. Data primer
diperoleh dari sumber autentik seperti hadis sahih dalam Sahih Bukhari dan ayat
Quran, sementara data sekunder dikumpulkan melalui tinjauan pustaka dari database
seperti Google Scholar, SINTA, dan JSTOR, dengan fokus pada jurnal, buku, dan
artikel terindeks yang relevan tentang pendidikan multikultural dan Islam (Adlini et
al., 2022). Teknik pengumpulan data melibatkan pencarian sistematis menggunakan
kata kunci seperti “pendidikan multikultural Islam”, “dialog antarbudaya
Rasulullah”, dan “QS. Al-Hujurat: 11”. Sehingga hasil yang diperoleh sintesis antara
sumber primer dengan literatur sekunder pendidikan multikultural yang teoritis dan
praktis. Analisis dilakukan secara tematik melalui coding dan sintesis naratif,
membandingkan praktik Rasulullah dengan teori pendidikan modern untuk
mengidentifikasi pola dan implikasi praktis, sambil memastikan objektivitas melalui
triangulasi sumber dan diskusi peer review (Hafsiah Yakin, 2023). Struktur
pembahasan dibagi menjadi beberapa sub-bab untuk memudahkan pemahaman.
Pendekatan ini digunakan untuk memberikan wawasan komprehensif tentang
relevansi paradigma ini dalam pendidikan kontemporer, meminimalisir bias
interpretasi, menghasilkan temuan yang komprehensif dan sesuai dengan standar
metodologi studi pustaka dalam penelitian pendidikan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pendidikan multikultural modern lahir sebagai respons terhadap realitas
masyarakat yang majemuk, baik dari segi etnis, budaya, bahasa, maupun agama.
Secara konseptual, pendidikan multikultural menekankan nilai pengakuan terhadap
perbedaan (recognition), kesetaraan (equality), keadilan sosial (social justice), dan
dialog inklusif sebagai sarana membangun harmoni dalam keberagaman (Baidhawy,
2017). James A. Banks (2015), salah satu tokoh utama pendidikan multikultural,
menegaskan bahwa dialog dalam pendidikan multikultural harus mendorong sikap
saling menghargai, empati, dan penolakan terhadap stereotip serta diskriminasi.

679 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684

WA p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

Dengan demikian, dialog bukan sekadar pertukaran informasi, melainkan instrumen

pembentukan sikap dan nilai kemanusiaan.

B Bl 5 Bl e 288 01 L e 1l Y3 s e S O L 8 5 158 55 ¥ 0 it

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum mengolok-olok kaum yang
lain (karena) boleh jadi mereka (yang diolok-olokkan itu) lebih baik daripada mereka
(yang mengolok-olok) dan jangan pula perempuan-perempuan (mengolok-olok)
perempuan lain (karena) boleh jadi perempuan (yang diolok-olok itu) lebih baik
daripada perempuan (yang mengolok-olok). Janganlah kamu saling mencela dan
saling memanggil dengan julukan yang buruk. Seburuk-buruk panggilan adalah
(panggilan) fasik setelah beriman. Siapa yang tidak bertobat, mereka itulah orang-
orang dzalim”.

QS. Al-Hujurat ayat 11 secara tegas melarang bentuk-bentuk komunikasi
destruktif seperti mengejek, merendahkan, memberi julukan buruk, dan prasangka
negatif antar sesama mukmin. Ayat ini menegaskan bahwa perilaku tersebut
bertentangan dengan nilai keimanan dan merusak tatanan sosial umat Islam (Quraish
Shihab, 2002). Larangan mengejek dan mencela dalam ayat ini menunjukkan
pentingnya menjaga etika dialog agar tidak melukai kehormatan orang lain. Bahkan,
Al-Qur’an menegaskan bahwa pihak yang diejek bisa jadi lebih baik di sisi Allah
daripada yang mengejek.

a. Prinsip Dialog dalam Hadis Rasulullah dan Kaitannya dengan QS. Al-Hujurat:
11

Dialog merupakan salah satu metode utama Rasulullah SAW dalam
menyampaikan ajaran Islam. Hadis-hadis Nabi menunjukkan bahwa dialog tidak
hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga sebagai metode pendidikan
(tarbiyah), pembinaan akhlak, dan penyelesaian konflik sosial. Hasil analisis
menunjukkan bahwa prinsip dialog dalam pendidikan ala Rasulullah sangat
menonjol sebagai mekanisme utama untuk membangun harmoni antarbudaya.
Dalam hadist Shahih Rasulullah bersabda:

Gga s Vg IS Y s v e s 2B o e Jo b J55 061 06 s L B3R f e

oses g 43 s el Lo Leddl A8 leddi ds T 52 OF 530 o o koo 236 0,30 ) 5t

Artinya: “Dari Abu Hurairah r.a. ia berkata, Rasulullah SAW bersabda: Seorang muslim

itu adalah saudara bagi muslim yang lain, maka ia tidak boleh mendzaliminya,

menelantarkannya dan menghinakannya. Takwa disini beliau memberi isyarat ke

dadanya tiga kali. Cukuplah keburukan bagi seseorang jika ia menghina

saudaranya yang muslim. Setiap orang muslim haram darahnya, hartanya dan
kehormatannya atas muslim lainnya.” (HR. Muslim)

Berdasarkan hadits tersebut, Rasulullah menekankan umat muslim untuk
menghindari sikap yang mengejek dan memfitnah seseorang sebagai dasar dialog
untuk saling menghormati. Jika dikelompokkan, maka prinsip-prinsip dialog
dalam hadits ini antara lain:

1. Menghormati Lawan Bicara.

680 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684

WA p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

Rasulullah SAW selalu memperlakukan lawan dialog dengan penuh
penghormatan, tanpa merendahkan atau mencela. Hal ini terlihat dalam dialog
Nabi dengan seorang pemuda yang meminta izin berzina. Nabi tidak langsung
memarahinya, tetapi mengajaknya berdialog secara rasional dan empatik hingga
pemuda tersebut menyadari kesalahannya (Al-Bukhari, n.d.). Prinsip ini
menunjukkan bahwa dialog harus dibangun di atas penghargaan terhadap
martabat manusia.

2. Menghindari Kekerasan Verbal

Dalam banyak hadis, Rasulullah SAW melarang penggunaan kata-kata
kasar, hinaan, dan celaan. Beliau bersabda bahwa seorang Muslim sejati adalah
orang yang kaum Muslimin selamat dari lisan dan tangannya (Al-Hajaj, n.d.). Ini
menegaskan bahwa dialog harus bebas dari kekerasan verbal yang dapat
melukai perasaan dan merusak hubungan sosial.

3. Mengutamakan Hikmah dan Kelembutan

Rasulullah SAW dikenal menggunakan bahasa yang lembut dan penuh
hikmah. Bahkan dalam kondisi konflik atau kesalahan, Nabi tetap
mengedepankan kelembutan sebagai pendekatan dialogis (Hanbal, 2001). Hal ini
menjadikan dialog sebagai sarana efektif dalam membangun pemahaman dan
perubahan sikap.

Prinsip-prinsip di atas selaras dengan QS. Al-Hujurat: 11, yang secara eksplisit
menerangkan terkait larangan mengolok-olok antar kelompok dan mengharuskan
untuk memanggil dengan panggilan yang baik. Keduanya sama-sama menekankan
pada etika berkomunikasi dengan akhlak yang baik guna menjaga kehormatan
setiap individu. Selain itu, ayat dan hadits tersebut menolak perpecahan umat dan
mencegah konflik demi membangun masyarakat yang harmonis. QS. Al-Hujurat:
11 dan hadits di atas menjadi rujukan dan landasan etis bagi pendidikan
multikultural. Sejarah menunjukkan bahwa dialog ala Rasulullah bukan hanya
sekadar komunikasi, namun juga memiliki proses dalam pembentukan empati dan
resolusi konflik, seperti yang terlihat dalam praktiknya membangun masyarakat
Madinah yang plural melalui Piagam Madinah (Herawati et al., 2021).

b. Perbandingan nilai-nilai QS. Al-Hujurat dan Hadits dengan Teori Pendidikan
Multikultural Modern
Paradigma yang dibawa Rasulullah menawarkan dimensi spiritual yang
kurang dalam teori pendidikan multikultural Barat, seperti model Banks atau
Sleeter, yang lebih fokus pada keragaman tanpa akar nilai iman. QS. Al-Hujurat: 11
memberikan landasan moral yang kuat, di mana dialog bukan hanya strategi
pedagogis, tetapi kewajiban agama, sehingga lebih holistik dalam membangun
harmoni jangka panjang. Hadis Rasulullah tentang persaudaraan universal “Orang
mukmin itu seperti satu tubuh” menunjukkan integrasi aspek sosial dan spiritual,
berbeda dari teori modern yang sering mengabaikan dimensi ini. Jika dibandingkan
dengan teori pendidikan multikultural modern, prinsip dialog dalam hadis
Rasulullah SAW menunjukkan keselarasan yang signifikan. Rasulullah SAW telah
mempraktikkan dialog lintas latar belakang sosial, budaya, bahkan agama, jauh
sebelum konsep multikulturalisme berkembang dalam wacana akademik modern.

681 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684

WA p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

Berdasar pada QS. Al-Hujurat: 11 dan hadits di atas, prinsip-prinsip yang dilakukan
Rasulullah menjunjung tinggi rasa hormat terhadap martabat manusia, pengakuan
terhadap keberagaman, kesetaraan, penolakan terhadap ujaran kebencian serta
berdialog sebagai sarana resolusi konflik. Perbedaan mendasar model dialog
Rasulullah dengan pendidikan multikultural modern terletak pada landasan
epistimologisnya. Pendidikan multikultural modern berakar pada filsafat
humanisme dan demokrasi sekuler, sedangkan prinsip dialog dalam hadis
bersumber dari wahyu dan berorientasi pada pembentukan akhlak serta tanggung
jawab spiritual kepada Allah SWT (Abdullah, 2011). Meskipun demikian,
perbedaan ini tidak bersifat kontradiktif, melainkan komplementer, karena nilai-
nilai universal kemanusiaan dalam pendidikan multikultural telah lama
dipraktikkan dalam tradisi Islam.

Rasulullah SAW mengakui perbedaan latar belakang sahabat, baik dari sisi
sosial, intelektual, maupun budaya. Pendekatan dialog Nabi tidak bersifat
homogenisasi, melainkan adaptif sesuai kondisi lawan bicara (Majid, 2019). Prinsip
ini sejalan dengan pendidikan multikultural yang menolak penyeragaman identitas
dan menghargai keunikan setiap individu. Dialog Rasulullah SAW berlangsung
tanpa hierarki yang menindas. Nabi menempatkan lawan dialog sebagai subjek
yang dihargai, bukan objek yang dipaksa menerima kebenaran. Kemudian tujuan
berdialog Nabi bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi transformasi moral dan
spiritual. Pendidikan multikultural modern pun menempatkan dialog sebagai
sarana membangun kesadaran kritis (critical consciousness) terhadap nilai keadilan
dan kemanusiaan (Freire, 2005).

Maka dapat dimaknai bahwa model dialog Rasulullah lebih efektif dan dapat
digunakan untuk membangun keharmonisan antar budaya ditengah masyarakat
yang multikultural. di mana teori Barat sering kali tidak mampu mengatasi
polarisasi agama dan etnis. Pada zaman modern yang serba digital ini, teknologi
digital dapat dimanfaatkan untuk melakukan dialog dan diperlukan adaptasi dan
pemegangan nilai-nilai keislaman yang baik agar tidak mengurangi nilai spiritual.

c. Implikasi Praktis dalam Pendidikan Kontemporer

Perbandingan ini menunjukkan bahwa prinsip dialog Rasulullah SAW dapat
dijadikan dasar normatif dan pedagogis bagi pengembangan pendidikan Islam
berbasis multikultural. Integrasi nilai dialog profetik dengan teori pendidikan
multikultural modern berpotensi melahirkan model pendidikan yang inklusif
namun berlandaskan nilai keimanan, humanis tanpa kehilangan dimensi spiritual
dan relevan dengan realitas sosial masyarakat majemuk (Huda, 2021).

Implikasi praktis dalam pendidikan dapat mengintegrasikan dialog
antarbudaya kedalam kurikulum sekolah, seperti program diskusi lintas etnis yang
mengacu pada QS. Al-Hujurat: 11. Berdasarkan penelitian sebelumnya, dinyatakan
bahwa pendidikan ala Rasulullah dapat diterapkan melalui pelatihan guru untuk
mendorong empati dan menghindari fitnah, sehingga mengurangi diskriminasi di
Indonesia. Dalam konteks global, model ini relevan untuk mengatasi tantangan
seperti migrasi dan polarisasi online, di mana dialog Rasulullah menawarkan
alternatif untuk membangun kohesi sosial. Temuan empiris dari literatur

682 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684

WA p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

menunjukkan bahwa sekolah yang mengadopsi pendekatan ini melaporkan
peningkatan toleransi, meskipun diperlukan evaluasi berkala untuk memastikan
efektivitas. Pembahasan ini menegaskan bahwa harmoni antarbudaya bukan
utopia, melainkan hasil dari pendidikan yang konsisten dan berbasis nilai.

d. Tantangan dan Rekomendasi untuk Pengembangan Lebih Lanjut

Tantangan utama dalam implementasi paradigma ini adalah kurangnya
kajian empiris tentang aplikasi di sekolah modern, serta resistensi budaya terhadap
dialog lintas agama di beberapa konteks. Literatur menunjukkan bahwa polarisasi
digital sering memperburuk stereotip, sehingga pendidikan ala Rasulullah perlu
dimodifikasi dengan teknologi tanpa mengorbankan esensi spiritual. Rekomendasi
meliputi pengembangan kurikulum berbasis QS. Al-Hujurat: 11, seperti modul
dialog antarbudaya, dan penelitian lanjutan untuk validasi praktis. Selain itu,
kolaborasi antara pendidik Islam dan ahli pendidikan multikultural diperlukan
untuk menghasilkan model hybrid yang efektif. Pembahasan ini menyarankan
bahwa dengan dukungan kebijakan, paradigma ini dapat menjadi solusi untuk
membentuk generasi yang harmonis di era globalisasi (Nasoha et al., 2024).

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menegaskan relevansi
paradigma pendidikan multikultural ala Rasulullah sebagai model alternatif yang
mendalam dan aplikatif, dengan QS. Al-Hujurat: 11 sebagai inti etis. Temuan ini
tidak hanya memperkaya literatur pendidikan Islam, tetapi juga memberikan
panduan praktis untuk harmoni antarbudaya, meskipun diperlukan upaya lebih
lanjut untuk mengatasi tantangan implementasi.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa pendidikan multikultural ala Rasulullah
SAW merupakan paradigma pendidikan yang relevan dan aplikatif dalam
membangun harmoni antarbudaya di tengah masyarakat yang plural. Berdasarkan
kajian pustaka terhadap Al-Qur'an, hadis sahih, dan literatur ilmiah terkait,
ditemukan bahwa dialog yang berlandaskan empati, saling menghormati, dan
penghindaran sikap merendahkan pihak lain merupakan prinsip utama dalam praktik
pendidikan Rasulullah, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat: 11.

Hasil analisis menunjukkan bahwa paradigma pendidikan tersebut tidak hanya
berorientasi pada aspek kognitif, tetapi juga menekankan pembentukan karakter,
kesadaran sosial, dan tanggung jawab moral peserta didik. Prinsip dialog dalam
pendidikan ala Rasulullah berfungsi sebagai mekanisme preventif terhadap konflik
sosial serta sebagai sarana membangun hubungan antarbudaya yang inklusif dan
berkelanjutan. Dibandingkan dengan teori pendidikan multikultural modern,
pendekatan ini menawarkan dimensi spiritual yang memperkuat nilai toleransi dan
persaudaraan, sehingga lebih kontekstual bagi masyarakat Indonesia yang memiliki
keragaman agama dan budaya.

Dengan demikian, integrasi nilai-nilai pendidikan multikultural ala Rasulullah
ke dalam kurikulum dan praktik pembelajaran kontemporer berpotensi memberikan
kontribusi  signifikan bagi penguatan harmoni sosial. Penelitian ini
merekomendasikan pengembangan model pendidikan multikultural berbasis dialog

683 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 3 2025 pp. 677-684

WA p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

dan nilai-nilai Islam secara sistematis, serta perlunya penelitian lanjutan berbasis
empiris untuk menguji efektivitas penerapannya di lingkungan pendidikan formal.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A. (2011). Pendekatan Multikultural dalam Studi Islam. Al-Jami’ah, 9(2),
395-420.

Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S., Chotimah, O., & Merliyana, S. J. (2022).
Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka. EDUMASPUL: Jurnal Pendidikan,
6(1), 974-980.

Al-Bukhari, M. I. (n.d.). Sahih al-Bukhari. Dar al-Fikr.

Al-Hajaj, I. M. (n.d.). Sahih Muslim (Juz 1). Dar lIhya” al-Turas al-'Arabi.

Baidhawy, Z. (2017). Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 6(1), 5-20.

Banks, J. A. (2015). An Introduction to Multicultural Education.

Freire, P. (2005). Pedagogy of the Oppressed. Continuum.

Hafsiah Yakin, I. (2023). Penelitian Kualitatif : Metode Penelitian Kualitatif. Jurnal
EQUILIBRIUM, 5(January), 1-7.

Hanbal, I. A. (2001). Musnad Ahmad. Mu’assasah al-Risalah.

Herawati, E., Ningtias, R. K., & Habibie, M. R. (2021). Relevansi Pendidikan
Multikulturalisme Nabi Muhammad Dalam Konteks Keindonesiaan: Spirit
Profetik Dalam Mengelola Keragaman di Basis Masyarakat Multikultural. Nur
El-Islam, 8(2).

Huda, N. (2021). Integrasi Nilai Multikultural dalam Pendidikan Islam. Jurnal Edukasi
Islam, 10(1), 55-70.

Majid, A. (2019). Metode Dialog Nabi dalam Pendidikan Islam. Tarbawi: Jurnal
Pendidikan Islam, 4(2), 133-145.

Nasoha, A. M. M., Atqiya, A. N., Saputra, M. Z,, Sifa, P. M., & Mawarni, 1. D. (2024).
Kewarganegaraan dan Pengakuan Budaya Lokal: Tantangan Multikultural di
Era Modern Indonesia. Presidensial: Jurnal Hukum, Administrasi Negara, Dan
Kebijakan Publik, 3(1), 206-215.

Quraish Shihab, M. (2002). Tafsir al-Mishbah.

Shofwan, A. M. (2022). Kajian Konsep Pendidikan Multikultural Dalam Islam. Jurnal
Keislaman Dan Ilmu Pendidikan, 4(1), 21-36.

684 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

