
PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 935 

Tari Kele Ciamis: Menari Bersama Nilai, Mendidik Generasi Lewat 
Kearifan Lokal 

 
Farhan Maulana Dharsono1, Ristiana2, Depi Setialesmana3 

 
1Pendidikan, Program Pascasarjana, Universitas Siliwangi, Tasikmalaya, Indonesia. 

2SD Negeri 2 Jelat, Ciamis, Indonesia.  
3Pendidikan Matematika, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan,  

Universitas Siliwangi, Tasikmalaya, Indonesia. 

 
Email: farhan.maulana11667@guru.smp.belajar.id1, ristiana.451@guru.sd.belajar.id2, 

depisetialesmana@unsil.ac.id3 

 
Corresponding Author: Farhan Maulana Dharsono 

 
ABSTRAK 

Arus globalisasi telah memicu kekhawatiran akan terjadinya "amnesia budaya" di kalangan Generasi 
Z, yang berpotensi memudarkan identitas kolektif bangsa. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap 
struktur nilai filosofis dalam Tari Kele di Kabupaten Ciamis dan bagaimana nilai-nilai tersebut 
diinternalisasikan sebagai model pendidikan karakter bagi generasi muda. Metode penelitian yang 
digunakan adalah kualitatif dengan desain etnografi. Pengumpulan data dilakukan melalui observasi 
partisipatif dan wawancara mendalam dengan Ibu Rachmajati Nilakoesoemah (Neng Peking) selaku 
pencipta tarian di Studio Titik Dua, Ciamis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Tari Kele berfungsi 
sebagai "laboratorium moral" yang menyosialisasikan etika hidup manusia Sunda terhadap lingkungan 
dan sesama. Simbolisme air dalam properti kele melambangkan kejernihan pikiran dan tanggung jawab, 
sementara penggunaan flora sakral seperti daun Hanjuang dan Waregu merepresentasikan 
perlindungan serta resiliensi budaya. Melalui struktur gerak yang kronologis dan pola latihan berbasis 
kekeluargaan, nilai-nilai Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh dapat diinternalisasikan secara organik, yang 
terbukti meningkatkan kedisiplinan dan ketenangan batin para penari remaja. Penelitian ini 
menyimpulkan bahwa Tari Kele bukan sekadar warisan masa lalu, melainkan media dinamis yang 
mampu beradaptasi dengan teknologi digital untuk memperkuat jati diri bangsa. Rekomendasi 
penelitian ini adalah integrasi model pembelajaran Tari Kele ke dalam kurikulum muatan lokal guna 
memberikan pengalaman afektif yang autentik bagi peserta didik.  
Kata Kunci: Tari Kele, Etnografi, Pendidikan Karakter, Kearifan Lokal, Ciamis. 

ABSTRACT 
Globalization has triggered concerns over "cultural amnesia" among Generation Z, potentially eroding national 

collective identity. This research aims to reveal the philosophical value structures within Tari Kele in Ciamis 

Regency and how these values are internalized as a character education model for the younger generation. The 

research method employed is qualitative with an ethnographic design. Data were collected through participatory 

observation and in-depth interviews with Ibu Rachmajati Nilakoesoemah (Neng Peking), the creator of the dance, 

at Studio Titik Dua, Ciamis. The results indicate that Tari Kele functions as a "moral laboratory" socializing 

Sundanese ethical living towards the environment and others. The symbolism of water within the kele property 

represents clarity of thought and responsibility, while the use of sacred flora such as Hanjuang and Waregu leaves 

represents protection and cultural resilience. Through chronological movement structures and family-based 

training patterns, the values of Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh are organically internalized, proven to enhance 

discipline and inner peace among teenage dancers. This study concludes that Tari Kele is not merely a legacy of 

the past but a dynamic medium capable of adapting to digital technology to strengthen national identity. This 

research recommends integrating the Tari Kele learning model into local content curricula to provide authentic 

affective experiences for students. 

Keywords: Tari Kele, Ethnography, Character Education, Local Wisdom, Ciamis. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:1
about:blank
mailto:depisetialesmana@unsil.ac.id3


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 936 

PENDAHULUAN 
Di tengah gempuran arus globalisasi yang bergerak begitu cepat, masyarakat 

kontemporer dihadapkan pada tantangan besar berupa standarisasi budaya global yang 
cenderung mendisrupsi nilai-nilai lokal. Generasi muda, khususnya Generasi Z, kini lebih 
akrab dengan simbol-simbol budaya populer luar negeri dibandingkan dengan warisan 
leluhur yang tumbuh di tanah kelahiran mereka sendiri. Fenomena ini memicu kekhawatiran 
akan terjadinya "amnesia budaya," di mana identitas kolektif suatu bangsa perlahan memudar 
karena tidak lagi dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari (Mulyana et al., 2023). 

Kabupaten Ciamis, yang secara historis merupakan pusat kerajaan Galuh, memegang 
peranan vital sebagai penjaga marwah kebudayaan Sunda yang sarat akan nilai-nilai filosofis. 
Di daerah ini, seni bukan hanya dianggap sebagai hiburan semata, melainkan juga sebagai 
instrumen pendidikan moral yang telah diwariskan secara turun-temurun melalui berbagai 
medium ekspresi. Salah satu warisan budaya yang paling mencolok dan memiliki kedalaman 
makna namun jarang dibahas secara teoretis dalam diskursus akademik modern adalah Tari 
Kele (Sumatmono & Sudrajat, 2022). 

Tari Kele merupakan sebuah bentuk seni pertunjukan yang menjadikan kele wadah 
air tradisional yang terbuat dari bambu sebagai properti sentralnya. Secara visual, tarian ini 
menggambarkan aktivitas masyarakat agraris Ciamis yang dinamis, harmonis, dan penuh 
syukur dalam mengelola sumber daya alam. Namun, jika ditelaah lebih dalam, setiap ayunan 
langkah dan posisi kele dalam tarian ini bukan sekadar urusan estetika panggung, melainkan 
representasi simbolik dari etika hidup manusia Sunda terhadap lingkungan dan sesamanya 
(Kusumah, 2021). 

Urgensi penelitian ini berangkat dari kebutuhan mendesak akan model pendidikan 
karakter yang autentik dan berbasis pada akar budaya lokal. Dalam sistem pendidikan 
modern yang seringkali terjebak pada capaian kognitif semata, nilai-nilai afektif seperti 
empati, disiplin diri, dan rasa hormat pada alam cenderung terabaikan. Tari Kele menawarkan 
sebuah "kurikulum tersembunyi" di mana tubuh menjadi medium untuk meresapi nilai-nilai 
tersebut, mengubah abstraknya kearifan lokal menjadi gerak yang konkret (Gunawan & 
Herlina, 2021). 

Rasionalisasi pemilihan Tari Kele sebagai objek kajian terletak pada keunikan properti 
kele itu sendiri sebagai simbol sumber kehidupan. Air yang berada di dalam bambu tersebut 
melambangkan kejernihan pikiran dan kesucian hati yang harus dijaga oleh setiap individu 
agar tidak "tumpah" atau terkotori oleh pengaruh negatif. Menari dengan membawa wadah 
air menuntut konsentrasi tingkat tinggi dan keseimbangan batin, yang secara metaforis 
melatih para penari untuk tetap tenang dan fokus di tengah hiruk-pikuk perubahan zaman 
(Heryana, 2020). 

Penelitian-penelitian sebelumnya mengenai seni tradisional di Ciamis umumnya 
masih terjebak pada pendekatan deskriptif-historis yang hanya mencatat asal-usul dan ragam 
gerak secara formal. Terdapat celah literatur yang signifikan dalam menganalisis fungsi 
pedagogis seni tari tersebut melalui interaksi sosial yang nyata di lapangan. Kebaharuan 
(novelty) penelitian ini terletak pada penggunaan metode etnografi yang membedah 
bagaimana Tari Kele berfungsi sebagai ruang transmisi nilai antara maestro dan generasi 
muda secara partisipatif (Pratama, 2024). 

Tujuan utama dari tulisan ini adalah untuk mengungkap struktur nilai yang 
tersembunyi di balik estetika Tari Kele dan bagaimana nilai-nilai tersebut diinternalisasikan 
ke dalam karakter generasi penerus di Ciamis. Melalui analisis mendalam, penelitian ini 
berupaya memosisikan kembali seni tradisi sebagai subjek yang relevan dalam wacana 
pendidikan karakter modern. Lebih jauh lagi, penelitian ini ingin menunjukkan bahwa 
kearifan lokal bukanlah fosil masa lalu, melainkan energi kreatif yang dapat menjawab 
tantangan moral (Rohman & Septiadi, 2022). 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 937 

Secara metodologis, penelitian ini bersandar pada teori etnografi kontemporer yang 
menekankan pada pemahaman sudut pandang emic atau perspektif pelaku budaya. Etnografi 
tidak hanya melihat fenomena dari luar, tetapi menuntut peneliti untuk terlibat langsung 
dalam realitas sosial masyarakat Ciamis, khususnya di lingkungan sanggar tari. Dengan 
mendalami keseharian para penari, peneliti dapat menangkap makna-makna tersirat yang 
menjadi fondasi utama dari eksistensi Tari Kele itu sendiri (Setiawan, 2020). 

Data dalam penelitian ini dikumpulkan melalui teknik observasi partisipatif dan 
wawancara mendalam selama proses latihan di pusat-pusat kebudayaan Ciamis. Peneliti 
tidak hanya hadir sebagai penonton, tetapi juga berinteraksi intensif dengan para seniman 
senior dan remaja yang sedang mempelajari tari ini. Melalui catatan lapangan yang mendetail, 
setiap ekspresi, keluhan, dan kebanggaan yang dirasakan oleh para subjek penelitian dicatat 
untuk kemudian dianalisis sebagai bagian dari konstruksi nilai (Moleong, 2021). 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa struktur gerak dalam Tari Kele 
merepresentasikan siklus kehidupan manusia agraris yang sangat menghargai bumi. Gerakan 
seperti ngunduh (memanen) atau nyicikeun (menuangkan air) mengandung pesan tentang 
tanggung jawab dalam mengambil dan memberi kembali kepada alam. Bagi para penari 
muda, mengulangi gerakan-gerakan ini secara konsisten membangun memori otot yang 
selaras dengan nilai-nilai ketekunan yang menjadi fondasi karakter mereka (Mustopa, 2021). 

Bambu atau kele yang digunakan dalam tarian ini juga menyimpan filosofi tentang 
fleksibilitas namun tetap kuat, sebuah karakteristik yang diharapkan dimiliki oleh generasi 
muda. Bambu yang elastis melambangkan kemampuan untuk beradaptasi dengan perubahan 
zaman, sementara akarnya yang kuat mencerminkan keteguhan prinsip hidup. Peneliti 
menemukan bahwa melalui interaksi dengan properti ini, para penari belajar untuk 
menghargai material alam dan memahami pesan moral di dalamnya (Kusumah, 2021). 

Dalam perspektif etnografi, proses belajar di sanggar adalah bentuk pendidikan 
informal yang sangat efektif karena didasarkan pada hubungan emosional antara guru dan 
murid. Maestro tari di Ciamis tidak hanya mengajarkan teknik gerak, tetapi juga memberikan 
wejangan moral tentang etika perilaku atau unggah-ungguh. Transmisi nilai ini terjadi secara 
organik melalui keteladanan, di mana kedisiplinan guru menjadi cermin bagi murid untuk 
meniru sikap tanggung jawab (Setiawan, 2020). 

Meskipun menghadapi tantangan dari budaya digital, para penari muda di Ciamis 
menunjukkan bahwa mereka mampu menemukan titik temu antara hobi modern dan 
pelestarian tradisi. Bagi mereka, menarikan Tari Kele adalah bentuk ekspresi identitas yang 
unik di tengah keseragaman budaya populer. Peneliti mencatat adanya rasa bangga yang 
muncul saat mereka mampu membawakan tarian ini, yang sekaligus meningkatkan 
kesadaran akan jati diri sebagai masyarakat Galuh (Mulyana et al., 2023). 

Tari Kele yang ditarikan secara berkelompok menuntut sinkronisasi gerak yang 
sempurna, yang secara tidak langsung mengajarakan nilai gotong royong dan solidaritas. 
Tidak boleh ada satu penari pun yang menonjolkan diri secara berlebihan sehingga merusak 
harmoni kelompok. Prinsip ini sangat relevan dengan nilai Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh 
dalam budaya Sunda, di mana kerja sama menjadi kunci utama dalam mencapai keberhasilan 
(Rohman & Septiadi, 2022). 

Penggunaan busana dalam Tari Kele juga tidak lepas dari pantauan etnografis peneliti, 
di mana setiap warna dan ornamen memiliki makna filosofis tersendiri. Pilihan warna yang 
cenderung dekat dengan warna alam mencerminkan kesederhanaan dan kedekatan dengan 
tanah. Busana yang sopan menunjukkan bahwa estetika dalam Tari Kele selalu berjalan 
beriringan dengan etika, memberikan teladan bagi generasi muda tentang pentingnya 
menjaga martabat diri (Heryana, 2020). 

Berdasarkan hasil wawancara, terdapat perubahan perilaku yang positif setelah para 
remaja menekuni Tari Kele secara intensif. Mereka menjadi lebih disiplin dalam mengatur 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 938 

waktu dan memiliki ketenangan batin yang lebih baik dibandingkan sebelum mengenal seni 
tari. Hal ini membuktikan bahwa keterlibatan aktif dalam seni tradisional mampu 
memberikan penyaluran energi yang konstruktif bagi perkembangan psikologis remaja di 
tengah tekanan sosial (Gunawan & Herlina, 2021). 

Keberhasilan Tari Kele dalam mendidik generasi juga didukung oleh ekosistem sosial 
masyarakat Ciamis yang masih sangat menghargai adat istiadat. Dukungan dari pemerintah 
daerah dan tokoh masyarakat dalam memberikan ruang pementasan membuat para penari 
muda merasa dihargai. Lingkungan yang apresiatif ini menjadi faktor pendukung utama yang 
mempercepat proses penyerapan nilai-nilai kearifan lokal ke dalam diri individu (Sumatmono 
& Sudrajat, 2022). 

Kebaharuan lain adalah bagaimana para penari menggunakan media sosial untuk 
mendokumentasikan proses latihan mereka, sehingga menciptakan narasi budaya yang segar 
di ruang digital. Mereka melakukan reinterpretasi terhadap Tari Kele agar tetap terlihat 
menarik bagi rekan sebaya tanpa menghilangkan esensi aslinya. Hal ini menunjukkan bahwa 
kearifan lokal mampu beradaptasi dengan teknologi dan tetap memiliki daya tawar yang kuat 
(Pratama, 2024). 

Sebagai sintesis, Tari Kele Ciamis adalah representasi nyata dari bagaimana seni dapat 
menjadi laboratorium moral bagi generasi muda. Integrasi antara gerak tubuh, simbolisme 
alam, dan interaksi sosial di dalamnya menciptakan sebuah ekosistem pendidikan karakter 
yang komprehensif. Melalui tarian ini, generasi muda tidak hanya belajar menjadi penari, 
tetapi juga belajar menjadi manusia yang memiliki kepekaan sosial dan integritas yang kokoh 
(Rohman & Septiadi, 2022). 

Sebagai penutup, penelitian ini menegaskan bahwa Tari Kele bukan sekadar 
peninggalan masa lalu yang statis, melainkan media dinamis yang mampu menjawab 
kebutuhan pendidikan karakter. Dengan pendekatan etnografi, terlihat jelas bagaimana nilai 
kearifan lokal Ciamis diwariskan dengan penuh kesadaran. Diharapkan, hasil kajian ini dapat 
menginspirasi para pendidik untuk mengintegrasikan seni tradisi ke dalam sistem pendidikan 
demi membentuk generasi yang unggul dan berakar pada budaya (Mustopa, 2021). 
 

METODE PENELITIAN 
Pendekatan dan Desain Penelitian Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan desain etnografi. Pemilihan metode ini didasarkan pada kebutuhan untuk memahami 
secara mendalam fenomena budaya dan praktik sosial yang terjadi di lingkungan seni Tari 
Kele. Etnografi memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi makna di balik perilaku, 
bahasa, dan interaksi sosial para penari melalui keterlibatan langsung (Setiawan, 2020). 
Pendekatan ini relevan untuk mengungkap bagaimana nilai-nilai kearifan lokal tidak hanya 
dipentaskan, tetapi juga dihidupi dan diwariskan kepada generasi muda sebagai bagian dari 
identitas kultural masyarakat Ciamis (Mulyana et al., 2023). 

Lokasi dan Konteks Penelitian Penelitian dilakukan di Studio Titik Dua, sebuah 
sanggar seni yang menjadi pusat pelestarian dan pengembangan Tari Kele di Kabupaten 
Ciamis. Pemilihan lokasi ini bersifat sengaja (purposive) karena sanggar tersebut merupakan 
"laboratorium budaya" utama tempat proses transmisi nilai-nilai tradisi berlangsung secara 
intensif. Di lokasi ini, peneliti melakukan observasi terhadap lingkungan fisik, atmosfer 
latihan, serta relasi sosial yang terbangun antara pengajar dan murid, guna mendapatkan 
gambaran utuh mengenai ekosistem seni yang mendukung keberlangsungan kearifan lokal 
(Sumatmono & Sudrajat, 2022). 

Informan Kunci (Key Informants) Dalam pengumpulan data, peneliti menetapkan Ibu 
Rachmajati Nilakoesoemah (Neng Peking) sebagai narasumber kunci (key informant). Beliau 
merupakan pencipta (creator) Tari Kele, sehingga posisinya sangat vital dalam memberikan 
data otoritatif mengenai filosofi, sejarah, dan makna simbolik dari setiap elemen tari. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 939 

Pemilihan narasumber utama ini bertujuan untuk memperoleh perspektif "tangan pertama" 
mengenai orisinalitas nilai yang ingin ditanamkan melalui tarian tersebut (Pratama, 2024). 
Selain itu, peneliti juga melibatkan penari remaja di Studio Titik Dua sebagai informan 
pendukung untuk melihat bagaimana nilai-nilai tersebut diterima dan diinternalisasikan oleh 
Generasi Z. 

Teknik Pengumpulan Data Data dikumpulkan melalui tiga teknik utama: 
1. Observasi Partisipatif: Peneliti terlibat langsung dalam aktivitas di Studio Titik Dua, 

mengikuti proses latihan, dan mengamati interaksi harian. Teknik ini dilakukan untuk 
menangkap momen-momen "kurikulum tersembunyi" yang tidak terucap namun 
dipraktikkan (Mustopa, 2021). 

2. Wawancara Mendalam (In-depth Interview): Dilakukan secara semi-terstruktur dengan 
Ibu Rachmajati Nilakoesoemah guna menggali dimensi emik terkait alasan filosofis 
penggunaan properti kele dan harapan pendidikan karakter di balik gerak tari. 

3. Studi Dokumentasi: Pengumpulan data visual berupa foto dan rekaman video 
pementasan serta catatan sejarah sanggar untuk memperkuat analisis deskriptif 
(Moleong, 2021). 
Prosedur Analisis Data Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan teknik 

deskripsi mendalam (thick description). Peneliti tidak hanya mendata gerakan tari, tetapi juga 
menginterpretasikan makna di balik gerakan tersebut berdasarkan sudut pandang pelaku 
budaya atau perspektif "emik" (Reeves et al., 2022). Langkah-langkah analisis meliputi reduksi 
data (memilah informasi relevan), penyajian data dalam bentuk narasi sistematis, dan 
penarikan kesimpulan. Peneliti berupaya menyatukan fragmen-fragmen informasi dari Ibu 
Rachmajati dengan realitas di lapangan untuk membentuk pemahaman yang utuh mengenai 
fungsi edukatif Tari Kele bagi generasi muda (Rohman & Septiadi, 2022). 

Keabsahan Data Untuk menjamin keabsahan data, peneliti menggunakan teknik 
triangulasi sumber dan metode. Peneliti membandingkan data hasil wawancara dengan hasil 
observasi lapangan serta dokumen tertulis yang tersedia. Selain itu, peneliti melakukan 
member check dengan mengonfirmasi kembali hasil interpretasi data kepada Ibu Rachmajati 
Nilakoesoemah untuk memastikan bahwa temuan penelitian benar-benar merepresentasikan 
maksud dan nilai yang terkandung dalam Tari Kele (Sugiyono, 2022). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hasil observasi etnografis di Studio Titik Dua menunjukkan bahwa Tari Kele bukan 

sekadar koreografi statis, melainkan sebuah "teks budaya" yang terus berdialektika dengan 
zaman. Sebagai ciptaan Ibu Rachmajati Nilakoesoemah (Neng Peking), tarian ini menjadi 
representasi identitas masyarakat Ciamis yang mencoba mempertahankan akar agrarisnya di 
tengah gempuran modernitas. Peneliti menemukan bahwa setiap aktivitas di sanggar ini 
diarahkan untuk membentuk kesadaran penari bahwa tubuh mereka adalah medium 
penyampai pesan kearifan lokal (Mulyana et al., 2023). 

 
Gambar 1 Penari dan Pencipta Tari Kela 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 940 

Sumber: Galuh Virtual 

Dalam perspektif etnografi, posisi Neng Peking sebagai pencipta sekaligus mentor 
utama memberikan otoritas nilai yang sangat kuat. Beliau tidak hanya mengajarkan teknik, 
tetapi juga menanamkan memori kolektif tentang kejayaan Galuh dan filosofi hidup Sunda. 
Hal ini sejalan dengan temuan Setiawan (2020) yang menyatakan bahwa dalam transmisi seni 
tradisi, peran maestro sangat krusial sebagai penjaga orisinalitas nilai di tengah ancaman 
komodifikasi seni yang seringkali mengabaikan esensi demi estetika semata. 

 
Gambar 2 Penampilan Tari Kele 

Sumber: Galuh Virtual 

Secara material, pemilihan bambu sebagai properti utama (kele) merupakan hasil 
refleksi mendalam terhadap ekosistem lokal Ciamis. Bambu melambangkan kekuatan yang 
elastis; ia mampu melengkung mengikuti arah angin tanpa harus patah. Temuan ini 
memberikan dasar saintifik bahwa material alam dalam seni tradisi selalu dipilih berdasarkan 
kesesuaian karakter material dengan karakter ideal manusia yang ingin dibentuk, yakni 
individu yang tangguh namun tetap adaptif terhadap perubahan (Heryana, 2020). 

Temuan penelitian mengungkap bahwa air yang dibawa dalam kele selama menari 
memiliki makna sakral sebagai simbol "Cai Utama" atau air kehidupan. Dalam wawancara, 
Neng Peking menegaskan bahwa air melambangkan kesucian hati yang harus dijaga agar 
tidak terkotori oleh sifat-sifat buruk. Hal ini memperkuat analisis Kusumah (2021) yang 
menyebutkan bahwa dalam masyarakat agraris Sunda, air diposisikan sebagai elemen 
teologis yang menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta melalui pemeliharaan alam 
yang berkelanjutan. 

 
Gambar 3 Penampatan kele di atas kepala  

Sumber: Galuh Virtual 

 
Tari Kele menempatkan air sebagai subjek sentral yang harus dihormati (dimumule). 

Penempatan kele di atas kepala (disuhun) bukan sekadar teknik membawa beban, melainkan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 941 

manifestasi penghormatan tertinggi terhadap air sebagai sumber kehidupan. Ibu Rachmajati 
menekankan bahwa memuliakan air bukan berarti menyembahnya, melainkan bentuk 
kesadaran etis manusia yang sangat bergantung pada elemen tersebut. Secara saintifik, hal ini 
mencerminkan etika lingkungan masyarakat Sunda yang memandang alam sebagai bagian 
integral dari eksistensi manusia (Kusumah, 2021). 

Penggunaan bambu sebagai wadah (kele) memperkuat narasi resiliensi alam. Filosofi 
Sunda memandang bambu sebagai tumbuhan yang "paripurna" karena seluruh 
bagiannyadari akar hingga daun memiliki kegunaan. Dalam konteks pendidikan karakter, 
properti bambu ini mengajarkan generasi muda untuk menjadi pribadi yang bermanfaat bagi 
lingkungan sekitarnya. Analisis ini sejalan dengan pandangan Heryana (2020) yang 
menyatakan bahwa material alam dalam seni tradisional Sunda seringkali menjadi simbol 
kekuatan sekaligus fleksibilitas dalam menghadapi tantangan zaman. 

Salah satu temuan unik adalah aspek psikomotorik dalam membawa kele. Menari 
dengan memegang bambu yang berisi air menuntut keseimbangan tubuh dan ketenangan 
batin yang luar biasa. Jika seorang penari bergerak terlalu agresif atau emosional, air dalam 
kele akan tumpah, yang secara simbolis berarti hilangnya integritas dan kontrol diri. Implikasi 
teoretisnya, Tari Kele berfungsi sebagai instrumen pendidikan emosional yang mengajarkan 
bahwa setiap tindakan harus dilakukan dengan penuh kehati-hatian dan kesadaran (Mustopa, 
2021). 

Jika dibandingkan dengan penelitian seni tari tradisional lainnya yang seringkali 
menggunakan properti, seperti kipas atau selendang. Tari Kele memiliki tingkat kerumitan 
pedagogis yang lebih tinggi karena melibatkan elemen alam cair (air) dan benda alam, seperti 
daun Hanjuang dan Waregu. Hal ini memberikan kebaruan (novelty) bahwa properti dalam 
Tari Kele tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap visual, tetapi bertindak sebagai "penguji 
moral" bagi si penari secara langsung di atas panggung (Gunawan & Herlina, 2021). 

Temuan etnografis mengungkap penggunaan daun Hanjuang dan Waregu sebagai 
properti yang sarat akan makna magis-religius dan historis. Hanjuang diinterpretasikan 
sebagai "pagar kehidupan" atau pembatas yang melindungi manusia dari wabah dan 
gangguan gaib. Pengalaman masa kecil Ibu Rachmajati yang "dikepret" air menggunakan daun 
Hanjuang menunjukkan adanya praktik penyembuhan tradisional yang diintegrasikan ke 
dalam gerak tari. Secara historis, Hanjuang juga dikaitkan dengan narasi kesetiaan Jaya 
Perkosa kepada Prabu Geusan Ulun dari Kerajaan Sumedang Larang, di mana kondisi daun 
menjadi indikator hidup-mati seseorang di medan perang. 

Penyertaan daun Waregu yang terinspirasi dari aksesoris Bebegig Sukamantri bertujuan 
untuk memberikan simbol ketahanan. Karakter daun Waregu yang tetap segar meski telah 
dipetik dan terpapar panas matahari menjadi harapan agar Tari Kele tetap eksis dan "segar" 
sepanjang masa. Penggunaan flora sakral ini menunjukkan bahwa Tari Kele berfungsi sebagai 
media transmisi memori kolektif dan kearifan ekologis kepada Generasi Z, agar mereka tetap 
mengenali tanaman lokal yang memiliki fungsi sosial dan spiritual (Mulyana et al., 2023; 
Sumatmono & Sudrajat, 2022). 

 Secara teoritis, penggunaan kele sebagai properti sentral menciptakan model 
pembelajaran karakter berbasis benda (object-based character education). Melalui interaksi fisik 
dengan kele, penari secara tidak sadar menginternalisasi nilai tanggung jawab. Penemuan ini 
menunjukkan bahwa pendidikan karakter dalam seni tradisional Ciamis terjadi melalui 
proses enkulturasi yang halus, bukan melalui indoktrinasi verbal, sehingga nilai-nilai tersebut 
lebih meresap ke dalam sanubari penari (Rohman & Septiadi, 2022). 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 942 

 
Gambar 4 Tata Busana Tari Kele 

Sumber: Galuh Virtual 

Tata busana dalam Tari Kele merepresentasikan identitas masyarakat agraris Ciamis. 
Kebaya dan samping berwarna merah melambangkan keberanian sekaligus realitas pakaian 
sehari-hari masyarakat pedesaan. Warna orange pada apok (penutup dada) secara psikologis 
dan simbolis merepresentasikan keceriaan dan semangat masyarakat saat beraktivitas menuju 
sumber air. Bunga yang disematkan pada busana menjadi simbol keindahan batiniah. 

Analisis ini menunjukkan bahwa estetika Tari Kele tidak berusaha menjadi elitis, 
melainkan tetap membumi pada akar kerakyatan. Implikasi teoretisnya, pemilihan warna-
warna kontras ini bertujuan untuk menarik perhatian secara visual sekaligus menyampaikan 
pesan bahwa menjadi masyarakat desa yang "berani" dan "ceria" adalah nilai positif yang 
harus dipertahankan. Hal ini memperkuat temuan Gunawan & Herlina (2021) bahwa busana 
tari tradisional berfungsi sebagai bahasa visual yang mengomunikasikan status sosial dan 
nilai etis pemakainya. 

Peneliti menemukan bahwa ketepatan gerak dengan irama musik gamelan melatih 
kedisiplinan yang sangat ketat. Ketidaksesuaian gerak sedikit saja akan merusak harmoni 
estetika tarian. Secara saintifik, ini melatih sinkronisasi otak kanan (estetika) dan otak kiri 
(logika/ritme), yang berkontribusi pada pembentukan individu yang disiplin dan teratur 
dalam berpikir maupun bertindak (Gunawan & Herlina, 2021). Struktur gerak Tari Kele 
disusun secara kronologis untuk menceritakan proses pengambilan air hingga 
penggunaannya.  

 
Gambar 4 Gerak  Nandean  

Sumber: Galuh Virtual 

Peneliti menemukan beberapa fragmen gerak kunci yang mengandung nilai 
pedagogis: 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 943 

1. Gerak Nandean & Disuhun: Melambangkan pengagungan terhadap nikmat Tuhan. 
Setiap langkah harus diawali dengan kaki kanan, bergerak pelan dan pasti, yang 
mengajarkan tata krama dan kesantunan dalam bertindak. 

2. Gerak Suai & Tepak Bahu: Gerak menyibak pepohonan (suai) menggambarkan 
kegigihan manusia dalam menghadapi rintangan untuk mencapai tujuan (sumber mata 
air). 

3. Gerak Nyiuk: Aktivitas mengambil air dan mencuci muka disimbolkan sebagai proses 
pembersihan diri dari hal-hal yang tidak baik. Secara psikologis, ini melatih kejernihan 
batin penari (Mustopa, 2021). 

4. Gerak Ronggeng Gunung: Formasi melingkar dalam gerakan ini merupakan simbol 
gotong royong dan kebersamaan. Nilai ini sangat krusial sebagai fondasi karakter 
sosial bagi generasi muda (Rohman & Septiadi, 2022). 
 
Sebagai penutup pertunjukan, gerak Ngawurkeun Kembang (menaburkan bunga) 

menjadi simbol doa untuk mengharumkan tempat dan perbuatan. Jika dibandingkan dengan 
fenomena disrupsi budaya digital, tarian ini menawarkan kurikulum karakter yang 
komprehensif, mulai dari hubungan manusia dengan Tuhan, alam, hingga sesama manusia. 
Kebaharuan penelitian ini menegaskan bahwa setiap detail dalam Tari Kele dari jenis daun 
hingga arah mata angin dalam gerak nandean adalah manifestasi dari filsafat hidup Sunda 
yang holistik (Pratama, 2024; Mulyana et al., 2023). 

Pola lantai Tari Kele yang sering ditarikan secara berkelompok menuntut kerja sama 
tim yang solid. Tidak boleh ada satu penari pun yang menonjolkan diri secara egois. Temuan 
ini menegaskan bahwa Tari Kele adalah simulasi kehidupan bermasyarakat di mana 
keberhasilan kolektif jauh lebih penting daripada ambisi pribadi. Hal ini memperkuat nilai 
Silih Asuh (saling mengayomi) yang menjadi ciri khas kebudayaan Sunda (Rohman & Septiadi, 
2022). 

Dibandingkan dengan tren tari modern yang cenderung eksplosif dan individualis, 
Tari Kele tetap mempertahankan ritme yang tenang namun bertenaga (gentle yet powerful). 
Keunikan ini menjadi daya tarik tersendiri bagi penonton luar daerah dan peneliti budaya, 
karena menawarkan alternatif keindahan yang tidak eksploitatif terhadap tubuh, melainkan 
mengedepankan martabat dan kesantunan (Sumatmono & Sudrajat, 2022). 

Melalui deskripsi mendalam (thick description), terlihat bahwa tubuh penari di Studio 
Titik Dua berfungsi sebagai alat komunikasi non-verbal yang menyampaikan pesan 
perdamaian dan harmoni alam. Peneliti berpendapat bahwa Tari Kele berhasil 
mentransformasikan nilai-nilai abstrak kearifan lokal Ciamis menjadi bentuk fisik yang dapat 
dilihat, dirasakan, dan diteladani oleh masyarakat luas (Moleong, 2021).  

Proses pembelajaran di Studio Titik Dua menggunakan pendekatan kekeluargaan 
yang kental. Hubungan antara Neng Peking dan para muridnya melampaui hubungan guru-
murid formal; ia menyerupai hubungan orang tua dan anak. Temuan etnografis menunjukkan 
bahwa kehangatan emosional inilah yang membuat nilai-nilai sulit seperti disiplin dan etika 
menjadi lebih mudah diterima dan dipraktikkan oleh para remaja (Setiawan, 2020). 

Silih Asah (saling mencerdaskan), Silih Asih (saling menyayangi), dan Silih Asuh (saling 
membimbing) terlihat jelas saat penari senior membantu penari yunior membetulkan 
gerakannya. Hal ini membuktikan bahwa sanggar seni bukan sekadar tempat latihan fisik, 
melainkan ruang persemaian karakter sosial yang sangat efektif untuk membangun 
solidaritas di tengah masyarakat yang semakin individualis (Rohman & Septiadi, 2022). 

Hasil wawancara dengan penari muda menunjukkan bahwa mereka merasa memiliki 
"jangkar identitas" setelah mempelajari Tari Kele. Di tengah serbuan budaya K-Pop atau tren 
Barat, mereka memiliki sesuatu yang autentik untuk dibanggakan. Ini merupakan bentuk 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 944 

resiliensi budaya di mana kearifan lokal memberikan rasa percaya diri dan ketahanan mental 
bagi generasi muda menghadapi tekanan globalisasi (Mulyana et al., 2023). 

Temuan menarik lainnya adalah penggunaan platform digital seperti TikTok dan 
Instagram oleh murid-murid Studio Titik Dua untuk mengunggah cuplikan latihan mereka. 
Peneliti melihat ini sebagai strategi adaptasi yang cerdas. Meskipun esensi tari tetap 
tradisional, medium penyebarannya menggunakan teknologi modern, sehingga jangkauan 
edukasi karakter yang terkandung dalam Tari Kele menjadi lebih luas dan inklusif (Pratama, 
2024). 

Secara praktis, hasil penelitian ini memberikan rekomendasi kuat bagi pemerintah 
daerah Ciamis untuk mengintegrasikan model pembelajaran Tari Kele ke dalam kurikulum 
muatan lokal di sekolah-sekolah. Tari ini terbukti mampu menjadi instrumen preventif 
terhadap masalah kenakalan remaja dengan cara menyalurkan energi mereka ke dalam 
aktivitas yang membangun etika dan estetika secara bersamaan (Mustopa, 2021). 

Sebagai sintesis, Tari Kele Ciamis telah membuktikan dirinya sebagai media 
pendidikan karakter yang komprehensif. Melalui simbolisme kele, filosofi gerak, dan proses 
transmisi di Studio Titik Dua, nilai-nilai kearifan lokal Galuh berhasil dihidupkan kembali 
dalam jiwa generasi muda. Tarian ini bukan sekadar warisan masa lalu, melainkan energi 
masa depan yang memastikan bahwa meskipun kaki melangkah di era digital, hati tetap 
berpijak pada nilai-nilai luhur kemanusiaan (Rohman & Septiadi, 2022; Sumatmono & 
Sudrajat, 2022). 

KESIMPULAN 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa Tari Kele dari Kabupaten Ciamis merupakan 

representasi holistik dari filosofi hidup masyarakat Sunda Galuh yang menempatkan harmoni 
antara manusia, alam, dan Tuhan sebagai inti eksistensi. Temuan etnografis mengungkap 
bahwa penggunaan properti kele (bambu) dan air bukan sekadar estetika panggung, 
melainkan simbol memuliakan sumber kehidupan yang bersifat sakral. Keberadaan flora 
pendukung seperti daun Hanjuang dan Waregu mempertegas dimensi perlindungan, 
kesetiaan historis, dan resiliensi budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Secara 
kinestetik, setiap fragmen gerak dari nandean hingga ngawurkeun kembang adalah manifestasi 
dari etika perilaku yang santun, disiplin, dan religius. 

Sebagai instrumen pendidikan karakter, Tari Kele melalui Studio Titik Dua telah 
bertransformasi menjadi "laboratorium moral" yang efektif bagi generasi muda, khususnya 
Generasi Z. Proses transmisi nilai yang dilakukan oleh Ibu Rachmajati Nilakoesoemah (Neng 
Peking) membuktikan bahwa seni tradisi mampu memberikan pengalaman afektif yang tidak 
ditemukan dalam pendidikan formal. Internalisasi nilai Silih Asah, Silih Asih, Silih Asuh terjadi 
secara organik melalui kerja sama tim dalam pola lantai Ronggeng Gunung dan kedisiplinan 
dalam menjaga keseimbangan air dalam kele. Hal ini menjadi jawaban atas tantangan disrupsi 
identitas akibat globalisasi, di mana seni tradisi memberikan "jangkar kultural" yang kuat bagi 
remaja. 

Implikasi teoretis dari penelitian ini menegaskan bahwa kearifan lokal bersifat dinamis 
dan mampu beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan esensinya. Secara 
praktis, penelitian ini merekomendasikan pemerintah daerah Kabupaten Ciamis dan lembaga 
pendidikan untuk lebih serius mengintegrasikan Tari Kele ke dalam kurikulum muatan lokal 
sebagai sarana pembentukan jati diri bangsa. Selain itu, pemanfaatan media digital sebagai 
ruang dialektika baru harus terus didorong agar pesan moral Tari Kele dapat menjangkau 
audiens yang lebih luas. Penelitian masa depan disarankan untuk mengeksplorasi dampak 
psikologis jangka panjang dari praktik tari ini terhadap kecerdasan emosional penari muda 
guna memperkuat basis data saintifik mengenai manfaat seni tradisi bagi kesehatan mental 
dan sosial. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 935-945 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 945 

DAFTAR PUSTAKA 
Fetterman, D. M. (2020). Ethnography: Step-by-step (4th ed.). SAGE Publications. 
Gunawan, I., & Herlina, L. (2021). Internalisasi nilai karakter melalui seni tari tradisional 

dalam perspektif pendidikan seni di Jawa Barat. Jurnal Pendidikan dan Kajian Seni, 6(1), 
45-62. 

Heryana, A. (2020). Simbolisme properti bambu dalam seni pertunjukan Sunda: Sebuah 
tinjauan filosofis. Jurnal Estetika Nusantara, 2(2), 88-101. 

Kusumah, S. D. (2021). Simbolisme air dan wadah dalam kebudayaan masyarakat agrikultur 
Ciamis. Jurnal Budaya Nusantara, 4(1), 30-44. 

Moleong, L. J. (2021). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi Revisi). PT Remaja Rosdakarya. 
Mulyana, A., Sudrajat, A., & Sumatmono, D. (2023). Resiliensi budaya di tengah arus 

globalisasi: Studi kasus pelestarian tradisi lokal di Kabupaten Ciamis. Jurnal 
Kebudayaan dan Sejarah Galuh, 8(2), 115-130. 

Mulyana, A., Sudrajat, A., & Sumatmono, D. (2023). Resiliensi budaya di tengah arus 
globalisasi: Studi kasus pelestarian tradisi lokal di Kabupaten Ciamis. Jurnal 
Kebudayaan dan Sejarah Galuh, 8(2), 115-130. 

Mustopa, M. (2021). Revitalisasi kesenian lokal berbasis kearifan lokal Galuh dalam 
membentuk karakter remaja. Jurnal Pendidikan Karakter Bangsa, 5(3), 201-215. 

Pratama, R. A. (2024). Digitalisasi tradisi: Strategi adaptasi seni pertunjukan lokal Jawa Barat 
menghadapi generasi Z di media sosial. Jurnal Komunikasi Budaya Kontemporer, 5(1), 
12-28. 

Reeves, S., Peller, J., Goldman, J., & Kitto, S. (2022). Ethnography in qualitative educational 
research: A guide for researchers. Routledge. 

Rohman, M. A., & Septiadi, H. (2022). Nilai kearifan lokal Sunda "Silih Asah, Silih Asih, Silih 
Asuh" sebagai fondasi pendidikan karakter. Jurnal Pedagogi Budaya, 4(3), 201-218. 

Setiawan, H. (2020). Etnografi seni: Metode penelitian kualitatif untuk seni pertunjukan. PT Remaja 
Rosdakarya. 

Sugiyono. (2022). Metode penelitian kualitatif: Untuk penelitian yang bersifat eksploratif, enterpretif, 
interaktif dan konstruktif. Alfabeta. 

Sumatmono, D., & Sudrajat, A. (2022). Peran Kearifan Lokal Galuh Dalam Memperkuat 
Identitas Budaya Masyarakat Ciamis. Jurnal Sosio-Antropologi, 10(1), 55-70. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

