
PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 971-980 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 971 

Paradigma Wahdatul ‘Ulum sebagai Kerangka Intelektual dalam 
Pendidikan Tinggi Islam di UIN Sumatera Utara Medan 

 
 

Halimatun Sakdiah1, Azizah Hanum OK2,  M. Maulana3, Khairul Amaliah4 

 
1,2,3,4, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

 
Email: halimatun331254054@uinsu.ac.id1, azizahhanum@uinsu.ac.id2, 

maulana331254044@uinsu.ac.id3, khairul331254041@uinsu.ac.id4,  

 
 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan menganalisis paradigma Wahdatul ‘Ulum sebagai kerangka epistemologis dan 
intelektual dalam pendidikan tinggi Islam, dengan fokus pada implementasinya di Universitas Islam 
Negeri Sumatera Utara (UINSU). Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi 
kepustakaan sistematis dan analisis konten tematik terhadap literatur ilmiah, dokumen kebijakan, dan 
publikasi akademik yang relevan. Kajian ini menelaah landasan filosofis, ranah implementasi, serta 
relevansi kontributif paradigma Wahdatul ‘Ulum dalam pengembangan keilmuan integratif. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa Wahdatul ‘Ulum merupakan paradigma berbasis tauhid yang 
menegaskan kesatuan ontologis, epistemologis, dan aksiologis ilmu pengetahuan, dengan fondasi 
integrasi wahyu, akal, dan pengalaman empiris. Implementasinya di UINSU tercermin dalam empat 
ranah utama, yaitu kurikulum terpadu, pembelajaran holistik, penelitian interdisipliner, dan 
pengabdian kepada masyarakat. Meskipun masih menghadapi tantangan pada aspek internalisasi dan 
konsistensi implementasi, paradigma Wahdatul ‘Ulum memiliki relevansi strategis dalam membangun 
tradisi keilmuan yang holistik, moderat, dan berorientasi pada kemaslahatan umat di lingkungan 
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN). 
Kata Kunci: Wahdatul ‘Ulum, Integrasi Ilmu; Epistemologi Tauhid; PTKIN 
 

 
ABSTRACT 

This study aims to analyze the Wahdatul ‘Ulum paradigm as an epistemological and intellectual framework in 
Islamic higher education, with a particular focus on its implementation at Universitas Islam Negeri Sumatera 
Utara (UINSU). The research employs a qualitative approach through a systematic literature review and thematic 
content analysis of relevant scholarly literature, policy documents, and academic publications. The study examines 
the philosophical foundations, domains of implementation, and contributive relevance of the Wahdatul ‘Ulum 
paradigm in the development of integrative knowledge. The findings indicate that Wahdatul ‘Ulum is a Tauhid-
based paradigm that affirms the ontological, epistemological, and axiological unity of knowledge, grounded in the 
integration of revelation, reason, and empirical experience. Its implementation at UINSU is reflected in four main 
domains: an integrated curriculum, holistic learning, interdisciplinary research, and community engagement. 
Despite ongoing challenges related to internalization and consistency of implementation, the Wahdatul ‘Ulum 
paradigm demonstrates strategic relevance in fostering a holistic, moderate, and value-oriented scholarly tradition 
within State Islamic Higher Education Institutions (PTKIN), oriented toward the public good and human well-
being. 
Keywords: Wahdatul ‘Ulum, Tauhid-Based Epistemology; Integration Of Knowledge; Islamic Higher Education 

 
 

PENDAHULUAN 
Perkembangan ilmu pengetahuan modern telah membawa perubahan 

signifikan terhadap cara manusia memahami realitas. Meskipun kemajuan teknologi 
dan metodologi ilmiah berkembang secara pesat, ilmu pengetahuan modern sering 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:halimatun331254054@uinsu.ac.id
mailto:azizahhanum@uinsu.ac.id
mailto:maulana331254044@uinsu.ac.id
mailto:khairul331254041@uinsu.ac.id


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 971-980 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 972 

berjalan terpisah dari nilai-nilai spiritual, etika, dan dimensi transendental. Dikotomi 
antara ilmu agama dan ilmu umum masih menjadi persoalan fundamental dalam 
dunia pendidikan, terutama di lingkungan Perguruan Tinggi Keagamaan Islam 
Negeri (PTKIN). Dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum masih menjadi 
tantangan dalam pendidikan Islam, meskipun tradisi klasik justru menegaskan 
kesatuan epistemologis berbasis tauhid.(Eliyah Humairah et al., 2024) Pemisahan ini 
tidak hanya berdampak pada arah epistemologi keilmuan, tetapi juga menimbulkan 
fragmentasi dalam pembentukan karakter dan cara pandang peserta didik terhadap 
hubungan antara ilmu, iman, dan kemanusiaan (Habibatul Imamah, 2025) 

UIN Sumatera Utara (UINSU) sebagai salah satu PTKIN berupaya menjawab 
tantangan tersebut melalui pengembangan paradigma Wahdatul ’Ulum, yaitu konsep 
keilmuan integratif yang menegaskan bahwa seluruh ilmu baik yang bersumber dari 
wahyu maupun hasil rasio manusia pada hakikatnya berasal dari Allah SWT. 
Paradigma ini bertujuan mengembalikan kesatuan ilmu berbasis tauhid, 
menghilangkan dikotomi keilmuan, serta memadukan ilmu-ilmu keislaman dengan 
perkembangan sains dan teknologi secara harmonis. Karena itu, Wahdatul ’Ulum 
menjadi fondasi epistemologis dan filosofis dalam pengembangan kurikulum, 
penelitian, dan pembelajaran di UINSU. Dengan demikian, Wahdatul ‘Ulum 
menegaskan bahwa seluruh ilmu pada dasarnya satu kesatuan, tanpa menghilangkan 
ciri khas masing-masing bidang. Konsep integrasi ini tidak menghapus unsur lokal 
atau spesifik, melainkan menyelaraskannya, sekaligus mengatasi dikotomi ilmu yang 
selama ini berkembang.(Khairani & Salminawati, 2025) 

Secara akademik, kajian mengenai integrasi ilmu di Indonesia telah 
berkembang melalui berbagai model seperti Islamisasi Ilmu (al-Faruqi), Integrasi-
Interkoneksi (Amin Abdullah), dan Unity of Sciences. Namun, penelitian khusus yang 
membahas Wahdatul ’Ulum sebagai paradigma khas UINSU masih terbatas, terutama 
yang mengkaji landasan filosofisnya sekaligus implementasi praktisnya dalam 
pendidikan tinggi Islam. Gap ini menunjukkan perlunya penelitian yang lebih 
komprehensif untuk menjelaskan posisi Wahdatul ’Ulum dalam wacana integrasi 
ilmu serta kontribusinya dalam merespons tantangan epistemologis dan pedagogis di 
PTKIN. 

Oleh karena itu, penelitian ini menjadi penting untuk menunjukkan kebaruan 
(novelty) berupa analisis konsep Wahdatul ’Ulum sebagai paradigma intelektual yang 
tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga memiliki relevansi praktis dalam 
pengembangan pendidikan Islam kontemporer. Selain itu, penelitian ini menegaskan 
bagaimana paradigma tersebut berperan dalam membangun pendekatan 
interdisipliner, pemikiran kritis, moderasi intelektual, serta harmonisasi antara ilmu 
agama dan ilmu dunia. Penelitian ini bertujuan untuk: (1) menjelaskan landasan 
filosofis dan teoretis paradigma Wahdatul ’Ulum, (2) menganalisis penerapannya 
dalam pendidikan tinggi Islam di UIN Sumatera Utara, dan (3) mengidentifikasi 
relevansi dan kontribusinya terhadap pengembangan keilmuan integratif di PTKIN. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan sistematis yang dipadukan dengan analisis konten tematik. Data 
penelitian berupa literatur sekunder yang meliputi artikel jurnal bereputasi (Scopus 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 971-980 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 973 

dan Sinta), buku akademik, serta dokumen kebijakan yang relevan dengan paradigma 
Wahdatul ‘Ulum dan integrasi ilmu di pendidikan tinggi Islam. Penelusuran literatur 
dilakukan secara terarah menggunakan kata kunci seperti Wahdatul ‘Ulum, 
integration of knowledge, dan Islamic higher education. Analisis data dilakukan 
melalui proses pengodean tematik untuk mengidentifikasi pola konseptual, landasan 
filosofis, dan ranah implementasi paradigma Wahdatul ‘Ulum. Validitas temuan 
dijaga melalui perbandingan lintas sumber dan konsistensi interpretasi. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hasil 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa paradigma Wahdatul ‘Ulum di UIN 
Sumatera Utara merupakan kerangka keilmuan integratif yang berupaya menghapus 
dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum melalui pendekatan epistemologis 
berbasis tauhid. Konsep ini menegaskan bahwa seluruh bentuk pengetahuan, baik 
yang bersumber dari wahyu maupun rasio empiris, berasal dari sumber ilahiah yang 
sama.Temuan ini memperlihatkan bahwa Wahdatul ‘Ulum mendorong pemahaman 
ilmu secara holistik sehingga aktivitas akademik diarahkan pada kesatuan ilmu yang 
memadukan dimensi spiritual, moral, dan intelektual. Pemaknaan ini sekaligus 
menguatkan posisi paradigma Wahdatul ‘Ulum sebagai pijakan filosofis dan 
metodologis dalam pengembangan pendidikan tinggi Islam di UINSU. 

Paradigma ini menekankan pentingnya kolaborasi dan penyatuan berbagai 
disiplin ilmu agar lulusan memiliki pandangan yang menyeluruh dan mampu 
menghadapi tantangan era modern dengan tetap berpegang pada nilai-nilai 
keislaman.(Fitri Randia Ningsih & Zaini Dahlan, 2023). Konsep Wahdatul ‘Ulum 
tumbuh dari tradisi intelektual Islam yang mendalam, khususnya melalui karya-karya 
pemikir besar seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan Al-Ghazali yang memandang ilmu 
sebagai satu kesatuan yang saling terintegrasi. (Arsyad, 2020) 

Dalam rangka mewujudkan pengembangan ilmu pengetahuan yang integratif, 
berkarakter, dan berorientasi pada kemaslahatan umat, UIN Sumatera Utara 
merumuskan kerangka epistemologis yang menjadi pedoman bagi seluruh aktivitas 
akademik. Adapun civitas akademika UIN Sumatera Utara berpegang pada enam 
landasan intelektual dalam mengembangkan ilmu pengetahuan: 
1. Prinsip ilmiah dan objektif, dijadikan fondasi utama dalam kegiatan akademik 

untuk membentuk cara berpikir yang rasional, kritis, dan dapat 
dipertanggungjawabkan secara keilmuan. 

2. Landasan tauhid menjadi pijakan teologis, dengan keyakinan bahwa Allah Swt. 
adalah sumber segala ilmu sekaligus tujuan akhir dari seluruh proses pencarian 
dan pengembangan pengetahuan. 

3. Prinsip khilafah, yaitu menegaskan peran manusia sebagai wakil Allah di bumi, 
sehingga ilmu pengetahuan harus diarahkan pada upaya perbaikan kehidupan, 
keadilan sosial, dan pembangunan peradaban. 

4. Landasan akhlaqi, yaitu berfungsi sebagai pedoman etis bagi civitas akademika 
agar memiliki akhlak mulia yang tumbuh dari kesadaran diri, sehingga ilmu yang 
dihasilkan membawa manfaat dan dampak positif, khususnya dalam bidang 
pendidikan. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 971-980 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 974 

5. Landasan hadhari, menuntut pengembangan ilmu yang relevan dengan 
kebutuhan umat Islam modern serta mampu meningkatkan kualitas sumber daya 
manusia dan kontribusi mereka dalam peradaban global. 

6. Pendekatan sumuli, yaitu mengarahkan pengembangan ilmu secara holistik dan 
transdisipliner melalui integrasi berbagai metodologi dari ilmu sosial, humaniora, 
dan sains, sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih utuh dan 
komprehensif.(Tanjung & Rangkuti, 2022) 

Berdasarkan enam landasan intelektual tersebut, dapat disimpulkan bahwa 
pengembangan ilmu pengetahuan di UIN Sumatera Utara tidak hanya berorientasi 
pada pencapaian akademik semata, tetapi juga diarahkan pada integrasi antara nilai 
keilmuan, teologis, etis, dan kemanusiaan. Kerangka ini menegaskan komitmen UIN 
Sumatera Utara dalam membangun tradisi keilmuan yang holistik, berkarakter, dan 
berkontribusi nyata bagi kemaslahatan umat serta pembangunan peradaban yang 
berkeadilan. 
Pembahasan 
1. Landasan filosofis dan teoretis paradigma Wahdatul ’Ulum 

Secara filosofis, penelitian ini menemukan bahwa paradigma Wahdatul ‘Ulum 
dibangun atas tiga fondasi utama, yaitu tauhid sebagai pusat kesatuan ilmu, 
epistemologi integratif yang memadukan wahyu, akal, dan pengalaman empiris, serta 
orientasi etis yang menempatkan ilmu sebagai sarana pengabdian kepada Tuhan dan 
kemanusiaan. Fondasi ini menegaskan bahwa Wahdatul ‘Ulum tidak sekadar 
mengintegrasikan disiplin ilmu pada tataran struktural, tetapi membangun cara 
pandang epistemologis yang utuh terhadap hakikat ilmu dan tujuan pendidikan. 

Secara teoretis, paradigma ini mengisi kekosongan yang muncul akibat 
dominasi positivisme modern yang cenderung menyingkirkan dimensi moral dan 
spiritual dari proses ilmiah. Dengan mengembalikan tauhid sebagai pusat orientasi 
ilmu, Wahdatul ‘Ulum memastikan bahwa perkembangan sains dan teknologi tetap 
berada dalam bingkai nilai dan tanggung jawab etis. Pendekatan ini sejalan dengan 
kritik epistemologis terhadap sains modern yang menuntut reintegrasi nilai dalam 
produksi pengetahuan (Nasr, 1989; Barbour, 2000). 
2. Implementasi paradigma Wahdatul ‘Ulum dalam pendidikan tinggi Islam  

Implementasi paradigma Wahdatul ‘Ulum di UIN Sumatera Utara tampak 
pada empat ranah utama, yaitu kurikulum, pembelajaran, penelitian, dan pengabdian 
kepada masyarakat. Pada tingkat kurikulum, integrasi diwujudkan melalui 
perancangan mata kuliah dan struktur program studi yang memadukan kajian 
keislaman dengan sains, sosial, dan humaniora secara terencana. Pendekatan ini 
memungkinkan mahasiswa memahami keterkaitan antara disiplin ilmu dan nilai-nilai 
Islam secara kontekstual. 

Dalam proses pembelajaran, paradigma Wahdatul ‘Ulum mendorong 
pendekatan reflektif dan holistik yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan 
materi, tetapi juga pada pembentukan karakter spiritual dan intelektual. Pada bidang 
penelitian, paradigma ini menjadi landasan bagi pengembangan riset interdisipliner 
yang memadukan perspektif keislaman dan pendekatan ilmiah kontemporer. 
Sementara itu, dalam pengabdian kepada masyarakat, Wahdatul ‘Ulum berfungsi 
sebagai pedoman etis untuk menerapkan ilmu secara kontekstual dan berorientasi 
pada kemaslahatan sosial. Pola implementasi ini sejalan dengan temuan studi 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 971-980 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 975 

internasional yang menekankan pentingnya integrasi nilai dan ilmu dalam 
pendidikan tinggi Islam (Hefner, 2011; Hassan & Jamaludin, 2019). 
3. Implementasi Wahdatul Ulum dalam Kurikulum  

Paradigma Wahdatul ‘Ulum diintegrasikan ke dalam kurikulum sebagai 
landasan konseptual dan epistemologis dalam perencanaan pendidikan di UIN 
Sumatera Utara. Dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam, paradigma ini 
berfungsi untuk menyatukan ilmu keagamaan dan ilmu pengetahuan modern agar 
tidak diposisikan secara dikotomis, melainkan sebagai satu kesatuan keilmuan yang 
saling melengkapi. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan integrasi keilmuan dalam 
pendidikan tinggi Islam yang menekankan keterpaduan antara wahyu, rasio, dan 
realitas empiris sebagai dasar pengembangan kurikulum (Abdullah, 2010; Syukri et 
al., 2023). Dengan demikian, kurikulum dirancang secara menyeluruh dan terpadu, 
sehingga merefleksikan kesatuan ilmu berbasis tauhid dalam struktur dan isi 
pembelajaran. 

Pada Program Pascasarjana Pendidikan Agama Islam UIN Sumatera Utara, 
integrasi Wahdatul ‘Ulum tercermin dalam struktur kurikulum yang memadukan 
kajian keislaman dengan ilmu pengetahuan modern melalui mata kuliah integratif, 
seperti Filsafat Ilmu dan Sains Islam. Perumusan kurikulum, silabus, dan Rencana 
Pembelajaran Semester (RPS) disusun dengan merujuk pada literatur keislaman klasik 
dan kontemporer serta referensi ilmiah mutakhir, sehingga mendukung terbentuknya 
kesatuan epistemologis antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris dalam proses 
pembelajaran. Model integrasi kurikulum semacam ini dinilai relevan dalam 
menjawab tantangan fragmentasi keilmuan di pendidikan tinggi Islam (Hassan & 
Jamaludin, 2019). 

Pada tingkat program studi, UIN Sumatera Utara mengembangkan kurikulum 
terpadu yang menghubungkan kajian keislaman dengan bidang sains, teknologi, 
sosial, ekonomi, dan hukum. Mahasiswa tidak hanya diarahkan untuk menguasai 
disiplin ilmu modern secara teknis, tetapi juga dibekali kemampuan reflektif untuk 
mengaitkan keilmuan tersebut dengan nilai-nilai Islam dan prinsip etika keislaman. 
Integrasi ini tampak pada program studi seperti ekonomi Islam, teknologi informasi 
berbasis perspektif Islam, serta hukum Islam yang dikaitkan dengan sistem hukum 
positif. Melalui pendekatan ini, lulusan diharapkan mampu menerapkan keilmuan 
secara kontekstual, kritis, dan berlandaskan nilai-nilai etis dan spiritual Islam 
(Yusrianto et al., 2025). 

Secara analitis, implementasi Wahdatul ‘Ulum dalam kurikulum menunjukkan 
bahwa integrasi ilmu tidak berhenti pada tataran normatif atau simbolik, tetapi 
berupaya diwujudkan dalam desain akademik yang sistematis. Namun demikian, 
efektivitas integrasi kurikulum sangat bergantung pada konsistensi penerjemahan 
paradigma ke dalam praktik pembelajaran dan evaluasi kurikulum, agar kesatuan 
ilmu yang diidealkan benar-benar terinternalisasi dalam pengalaman akademik 
mahasiswa. 
4. Implementasi Wahdatul Ulum dalam Pembelajaran 

Dalam proses pembelajaran, paradigma Wahdatul ‘Ulum diwujudkan melalui 
pendekatan pedagogis yang mengaitkan konsep-konsep keislaman dengan realitas 
empiris dan perkembangan ilmu pengetahuan kontemporer. Pendekatan ini 
mendorong mahasiswa untuk berpikir kritis, reflektif, dan holistik dengan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 971-980 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 976 

memadukan perspektif agama dan sains, sehingga pembelajaran tidak hanya 
berorientasi pada penguasaan materi, tetapi juga pada pembentukan kesadaran etis 
dan tanggung jawab intelektual. Model pembelajaran integratif ini sejalan dengan 
pengembangan pendidikan tinggi Islam yang menempatkan wahyu, rasio, dan 
pengalaman empiris dalam satu kerangka epistemologis yang saling melengkapi 
(Abdullah, 2010; Ningsih et al., 2022). 

Lebih lanjut, implementasi Wahdatul ‘Ulum dalam pembelajaran berkontribusi 
pada penguatan pendidikan karakter dengan mengintegrasikan dimensi kognitif, 
afektif, dan spiritual secara simultan. Mahasiswa tidak hanya dilatih memahami ilmu 
secara rasional, tetapi juga diajak merefleksikan implikasi moral dan sosial dari 
penerapan ilmu tersebut. Pendekatan ini dinilai efektif dalam membangun orientasi 
etis dan moderasi intelektual di lingkungan pendidikan tinggi Islam, sebagaimana 
ditegaskan dalam kajian integrasi ilmu dan nilai keagamaan pada level global 
(Barbour, 2000; Hassan & Jamaludin, 2019). 
5. Implementasi Wahdatul Ulum dalam Penelitian 

Dalam bidang penelitian, paradigma Wahdatul ‘Ulum dijadikan sebagai 
kerangka konseptual yang mengarahkan pengembangan kajian ilmiah menuju 
integrasi ilmu yang bersifat holistik. Mahasiswa diarahkan untuk mengangkat tema 
penelitian yang merefleksikan keterpaduan ilmu agama dan ilmu pengetahuan 
modern, baik melalui pemilihan teori, pendekatan metodologis, maupun penggunaan 
referensi yang menggabungkan pemikiran ilmuwan Muslim dan Barat. Dengan 
kerangka ini, penelitian tidak diposisikan semata sebagai aktivitas akademik formal, 
melainkan sebagai proses pencarian kebenaran ilmiah yang berlandaskan nilai tauhid 
dan tanggung jawab intelektual (Burhanuddin et al., 2025; Abdullah, 2010). 

Lebih lanjut, penelitian berbasis Wahdatul ‘Ulum menempatkan aktivitas riset 
sebagai bentuk pengabdian intelektual yang memiliki nilai teologis dan sosial 
sekaligus. Integrasi antara wahyu, rasio, dan pengalaman empiris memungkinkan 
lahirnya kajian ilmiah yang tidak hanya valid secara metodologis, tetapi juga relevan 
dengan problem kemanusiaan dan konteks sosial. Pendekatan ini sejalan dengan 
diskursus internasional tentang integrative and interdisciplinary research yang 
menekankan pentingnya nilai, etika, dan makna dalam pengembangan ilmu 
pengetahuan modern (Barbour, 2000; Hefner, 2011). 
6. Implementasi Wahdatul Ulum dalam Pngabdian kepada Masyarakat 

Implementasi paradigma Wahdatul ‘Ulum dalam kegiatan pengabdian kepada 
masyarakat merupakan wujud pelaksanaan Tridharma perguruan tinggi yang 
mengintegrasikan penguasaan keilmuan dengan kebutuhan sosial secara 
berkesinambungan, sehingga mencerminkan kontribusi nyata civitas akademika bagi 
kehidupan masyarakat.(Azmi et al., 2025) Dalam ranah pengabdian kepada 
masyarakat, paradigma Wahdatul Ulum diarahkan untuk membentuk lulusan yang 
mampu memberikan kontribusi nyata bagi kehidupan sosial. Mahasiswa dibekali 
kemampuan untuk menerapkan ilmu secara integratif sesuai dengan kebutuhan 
masyarakat, sehingga lulusan diharapkan menjadi ulul albab yang memiliki 
kecerdasan intelektual, spiritual, dan sosial, serta mampu membimbing masyarakat 
secara berkelanjutan sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

Diharapkan masyarakat Muslim mampu menghayati dan mengamalkan nilai-
nilai Wahdatul ‘Ulum sehingga terbentuk generasi yang unggul dalam penguasaan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 971-980 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 977 

sains tanpa melepaskan jati diri dan nilai-nilai keislaman. karena itu, lembaga 
pendidikan Islam dituntut untuk berperan sebagai penggerak utama dalam 
merealisasikan visi tersebut guna mendorong kemajuan dan keberlanjutan peradaban 
Muslim di masa mendatang.(Tasya et al., 2025) 

Dalam praktiknya, penerapan paradigma integrasi ilmu di perguruan tinggi 
Islam tidak selalu berjalan tanpa hambatan. Berbagai faktor struktural, kultural, dan 
pemahaman konseptual sering kali memengaruhi efektivitas implementasi suatu 
paradigma keilmuan. Dalam konteks UIN Sumatera Utara, khususnya pada Program 
Pascasarjana Pendidikan Agama Islam, penerapan konsep Wahdatul ‘Ulum masih 
menghadapi sejumlah kendala sebagai berikut 

Pertama, terbatasnya sosialisasi konsep Wahdatul ‘Ulum. Sebagian dosen, 
tenaga kependidikan, maupun mahasiswa belum memiliki pemahaman yang 
komprehensif mengenai konsep dan tujuan Wahdatul ‘Ulum. Kurangnya pemahaman 
mendasar ini berdampak pada belum optimalnya proses implementasi dalam 
kegiatan akademik. Karena itu, diperlukan upaya sosialisasi yang lebih sistematis dan 
berkelanjutan agar seluruh civitas akademika mampu memahami serta menerapkan 
paradigma Wahdatul ‘Ulum secara tepat. 

Kedua, rendahnya tingkat keseriusan dalam pelaksanaan. Sebagian civitas 
akademika masih memandang Wahdatul ‘Ulum sebagai pendekatan yang tidak jauh 
berbeda dari model integrasi ilmu sebelumnya, sehingga penerapannya belum 
menjadi perhatian utama. Padahal, paradigma Wahdatul ‘Ulum memiliki visi strategis 
dalam pengembangan ilmu pengetahuan dan peradaban. Selain itu, masih terdapat 
anggapan bahwa konsep integrasi ilmu di seluruh Perguruan Tinggi Keagamaan 
Islam (PTKI) bersifat seragam, padahal masing-masing institusi memiliki karakter dan 
pendekatan keilmuan yang khas. Kesalahpahaman ini turut menjadi faktor 
penghambat dalam optimalisasi penerapan Wahdatul ‘Ulum di UIN Sumatera 
Utara.(Wijaya Dalimunthe et al., 2024) 

Jadi, solusi yang dapat dilakukan untuk mengatasi kendala tersebut ialah; 
pertama, memperkuat sosialisasi dan internalisasi paradigma Wahdatul ‘Ulum 
melalui seminar, pelatihan, dan forum akademik agar seluruh civitas akademika 
memiliki pemahaman yang sama dan utuh, karena itu perumusan paradigma 
Wahdatul Ulum berkembang melalui rangkaian kegiatan akademik, seperti seminar, 
lokakarya, dan focus group discussion, yang melibatkan seluruh civitas akademika guna 
memperdalam pemahaman bersama serta membangun kesepahaman kolektif 
mengenai konsep integrasi keilmuan.(Muhammad et al., 2024) Kedua, menegaskan 
komitmen institusional dengan menerjemahkan Wahdatul ‘Ulum ke dalam kebijakan 
akademik, kurikulum, penelitian, dan pengabdian masyarakat secara konkret. Ketiga, 
meningkatkan kapasitas dosen dan mahasiswa dalam menerapkan integrasi keilmuan 
berbasis tauhid, sehingga Wahdatul ‘Ulum tidak hanya bersifat konseptual, tetapi 
benar-benar terwujud dalam praktik akademik di UIN Sumatera Utara. 
7. Relevansi dan kontribusinya terhadap pengembangan keilmuan integratif di 

PTKIN 
Temuan penelitian menunjukkan bahwa paradigma Wahdatul ‘Ulum memiliki 

relevansi strategis dalam menjawab tantangan kontemporer pendidikan Islam, 
khususnya di tengah arus globalisasi, percepatan perkembangan teknologi, krisis 
moral, serta meningkatnya polarisasi sosial dan keagamaan. Dengan memadukan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 971-980 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 978 

dimensi ilmiah dan spiritual, paradigma ini tidak hanya mendorong pengembangan 
kemampuan berpikir kritis, tetapi juga memperkuat moderasi intelektual dan sikap 
reflektif dalam menghadapi kompleksitas realitas sosial (Ahmad Nazir Siregar et al., 
2024). Integrasi tersebut memberikan landasan moral bagi pemanfaatan sains dan 
teknologi, sehingga lulusan perguruan tinggi Islam tidak terjebak pada rasionalitas 
instrumental semata, melainkan memiliki kesadaran etis dalam menerapkan ilmu 
pengetahuan bagi kemaslahatan manusia. 

Secara konseptual, Wahdatul ‘Ulum berupaya menjembatani kesenjangan 
keilmuan dengan menegaskan bahwa seluruh bentuk pengetahuan—baik yang 
bersumber dari wahyu maupun hasil rasio dan pengalaman empiris—merupakan 
bagian dari satu kesatuan epistemologis yang utuh. Melalui pendekatan ini, 
paradigma Wahdatul ‘Ulum berkontribusi dalam pengembangan pendidikan Islam 
integratif dengan mengurangi dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, sekaligus 
memperkuat kerangka berpikir holistik yang menghubungkan dimensi ilmiah, etis, 
dan spiritual (Fadhilah et al., 2024; Nasr, 1989). Pendekatan tersebut sejalan dengan 
diskursus internasional yang menekankan pentingnya reintegrasi nilai-nilai moral 
dan transendental dalam pengembangan ilmu pengetahuan modern (Barbour, 2000). 

Implikasinya, pemahaman terhadap suatu fenomena tidak dapat dilakukan 
secara parsial dari satu perspektif keilmuan saja, melainkan menuntut pendekatan 
multidisipliner yang integratif. Dalam konteks Perguruan Tinggi Keagamaan Islam 
Negeri (PTKIN), misalnya, kajian isu lingkungan tidak cukup dijelaskan melalui 
pendekatan sains untuk memahami perubahan iklim dan kerusakan ekosistem, tetapi 
juga perlu diperkaya dengan perspektif etika dan nilai-nilai Islam yang menekankan 
tanggung jawab manusia sebagai khalifah dalam menjaga kelestarian alam. Dengan 
demikian, Wahdatul ‘Ulum berfungsi sebagai kerangka intelektual yang mendorong 
lahirnya respons akademik yang tidak hanya solutif secara teknis, tetapi juga 
bertanggung jawab secara moral dan spiritual. 

 
KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa 
paradigma Wahdatul ‘Ulum merupakan kerangka epistemologis integratif yang 
berakar pada tauhid dan berfungsi untuk mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan 
ilmu umum. Paradigma ini menegaskan bahwa seluruh pengetahuan—baik yang 
bersumber dari wahyu, rasio, maupun pengalaman empiris—memiliki asal-usul 
ilahiah yang sama dan karena itu harus dipahami secara holistik. Dengan landasan 
tauhid, epistemologi integratif, dan orientasi etis, Wahdatul ‘Ulum tidak berhenti 
pada tataran konseptual, melainkan membangun cara pandang baru tentang hakikat 
ilmu, tujuan pendidikan tinggi Islam, serta tanggung jawab keilmuan dalam 
membentuk manusia berilmu sekaligus berakhlak. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa di UIN Sumatera Utara, paradigma 
Wahdatul ‘Ulum telah diupayakan implementasinya dalam empat ranah utama, yaitu 
kurikulum, pembelajaran, penelitian, dan pengabdian kepada masyarakat. 
Implementasi tersebut tercermin dalam pengembangan kurikulum terpadu, 
pendekatan pembelajaran holistik, dorongan terhadap riset interdisipliner, serta 
orientasi pengabdian yang berlandaskan nilai keislaman dan kemanusiaan. Meskipun 
masih menghadapi kendala pada aspek sosialisasi, pemahaman konseptual, dan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 971-980 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 979 

konsistensi pelaksanaan, paradigma Wahdatul ‘Ulum memiliki relevansi strategis 
bagi penguatan keilmuan integratif di PTKIN. Paradigma ini berpotensi membangun 
tradisi akademik yang holistik, moderat, dan berorientasi pada kemaslahatan umat, 
sekaligus memperkuat peran pendidikan tinggi Islam dalam pengembangan sains dan 
teknologi yang berlandaskan nilai moral dan spiritual. 
 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, M. A. (2010). Islamic studies in higher education in Indonesia: Challenges, impact 

and prospects for the world community. Indonesian Journal of Islam and Muslim 
Societies, 1(1), 1–26. 

Ahmad Nazir Siregar, Y., Fahmi, Y., Zahara, A., & Nababan, P. R. (2024). Pengertian 
dan ruang lingkup pembahasan Wahdatul ‘Ulum. Jurnal Cendikia ISNU-SU 
(JCISNU), 1, 92–96. 

Arsyad, J. (2020). ILMU PENDIDIKAN DALAM WACANA ISLAMISASI ILMU 
PENGETAHUAN (Vol.4). http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/eduriligia/index 

Azmi, M. F., Sumanti, S. T., & Harahap, M. R. (2025). Integrasi Ilmu dan 
Transdisiplinaritas dalam Praktik Wahdatul ’Ulum di UIN Sumatera Utara. 
Jurnal Kajian Pendidikan Islam Dan Keagamaan, 09(4). 
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/eduriligia  

Barbour, I. G. (2000). When science meets religion: Enemies, strangers, or partners? 
HarperCollins. 

Burhanuddin, Hasibuan, F. D., Ciptadi, I., Al-Farabi, M., & Dahlan, Z. (2025). 
Penerapan pendekatan Wahdatul ‘Ulum dalam pemberdayaan masyarakat: 
Integrasi nilai-nilai Islam dan ilmu sosial. Jurnal Pendidikan Multidisipliner, 2(1). 

Eliyah Humairah, A., Marjuni, A., Natsir Mahmud, M., Al-Gazali Bulukumba, S., & 
Alauddin Makassar, U. (2024). JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia 15 
Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 
Internasional Memahami Dikotomi Ilmu Pengetahuan Umum dan Agama Dalam 
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. In Agustus (Vol. 3, Issue 3). 
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji  

Fadhilah, F. A., Nugraha, M. H., Situmorang, R. A., & Syahfitri, N. (2024). Paradigma 
keilmuan dalam Islam: Mewujudkan Wahdatul Ulum dalam pendidikan. 

Fitri Randia Ningsih, & Zaini Dahlan. (2023). Penerapan Wahdatul Ulum Dalam 
Masyarakat. Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 4(2). 
https://doi.org/10.58401/takwiluna.v4i2.982 

Habibatul Imamah, Y. (2025). Integration of Science and Religious Values in Learning 
Islamic Religious Education. Journal Corner of Education, Linguistics, and Literature, 
5(1), 25–35. https://doi.org/10.54012/jcell.v5i1.510  

Hassan, R., & Jamaludin, M. (2019). Integrating Islamic values in higher education 
curriculum. Journal of Islamic Education Studies, 7(2), 45–60. 

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton 
University Press. 

Khairani, D., & Salminawati. (2025). AL-AFKAR: Journal for Islamic Studies Tinjuan 
Paradigma Wahdatul Ulum Dalam Filsafat dan Sains Islam. 8(3). 
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i3.1517 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/eduriligia/index
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/eduriligia
https://doi.org/10.58401/takwiluna.v4i2.982
https://doi.org/10.54012/jcell.v5i1.510
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i3.1517


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 971-980 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 980 

Muhammad, Diva, Aldair Siregar, & Salminawati. (2024). Paradigma Wahdatul Ulum 
(Latar belakang, Konsep Dasar, Fondasi dan Implikasi). BADA’A: Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Dasar, 6(1), 261–268. https://doi.org/10.37216/badaa.v6i1.1598  

Nasr, S. H. (1989). Knowledge and the sacred. State University of New York Press. 
Ningsih, T., Purnomo, S., Muflihah, M., & Wijayanti, D. (2022). Integration of science 

and religion in value education. IJORER: International Journal of Recent Educational 
Research, 3(5), 569–583. 
https://doi.org/10.46245/ijorer.v3i5.248 

Syukri, M., Neliwati, & Lubis, Q. (2023). The implementation of integrating science 
and religion in curriculum implementation at State Islamic University in North 
Sumatra. Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan, 15(4), 4684–4695. 
https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3590 

Tanjung, M., & Rangkuti, A. F. (2022). Penerapan Paradigma Wahdatul Ulum dalam 
Pembelajaran di Program Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam Fakultas Dakwah 
dan Komunikasi UIN Sumatera Utara Medan (Vol. 9, Issue 2). 
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/komunika 

Tasya, W., Anwar, L., Asmadi, S. Z., Handayani, I., Putra Pratama, I., Daulay, H., & 
Dahlan, Z. (2025). Implementasi Nilai-nilai Wahdatul ’Ulum dalam Kehidupan 
Sosial Keagamaan Masyarakat Muslim. Journal of Contemporary Research, 02, 587–
598. https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih 

Wijaya Dalimunthe, A., Riziq Hilman Afif, T., & Susanti, S. (2024). Implementasi 
Paradigma Wahdatul Ulum di Prodi Magister Pendidikan Agama Islam UIN Sumatera 
Utara. 10(4). https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v10i4.1218  

Yusrianto, E., Yasin, A., & Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. (2025). 
Penguatan integrasi ilmu dalam perspektif paradigma Wahdatul ‘Ulum 
keilmuan UIN Sumatera Utara dan model Bahtera Ilmu UIN Raden Lampung. 
https://jptam.org/index.php/jptam/article/view/28295/19026 
 

 
  

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
https://doi.org/10.46245/ijorer.v3i5.248
https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3590
https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v10i4.1218
https://jptam.org/index.php/jptam/article/view/28295/19026

