/ PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 924-934
P I

JEEMA  pISSN: 27970833 ¢-ISSN: 2776-9305

Wil 43
qTETE

Konsep An-Nafs dan Ar-Ruh

Abu A’la Al Maududil, Dini Azzahra2, Mariadina Siahaan3,
Muhammad Nazarruddin Harahap?, Rizky Amaliyah Putri’, Ramadan Lubis®

123456Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: abuuuueee@gmail.com?, diniazzahra2004@gmail.com?,
mariahdinasiahaan@gmail.com?3, nazarajab55@gmail.com?,
rizkiamalivahputri121004@¢mail.com®, ramadanlubis@uinsu.ac.id®

ABSTRACT

This article aims to examine the concepts of an-nafs (the soul) and ar-riih (the spirit) in Islamic thought
based on the Qur’an and the perspectives of theistic Muslim philosophers, particularly Al-Ghazali and
Buya Hamka. The main issue addressed in this study is the conceptual distinction and interrelation
between an-nafs and ar-rith, which are often used interchangeably in Islamic discourse. This research
employs a qualitative library research method with a descriptive-analytical approach, focusing on
Qur’anic verses, classical and modern Qur’anic exegesis, and selected philosophical works. The findings
reveal that an-nafs refers to the human self associated with personal identity and moral disposition,
possessing tendencies toward piety or deviation, while ar-rith is understood as a non-physical spiritual
essence originating from the divine command of God and serving as the source of life. In Islamic
philosophical thought, ar-riih is regarded as the core of human existence, whereas an-nafs represents its
manifestation in interaction with the body and the material world. This study concludes that a clear
understanding of the relationship between an-nafs and ar-rih offers an integrative framework for
comprehending the spiritual, moral, and existential dimensions of human beings in Islam.

Keywords: An-Nafs, Ar-Ruh, Qur’anic Perspective.

PENDAHULUAN

Dalam tradisi keilmuan Islam, kajian tentang jiwa (nafs) menempati posisi yang
sangat penting. Al-Qur’an menyebut kata nafs lebih dari 290 kali dengan berbagai
makna, seperti identitas diri, dorongan psikologis, dan potensi spiritual manusia.
Secara bahasa, nafs berarti diri atau hakikat manusia. Namun, dalam Al-Qur’an,
maknanya jauh lebih luas daripada sekadar “jiwa” dalam psikologi modern, karena
mencakup seluruh aspek kehidupan manusia, yaitu fisik, mental, moral, dan spiritual.
Oleh sebab itu, pemahaman tentang nafs menjadi hal yang sangat penting, tidak hanya
dalam kajian tafsir, tetapi juga dalam pengembangan psikologi Islam yang berusaha
memadukan ilmu kejiwaan dengan nilai-nilai yang bersumber dari wahyu.

Pembahasan tentang nafs semakin relevan seiring dengan meningkatnya
masalah kesehatan mental di tingkat global. Data WHO menunjukkan adanya
kenaikan signifikan kasus depresi dan kecemasan setelah pandemi. Di Indonesia,
Kementerian Kesehatan Republik Indonesia melaporkan bahwa sekitar 9,8%
penduduk mengalami gangguan mental emosional dengan tingkat keparahan yang
berbeda-beda. Kondisi ini menunjukkan perlunya pendekatan psikologis yang tidak

928

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:abuuuueee@gmail.com
mailto:diniazzahra2004@gmail.com
mailto:mariahdinasiahaan@gmail.com
mailto:nazaraja555@gmail.com
mailto:rizkiamaliyahputri121004@gmail.com
mailto:ramadanlubis@uinsu.ac.id

/ PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 924-934

JEEMA  pISSN: 27970833 ¢-ISSN: 2776-9305

hanya berfokus pada gejala yang tampak, tetapi juga memperhatikan aspek spiritual
yang berpengaruh terhadap ketenangan batin dan kualitas hidup secara menyeluruh.

Meskipun psikologi Barat telah menghasilkan berbagai teori kepribadian yang
berpengaruh, seperti psikoanalisis dari Freud, behaviorisme dari Skinner, dan
humanistik dari Maslow, pendekatan-pendekatan tersebut umumnya lebih
menekankan aspek material dan pengalaman empiris semata.

Berbagai penelitian terbaru semakin memperkuat pentingnya sudut pandang
ini. Penelitian Yusuf Zakaria dan Kharis Nugroho memetakan makna nafs dalam Al-
Qur’an ke dalam tiga ranah utama, yaitu identitas diri, aspek psikologis, dan dimensi
spiritual. Hasil kajian tersebut menunjukkan bahwa nafs tidak dapat dimaknai dengan
satu pengertian saja, karena konteks ayat sangat menentukan maknanya.

Sebagai contoh, QS Ali ‘Imran [3]:185 menggunakan istilah nafs untuk
menegaskan bahwa setiap manusia pasti mengalami kematian sebagai bagian dari
identitas diri. QS Yusuf [12]:53 menggambarkan nafs sebagai dorongan yang
cenderung kepada keburukan dalam aspek psikologis. Sementara itu, QS Asy-Syams
[91]:7-10 menekankan adanya potensi penyucian atau pengotoran jiwa yang berkaitan
dengan dimensi spiritual.

Penelitian lain menyoroti sisi praktis dari konsep nafs. Zulfatmi menjelaskan
nafs sebagai alat psikis manusia yang mendorong munculnya gagasan, kemauan, dan
tekad untuk melakukan perubahan sosial. Ia juga membagi perkembangan jiwa ke
dalam tiga tingkatan, yaitu nafs al-ammarah, nafs al-lawwamah, dan nafs al-mutma ‘innah.

Dalam kajian filsafat Islam, perdebatan mengenai asal-usul dan kekekalan jiwa
turut memperkaya pemahaman tentang nafs. Ibn Sina dan al-Ghazali sepakat bahwa
jiwa diciptakan bersamaan dengan kesempurnaan tubuh, bersifat nonmateri, dan
tetap ada setelah kematian. Pandangan ini menegaskan bahwa kesehatan jiwa tidak
hanya berkaitan dengan kehidupan dunia, tetapi juga berhubungan erat dengan
tanggung jawab moral dan kehidupan manusia di akhirat.

Kerangka Teori
Pengertian An Nafs

Kata *an-nafs* dalam Al-Qur’an disebutkan sebanyak 297 kali dengan beragam
bentuk dan makna. Dalam bentuk mufrad (tunggal), kata ini muncul sebanyak 140
kali. Sementara itu, dalam bentuk jamak terdapat dua variasi, yaitu nufus yang
disebutkan 2 kali dan anfus sebanyak 153 kali, serta dalam bentuk fi'il yang muncul 2
kali. Penggunaan kata an-nafs dalam Al-Qur’an menunjukkan variasi makna, susunan
kalimat, klasifikasi, serta objek ayat yang berbeda-beda sesuai dengan konteks
pembahasannya. Istilah nafs yang dimaksud di sini adalah istilah bahasa Arab yang
dipakai dalam Alqur’an. Sedangkan menurut Dawan Raharjo istilah nafsu atau nafs
berasal dari perbendaharaan Alqur’an. la berasal dari bahasa nafs. Tetapi kata ini,
dalam kitab suci mengandung arti yang berbeda. Hanya saja, ketika telah menjadi kata
Indonesia, maknanya berubah dari aslinya. Dalam Alqur’an nafs dan bentuk jamak
dari nafs adalah anfus dan nufus. Anfus dan nufus diartikan sebagai “jiwa” (soul),
“pribadi” (person), “diri” (self atau selfes) “hidup” (life) “hati” (heart) atau “pikiran”
(mind). Tapi dalam arti lain diartikan sebagai jiwa.

Jiwa merupakan makhluk ciptaan Allah yang bersifat kekal. Jiwa dapat
berpisah dari tubuh untuk sementara waktu, seperti ketika seseorang sedang tidur.

929 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

/ PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 924-934

JEEMA  pISSN: 27970833 ¢-ISSN: 2776-9305

Saat seseorang meninggal dunia, jiwa akan terpisah dari jasad, namun akan
dikembalikan untuk menjawab pertanyaan Malaikat Munkar dan Nakir. Adapun
pada diri para nabi, jiwa mereka tetap berada di alam kubur. Selama berada di alam
kubur, jiwa akan merasakan kenikmatan atau siksaan hingga tiba hari kiamat.

Berdasarkan berbagai uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa nafs
menggambarkan keseluruhan aspek kemanusiaan, yang dalam kajian psikologi
sepadan dengan konsep individualitas. Nafs mencerminkan jati diri manusia yang di
dalamnya terdapat dua potensi, yaitu kecenderungan menuju ketakwaan dan
kecenderungan menuju kekufuran. Meskipun demikian, Allah menegaskan bahwa
potensi ketakwaan pada dasarnya lebih mudah dikembangkan oleh manusia. Akan
tetapi, pengaruh lingkungan sering kali lebih dominan dalam mendorong manusia
untuk mengarah pada pengembangan potensi kekufuran.

Pengertian Ruh

Kata al-ruh terulang sebanyak 24 kali dalam al-Quran, masing-masing terdapat
dalam 19 surat yang tersebar dalam 21 ayat. Term al-ruh dalam al-Quran memiliki tiga
makna, yaitu pertolongan, jibril dan ruh manusia itu sendiri. Ada 5 ayat yang
menunjukkan arti ruh manusia secara langsung yaitu; Qs. 15; 29; 17: 85; 17: 85; 32: 9
dan 38: 72.

Jika dikaitkan dengan dimensi kejiwaan manusia, al-ruh merupakan aspek
spiritual yang membuat jiwa manusia mampu sekaligus membutuhkan hubungan
dengan hal-hal yang bersifat spiritual. Jiwa manusia secara fitrah memerlukan
hubungan dengan Tuhan. Selain itu, jiwa juga memiliki daya dan kekuatan spiritual
yang tidak dimiliki oleh makhluk lain. Hal ini terjadi karena dalam diri manusia
terdapat dimensi yang bersumber dari Tuhan.

Dengan demikian, ruh dapat dipahami sebagai dimensi spiritual dalam jiwa
manusia yang mengandung potensi ilahiah yang berasal dari Tuhan. Dimensi ini
menjadikan manusia memiliki sifat-sifat ilahiyah dan mendorongnya untuk
merealisasikan nilai-nilai ketuhanan dalam kehidupan di dunia. Pada titik inilah
peran manusia sebagai khalifah dapat diwujudkan. Oleh karena itu, manusia
dipandang sebagai makhluk semi samawi-ardhi, yaitu makhluk yang memiliki unsur-
unsur alam sekaligus potensi ketuhanan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan penelitian kajian pustaka (systematic literatur
review). Penelitian kajian literatur adalah suatu penelusuran dan penelitian
kepustakaan dengan membaca berbagai buku, jurnal, dan publikasi pustaka lain yang
berkaitan dengan topik penelitian, untuk menghasilkan satu tulisan berkenaan
dengan satu topik atau isu tertentu. Pengumpulan data kajian literatur dilakukan
melalui kajian pustaka dari sumber-sumber rujukan yang relevan dari buku dan jurnal
untuk dianalisis dan diklasifikasi. Data penelitian diperoleh melalui studi pustaka,
yaitu dengan menelusuri berbagai sumber tertulis seperti buku, artikel jurnal, dan
hasil penelitian sebelumnya. Seluruh bahan pustaka yang telah dikumpulkan
kemudian dikaji secara cermat dan mendalam agar dapat memperkuat gagasan serta
rekomendasi yang disampaikan dalam penelitian ini. Dalam penelitian ini, peneliti
menggunakan teknik analisis deskriptif kualitatif. Analisis penelitian diarahkan untuk

930 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

/ PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 924-934

JEEMA  pISSN: 27970833 ¢-ISSN: 2776-9305

menemukan pengetahuan atau teori terhadap penelitian terdahulu melalui buku,
jurnal nasional maupun jurnal internasional. Data-data dianalisis dengan
mengklasifikasi, menemukan kesamaan dan perbedaan, memberikan pandangan dan
menggabungkan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Keragaman An-Nafs
Nafs al-Ammarah (jiwa yang memerintahkan kepada keburukan)
Tahap pertama dltandal oleh domma51 dorongan hawa nafsu. QS Yusuf [12]:53
Ba5 93 5O GD pas Y e 3L & 35T Gl &) i {553l Ly

Artinya: Aku tidak (menyatakan) diriku bebas (dari kesalahan) karena sesungguhnya

nafsu itu selalu mendorong kepada kejahatan, kecuali (nafsu) yang diberi rahmat oleh

Tuhanku. Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.”

Menegaskan, “Inna al-nafs la-ammaratun bis-su’i illa ma rahima rabbi”
(Sesungguhnya nafs itu selalu menyuruh kepada kejahatan kecuali yang diberi rahmat
oleh Tuhanku). Menurut Zulfatmi, nafs al-ammarah sejalan dengan dorongan
instingtif yang dalam psikologi Barat dapat disejajarkan dalam teori psikoanalisis
Freud. Nafs al-ammarah disebut juga naf hewani. Al-Ghazali menyebutkan dengan
citraan yang lebih kontras, yaitu nafs bahimiyyah dan nafs sabu’iyyah (binatang ternak
dan binatang buas). Adapun sifat binatang ternak dan binatang buas itu melekat
dalam diri manusia. Dalam kehidupan sehari-hari, nafs ammarah dapat dilihat pada
individu yang terjebak pada kenikmatan duniawi, konsumsi berlebihan, hedonisme,
dan tidak memiliki kontrol terhadap perilaku buruk. Karena itu, Al-Qur’an
menekankan pentingnya melawan dan mengendalikan nafs ini agar tidak menjadi
penghalang menuju kedewasaan ruhani.

Nafs Al lawwamah (jiwa yang mencela diri)

Tahap kedua menggambarkan kondisi jiwa yang mulai sadar moral. Allah Swt.
berfirman tentang an-nafs al-lawwamah dalam Q.S. al-Qiyamah ayat 2:

2850 QI 208 Y

Artinya: Aku bersumpah demi jiwa yang sangat menyesali (dirinya sendiri).

Menegaskan “Wa la ugsimu bi al-nafs al-lawwamah” (Dan Aku bersumpah
dengan jiwa yang selalu menyesali dirinya).

Zakaria dan Nugroho menafsirkan lawwamah sebagai fase transisi, ketika
manusia melakukan muhasabah dan kritik diri, namun masih berpotensi jatuh dalam
dosa. Kata lawwamah merupakan bentuk mubalaghah (hiperbolis) dari kata lawm, yang
bermakna mencela atau menyalahkan pemiliknya sendiri.

Nafs al-Mutma innah (jiwa yang tenang)
Puncak perkembangan jiwa adalah ketenangan yang lahir dari kedekatan
dengan Allah. QS Al- Fa]r [89]:27-30 berbunyi:
Y%}dqus@‘;;qu@/\}mfmbd.u‘;\ J\QYV}M\M\L@S\%
P REPERE
Artinya : "Wahai jiwa yang tenang! Kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang
rida dan diridai-Nya. Maka masuklah ke dalam golongan hamba-hamba-Ku, dan
masuklah ke dalam surga-Ku."

931 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

/ PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 924-934

JEEMA  pISSN: 27970833 ¢-ISSN: 2776-9305

Menurut Hamka dalam tafsir al-Azhar dengan pengalaman dari tingkatan nafs
ammarah dan nafs lawwamah, maka seseorang dapat mencapai nafs al-mutmainnah,
yakni jiwa yang telah mencapai tenang dan tentram.

Nafs mutma’innah adalah bentuk tertinggi dari perkembangan jiwa dalam
perspektif Al-Qur’an. Jiwa ini telah melewati berbagai ujian dan perjuangan batin,
serta berhasil mengalahkan nafsu dan keinginan duniawi. la telah mencapai
ketenangan hakiki karena bersandarpenuh kepada Allah, tidak lagi terguncang oleh
dunia, dan hidup dalam keimanan yang kokoh. Dalam dimensi spiritualitas Islam,
nafs mutma’innah menjadi tujuan dari proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). la adalah
jiwa yang selaras dengan kehendak Tuhan, memiliki akhlak mulia, dan senantiasa
berada dalam keridhaan Allah. Jiwa ini tidak hanya memiliki keimanan, tetapi juga
telah mewujudkan iman itu dalam kehidupan nyata secara utuh.

Karakteristik Ruh

Mengenai ruh, terdapat beberapa karakteristik utama, antara lain: (1) ruh
berasal dari Tuhan dan bukan dari tanah atau unsur bumi; (2) ruh bersifat unik dan
tidak dapat disamakan dengan akal budji, jasmani, maupun jiwa manusia; (3) ruh yang
berasal dari Allah menjadi sarana utama bagi manusia untuk bermunajat dan
mendekatkan diri kepada-Nya; (4) dalam tasawuf, latihan spiritual mengajarkan
penyebutan kalimat Allah tidak hanya pada tingkat kesadaran lahiriah, tetapi juga
hingga menembus dimensi rohaniah, sehingga kalimat Allah yang tertanam dalam
ruh dapat mengantarkan ruh menuju alam ketuhanan; (5) ruh merupakan makhluk
yang berdiri sendiri, terpisah dari jasad. Menurut Syaikhul Islam Ibnu Taimiyah, ruh
bukan bagian dari tubuh dan dapat merasakan kenikmatan maupun penderitaan
secara terpisah dari jasad; dan (6) ruh berfungsi sebagai sumber kehidupan, karena
keberadaannya dalam jasad menjadi syarat utama berlangsungnya kehidupan. Ketika
ruh berpisah dari jasad, maka kehidupan dalam tubuh tersebut berakhir.

Mengenai ruh ada beberapa karakteristik, antara lain:

1. Ruh berasal dari Tuhan, dan bukan berasal dari tanah/bumi

2. Ruh adalah unik, tak sama dengan akal budji, jasmani dan jiwa manusia.

3. Ruh yang berasal dari Allah itu merupakan sarana pokok untuk munajat
kehadiratNya.

4. Ruh tetap hidup sekalipun seseorang tidur/tidak sadar

5. Ruh dapat menjadi kotor dengan dosa dan noda, tapi dapat pula
dibersihkan dan menjadi suci dengan taubat dan menggantinya dengan
taubat dan mneggantinya dengan amal- amal sholeh.

6. Ruh karena sangat lembut dan halusnya mengambil “wujud” serupa
“wadah”-nya, paralel dengan zat cair, gas, dan cahaya yang “bentuk”-nya
serupa tempat ia berada.

7. Tasawuf mengikutsertakan ruh seseorang beribadah kepada Allah SWT

8. Tasawuf melatih untuk menyebut kalimat Allah tidak saja sampai pada
taraf kesadaran lahiriah, tapi juga tembus ke dalam alam rohaniah. Kalimat
Allah yang termuat dalam ruh itu pada gilirannya dapat membuat ruh itu
sendiri ke alam ketuhanan.

Berdasarkan penjelasan-penjelasan sufistik tersebut, selain akal, perasaan,

keinginan, imajinasi, serta berbagai kualitas psikofisik yang dimiliki manusia,

932 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

/ PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 924-934

JEEMA  pISSN: 27970833 ¢-ISSN: 2776-9305

terdapat satu dimensi kemanusiaan lain yang tidak kalah penting dan istimewa, yaitu
ruh. Selama ini, ruh lebih banyak dikaji dalam tradisi tasawuf, namun ke depan sangat
mungkin dimensi ini juga akan mendapat perhatian dan dikaji lebih lanjut dalam
perspektif Psikologi Islami.

KESIMPULAN

Konsep an-nafs dan ar-ruh dalam Islam menggambarkan hakikat manusia
secara utuh, mencakup aspek fisik, psikis, dan spiritual. An-nafs berperan dalam
dinamika kejiwaan dan perilaku, sedangkan ar-ruh menjadi sumber kehidupan serta
kesadaran spiritual yang menghubungkan manusia dengan Allah. Keduanya saling
melengkapi dalam membentuk kepribadian, sehingga keseimbangan antara
pengendalian jiwa dan penguatan spiritual menjadi kunci tercapainya tujuan manusia
sebagai hamba dan khalifah di bumi.

Berdasarkan hasil kajian ini, disarankan agar pemahaman tentang konsep an-
nafs dan ar-ruh terus dikembangkan dalam kajian keislaman dan psikologi Islam,
khususnya sebagai landasan pembentukan karakter dan kesehatan mental yang
berimbang. Para pendidik dan akademisi diharapkan dapat mengintegrasikan nilai-
nilai pengendalian jiwa (tazkiyatun nafs) dan penguatan spiritual dalam proses
pendidikan, sehingga pembelajaran tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif,
tetapi juga pada pembinaan moral dan spiritual peserta didik.

Selain itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji konsep an-nafs
dan ar-ruh dengan pendekatan empiris atau interdisipliner, agar diperoleh
pemahaman yang lebih kontekstual dan aplikatif terhadap permasalahan manusia
modern. Dengan pengembangan kajian yang berkelanjutan, konsep ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi nyata dalam membangun manusia yang seimbang
secara fisik, psikis, dan spiritual sesuai dengan nilai-nilai Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Abubakar, Rifa'i. Pengantar Metodologi Penelitian. 1st ed. Yogyakarta: SUKA-Press UIN
Sunan Kalijaga J1., 2021.

Asiah, Siti Nur, Amaruddin, and Nasrullah. “Syahadah: Jurnal Ilmu Al- Qur’an Dan
Keislaman.” SYAHADAH:JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN KEISLAMAN 13,
no. 2 (2025): 1-16.

Fitriani, and Aswadi. Terapeutik Penyakit Hati Kajian Tafsir Surah Al-Mutaffifin.
Surabaya: Pustaka Aksara, 2025. https:/ /repositori.uin-
alauddin.ac.id/id/eprint/24517/.

Lubis, Ramadan. “Konsep Jiwa Dalam Alquran.” Jurnal Nizhamiyah 10, no. 2 (2020):
52-66. https:/ /doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.30821 /niz.v10i2.772.

— ——. PSIKOLOGI AGAMA. Edited by Hadis Purba. 1st ed. Medan: Perdana
Publishing, 2019.

Mohd Manawi Mohd Akib, Che Zarrina Sa’ari, Sharifah Basirah Syed Muhsin. “AL-
BASIRAH 3w ,5.” Psikologi Islam: Penciptaan Al-Nafsdan Kekekalannya Menurut
Ibn Sinadan Al-Ghazali. 11, no. 1 (2021): 19-29.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.22452 / basirah.vol11nol.2.

Nurlina, Nanda, and Bashori. “Konsep ‘Nafs” Dalam Al-Qur’an: Analisis Semantik
Terhadap Dimensi Psikologis Dan Spiritualitas Dalam Proses Pembentukan

933 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

/ PEMA
Vol. 5 No. 8 2025 pp. 924-934

JPERMA pISSN: 2797-0838 e-ISSN: 2776-9305

Karakter.” Semantik : Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, Bahasa Dan Budaya 3, no. 3
(2025): 200-214.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.61132/ semantik.v3i3.1819.

Rozi, Syafwan. TASAWUF DAN PSIKOLOGI TINJAUAN PSIKOLOGI KESEHATAN
MENTAL Terhadap Konsep Magdm Dan Hal Dalam Tasawuf Ibn “Arabi. Bukittinggi:
IAIN Bukittinggi, 2018.

Samad, Sri Astuti A. “Konsep Ruh Dalam Perspektif Psikologi Pendidikan Barat Dan
Islam.”  E-Journal — IAIN  Samarinda 7, mno. 2  (2015): 221.
https:/ /doi.org/10.21093/1j.v7i2.300.

Siti Aisyah Panjaitan, Nur Afni Pulungan, Ramadan Lubis, Lusi Khairani, Pitri Iraya
Nasution, and Panorangi Harahap. “Konsep An-Nafs Dan Ar-Ruh Dalam
Islam.” Fatih: Journal of Contemporary Research 1, no. 2 (2025): 125-37.
https:/ /doi.org/10.61253 / xfggka09.

Sitorus, M. Psikologi Agama. Medan, 2011. http:/ /repository.uinsu.ac.id/418/27 /1SI
PSIKOLOGI AGAMA .pdf.

Sukring. “MENJAWAB KERESAHAN ANAK MUDA DAN KESEHATAN MENTAL
DALAM PERSPEKTIF ISLAM.” Jurnal Kaijian Agama Islam 9, no. 6 (2025): 209-
18.

Supriadi. “Kepribadian Manusia Perpektif Al-Quran (Pendekatan Tafsir Dan Ilmu
Psikologi).”  Jurnal = Asy-Syukriyyah 19, no. 1 (2018):  110-29.
https:/ /doi.org/10.36769/asy.v19i1.27.

Waruwu, Marinu. “Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif,
Metode Penelitian Kuantitatif Dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed
Method).” Jurnal Pendidikan Tambusai 7, no. 1 (2023): 2896-2910.

Zakaria, Muhammad Yusuf, and Kharis Nugroho. “Semantic Evolution of the Word
Nafs in the Qur'an Based on Contextual Semantics and the Qur’anic
Worldview.” Proceeding ISETH (International Summit on Science, Technology, and
Humanity), 2025, 842-47. https:/ /doi.org/10.23917 /iseth.5470.

Zulfatmi. “ Al-Nafs Dalam Al-Qur’an (Analisis Terma Al-Nafs Sebagai Dimensi Psikis
Manusia).” Mudarrisuna 10, no. 2 (2020): 40-57.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.22373 /jm.v10i2.7838.

934 | Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

