
PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 924-934 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 928 

Konsep An-Nafs dan Ar-Ruh 

 
 

Abu A’la Al Maududi1, Dini Azzahra2, Mariadina Siahaan3,  
Muhammad Nazarruddin Harahap4, Rizky Amaliyah Putri5, Ramadan Lubis6 

 
 

1,2,3,4,5,6Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 
 

Email: abuuuueee@gmail.com1, diniazzahra2004@gmail.com2, 
mariahdinasiahaan@gmail.com3, nazaraja555@gmail.com4,  

rizkiamaliyahputri121004@gmail.com5, ramadanlubis@uinsu.ac.id6 
 

 
ABSTRACT 

This article aims to examine the concepts of an-nafs (the soul) and ar-rūḥ (the spirit) in Islamic thought 
based on the Qur’an and the perspectives of theistic Muslim philosophers, particularly Al-Ghazali and 
Buya Hamka. The main issue addressed in this study is the conceptual distinction and interrelation 
between an-nafs and ar-rūḥ, which are often used interchangeably in Islamic discourse. This research 
employs a qualitative library research method with a descriptive-analytical approach, focusing on 
Qur’anic verses, classical and modern Qur’anic exegesis, and selected philosophical works. The findings 
reveal that an-nafs refers to the human self associated with personal identity and moral disposition, 
possessing tendencies toward piety or deviation, while ar-rūḥ is understood as a non-physical spiritual 
essence originating from the divine command of God and serving as the source of life. In Islamic 
philosophical thought, ar-rūḥ is regarded as the core of human existence, whereas an-nafs represents its 
manifestation in interaction with the body and the material world. This study concludes that a clear 
understanding of the relationship between an-nafs and ar-rūḥ offers an integrative framework for 
comprehending the spiritual, moral, and existential dimensions of human beings in Islam. 
Keywords: An-Nafs, Ar-Rūḥ, Qur’anic Perspective. 
 

 
PENDAHULUAN 

Dalam tradisi keilmuan Islam, kajian tentang jiwa (nafs) menempati posisi yang 
sangat penting. Al-Qur’an menyebut kata nafs lebih dari 290 kali dengan berbagai 
makna, seperti identitas diri, dorongan psikologis, dan potensi spiritual manusia. 
Secara bahasa, nafs berarti diri atau hakikat manusia. Namun, dalam Al-Qur’an, 
maknanya jauh lebih luas daripada sekadar “jiwa” dalam psikologi modern, karena 
mencakup seluruh aspek kehidupan manusia, yaitu fisik, mental, moral, dan spiritual. 
Oleh sebab itu, pemahaman tentang nafs menjadi hal yang sangat penting, tidak hanya 
dalam kajian tafsir, tetapi juga dalam pengembangan psikologi Islam yang berusaha 
memadukan ilmu kejiwaan dengan nilai-nilai yang bersumber dari wahyu. 

Pembahasan tentang nafs semakin relevan seiring dengan meningkatnya 
masalah kesehatan mental di tingkat global. Data WHO menunjukkan adanya 
kenaikan signifikan kasus depresi dan kecemasan setelah pandemi. Di Indonesia, 
Kementerian Kesehatan Republik Indonesia melaporkan bahwa sekitar 9,8% 
penduduk mengalami gangguan mental emosional dengan tingkat keparahan yang 
berbeda-beda. Kondisi ini menunjukkan perlunya pendekatan psikologis yang tidak 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:abuuuueee@gmail.com
mailto:diniazzahra2004@gmail.com
mailto:mariahdinasiahaan@gmail.com
mailto:nazaraja555@gmail.com
mailto:rizkiamaliyahputri121004@gmail.com
mailto:ramadanlubis@uinsu.ac.id


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 924-934 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 929 

hanya berfokus pada gejala yang tampak, tetapi juga memperhatikan aspek spiritual 
yang berpengaruh terhadap ketenangan batin dan kualitas hidup secara menyeluruh. 

Meskipun psikologi Barat telah menghasilkan berbagai teori kepribadian yang 
berpengaruh, seperti psikoanalisis dari Freud, behaviorisme dari Skinner, dan 
humanistik dari Maslow, pendekatan-pendekatan tersebut umumnya lebih 
menekankan aspek material dan pengalaman empiris semata.  

Berbagai penelitian terbaru semakin memperkuat pentingnya sudut pandang 
ini. Penelitian Yusuf Zakaria dan Kharis Nugroho memetakan makna nafs dalam Al-
Qur’an ke dalam tiga ranah utama, yaitu identitas diri, aspek psikologis, dan dimensi 
spiritual. Hasil kajian tersebut menunjukkan bahwa nafs tidak dapat dimaknai dengan 
satu pengertian saja, karena konteks ayat sangat menentukan maknanya. 

Sebagai contoh, QS Ali ‘Imran [3]:185 menggunakan istilah nafs untuk 
menegaskan bahwa setiap manusia pasti mengalami kematian sebagai bagian dari 
identitas diri. QS Yusuf [12]:53 menggambarkan nafs sebagai dorongan yang 
cenderung kepada keburukan dalam aspek psikologis. Sementara itu, QS Asy-Syams 
[91]:7–10 menekankan adanya potensi penyucian atau pengotoran jiwa yang berkaitan 
dengan dimensi spiritual. 

Penelitian lain menyoroti sisi praktis dari konsep nafs. Zulfatmi menjelaskan 
nafs sebagai alat psikis manusia yang mendorong munculnya gagasan, kemauan, dan 
tekad untuk melakukan perubahan sosial. Ia juga membagi perkembangan jiwa ke 
dalam tiga tingkatan, yaitu nafs al-ammārah, nafs al-lawwāmah, dan nafs al-muṭmaʾinnah.  

Dalam kajian filsafat Islam, perdebatan mengenai asal-usul dan kekekalan jiwa 
turut memperkaya pemahaman tentang nafs. Ibn Sina dan al-Ghazali sepakat bahwa 
jiwa diciptakan bersamaan dengan kesempurnaan tubuh, bersifat nonmateri, dan 
tetap ada setelah kematian. Pandangan ini menegaskan bahwa kesehatan jiwa tidak 
hanya berkaitan dengan kehidupan dunia, tetapi juga berhubungan erat dengan 
tanggung jawab moral dan kehidupan manusia di akhirat. 
 
Kerangka Teori 
Pengertian An Nafs 
 Kata *an-nafs* dalam Al-Qur’an disebutkan sebanyak 297 kali dengan beragam 
bentuk dan makna. Dalam bentuk mufrad (tunggal), kata ini muncul sebanyak 140 
kali. Sementara itu, dalam bentuk jamak terdapat dua variasi, yaitu nufus yang 
disebutkan 2 kali dan anfus sebanyak 153 kali, serta dalam bentuk fi’il yang muncul 2 
kali. Penggunaan kata an-nafs dalam Al-Qur’an menunjukkan variasi makna, susunan 
kalimat, klasifikasi, serta objek ayat yang berbeda-beda sesuai dengan konteks 
pembahasannya. Istilah nafs yang dimaksud di sini adalah istilah bahasa Arab yang 
dipakai dalam Alqur’an. Sedangkan menurut Dawan Raharjo istilah nafsu atau nafs 
berasal dari perbendaharaan Alqur’an. Ia berasal dari bahasa nafs. Tetapi kata ini, 
dalam kitab suci mengandung arti yang berbeda. Hanya saja, ketika telah menjadi kata 
Indonesia, maknanya berubah dari aslinya. Dalam Alqur’an nafs dan bentuk jamak 
dari nafs adalah anfus dan nufus. Anfus dan nufus diartikan sebagai “jiwa” (soul), 
“pribadi” (person), “diri” (self atau selfes) “hidup” (life) “hati” (heart) atau “pikiran” 
(mind). Tapi dalam arti lain diartikan sebagai jiwa. 

Jiwa merupakan makhluk ciptaan Allah yang bersifat kekal. Jiwa dapat 
berpisah dari tubuh untuk sementara waktu, seperti ketika seseorang sedang tidur. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 924-934 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 930 

Saat seseorang meninggal dunia, jiwa akan terpisah dari jasad, namun akan 
dikembalikan untuk menjawab pertanyaan Malaikat Munkar dan Nakir. Adapun 
pada diri para nabi, jiwa mereka tetap berada di alam kubur. Selama berada di alam 
kubur, jiwa akan merasakan kenikmatan atau siksaan hingga tiba hari kiamat. 

Berdasarkan berbagai uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa nafs 
menggambarkan keseluruhan aspek kemanusiaan, yang dalam kajian psikologi 
sepadan dengan konsep individualitas. Nafs mencerminkan jati diri manusia yang di 
dalamnya terdapat dua potensi, yaitu kecenderungan menuju ketakwaan dan 
kecenderungan menuju kekufuran. Meskipun demikian, Allah menegaskan bahwa 
potensi ketakwaan pada dasarnya lebih mudah dikembangkan oleh manusia. Akan 
tetapi, pengaruh lingkungan sering kali lebih dominan dalam mendorong manusia 
untuk mengarah pada pengembangan potensi kekufuran. 
 
Pengertian Ruh 

Kata al-ruh terulang sebanyak 24 kali dalam al-Quran, masing-masing terdapat 
dalam 19 surat yang tersebar dalam 21 ayat. Term al-ruh dalam al-Quran memiliki tiga 
makna, yaitu pertolongan, jibril dan ruh manusia itu sendiri. Ada 5 ayat yang 
menunjukkan arti ruh manusia secara langsung yaitu; Qs. 15; 29; 17: 85; 17: 85; 32: 9 
dan 38: 72. 

Jika dikaitkan dengan dimensi kejiwaan manusia, al-ruh merupakan aspek 
spiritual yang membuat jiwa manusia mampu sekaligus membutuhkan hubungan 
dengan hal-hal yang bersifat spiritual. Jiwa manusia secara fitrah memerlukan 
hubungan dengan Tuhan. Selain itu, jiwa juga memiliki daya dan kekuatan spiritual 
yang tidak dimiliki oleh makhluk lain. Hal ini terjadi karena dalam diri manusia 
terdapat dimensi yang bersumber dari Tuhan. 

Dengan demikian, ruh dapat dipahami sebagai dimensi spiritual dalam jiwa 
manusia yang mengandung potensi ilahiah yang berasal dari Tuhan. Dimensi ini 
menjadikan manusia memiliki sifat-sifat ilahiyah dan mendorongnya untuk 
merealisasikan nilai-nilai ketuhanan dalam kehidupan di dunia. Pada titik inilah 
peran manusia sebagai khalifah dapat diwujudkan. Oleh karena itu, manusia 
dipandang sebagai makhluk semi samawi-ardhi, yaitu makhluk yang memiliki unsur-
unsur alam sekaligus potensi ketuhanan. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan penelitian kajian pustaka (systematic literatur 

review). Penelitian kajian literatur adalah suatu penelusuran dan penelitian 
kepustakaan dengan membaca berbagai buku, jurnal, dan publikasi pustaka lain yang 
berkaitan dengan topik penelitian, untuk menghasilkan satu tulisan berkenaan 
dengan satu topik atau isu tertentu. Pengumpulan data kajian literatur dilakukan 
melalui kajian pustaka dari sumber-sumber rujukan yang relevan dari buku dan jurnal 
untuk dianalisis dan diklasifikasi. Data penelitian diperoleh melalui studi pustaka, 
yaitu dengan menelusuri berbagai sumber tertulis seperti buku, artikel jurnal, dan 
hasil penelitian sebelumnya. Seluruh bahan pustaka yang telah dikumpulkan 
kemudian dikaji secara cermat dan mendalam agar dapat memperkuat gagasan serta 
rekomendasi yang disampaikan dalam penelitian ini. Dalam penelitian ini, peneliti 
menggunakan teknik analisis deskriptif kualitatif. Analisis penelitian diarahkan untuk 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 924-934 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 931 

menemukan pengetahuan atau teori terhadap penelitian terdahulu melalui buku, 
jurnal nasional maupun jurnal internasional. Data-data dianalisis dengan 
mengklasifikasi, menemukan kesamaan dan perbedaan, memberikan pandangan dan 
menggabungkan. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Keragaman An-Nafs  
Nafs al-Ammārah (jiwa yang memerintahkan kepada keburukan) 

Tahap pertama ditandai oleh dominasi dorongan hawa nafsu. QS Yusuf [12]:53 
ئُٓ وَمَا ٓ يْٓ  ابُرَ ِّ ارَة ٓ الن فْسَٓ اِّنٓ  نَفْسِّ ٓ لََمَ  ءِّٓ ۢ  وْْۤ ٓ بِّالسُّ مَٓ مَا اِّلَ  يْمٓ  غَفوُْرٓ  رَب ِّيْٓ اِّنٓ  رَب ِّيْٓ  رَحِّ حِّ ر   

Artinya: Aku tidak (menyatakan) diriku bebas (dari kesalahan) karena sesungguhnya 
nafsu itu selalu mendorong kepada kejahatan, kecuali (nafsu) yang diberi rahmat oleh 
Tuhanku. Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.” 
Menegaskan, “Inna al-nafs la-ammaratun bis-sū’i illā mā rahima rabbī” 

(Sesungguhnya nafs itu selalu menyuruh kepada kejahatan kecuali yang diberi rahmat 
oleh Tuhanku). Menurut Zulfatmi, nafs al-ammārah sejalan dengan dorongan 
instingtif yang dalam psikologi Barat dapat disejajarkan dalam teori psikoanalisis 
Freud. Nafs al-ammarah disebut juga naf hewani. Al-Ghazali menyebutkan dengan 
citraan yang lebih kontras, yaitu nafs bahimiyyah dan nafs sabu’iyyah (binatang ternak 
dan binatang buas). Adapun sifat binatang ternak dan binatang buas itu melekat 
dalam diri manusia. Dalam kehidupan sehari-hari, nafs ammārah dapat dilihat pada 
individu yang terjebak pada kenikmatan duniawi, konsumsi berlebihan, hedonisme, 
dan tidak memiliki kontrol terhadap perilaku buruk. Karena itu, Al-Qur’an 
menekankan pentingnya melawan dan mengendalikan nafs ini agar tidak menjadi 
penghalang menuju kedewasaan ruhani. 
Nafs Al lawwamah (jiwa yang mencela diri) 

Tahap kedua menggambarkan kondisi jiwa yang mulai sadar moral. Allah Swt. 
berfirman tentang an-nafs al-lawwamah dalam Q.S. al-Qiyamah ayat 2:  

مُٓ وَلََٓ  ٓ اقُْسِّ امَةِّٓ بِّالن فْسِّ الل و    
Artinya: Aku bersumpah demi jiwa yang sangat menyesali (dirinya sendiri). 

Menegaskan “Wa lā uqsimu bi al-nafs al-lawwāmah” (Dan Aku bersumpah 
dengan jiwa yang selalu menyesali dirinya).  
Zakaria dan Nugroho menafsirkan lawwāmah sebagai fase transisi, ketika 

manusia melakukan muhasabah dan kritik diri, namun masih berpotensi jatuh dalam 
dosa. Kata lawwamah merupakan bentuk mubalaghah (hiperbolis) dari kata lawm, yang 
bermakna mencela atau menyalahkan pemiliknya sendiri. 
 
Nafs al-Muṭmaʾinnah (jiwa yang tenang) 

Puncak perkembangan jiwa adalah ketenangan yang lahir dari kedekatan 
dengan Allah. QS Al-Fajr [89]:27–30 berbunyi:  

عِّي ﴾٢٧﴿ الْمُطْمَئِّن ةُٓ الن فْسُٓ أيَ تهَُا ياَ يَة ٓ رَبِّ كِّٓ إِّلىَٓ  ارْجِّ ي ة ٓ رَاضِّ رْضِّ باَدِّي فِّي فاَدْخُلِّي ﴾٨٢﴿ م  ٢٩﴿ عِّ ﴾ 
٣٠﴿ جَن تِّي وَادْخُلِّي  

Artinya : ”Wahai jiwa yang tenang! Kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang 
rida dan diridai-Nya. Maka masuklah ke dalam golongan hamba-hamba-Ku, dan 
masuklah ke dalam surga-Ku." 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 924-934 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 932 

Menurut Hamka dalam tafsir al-Azhar dengan pengalaman dari tingkatan nafs 
ammarah dan nafs lawwamah, maka seseorang dapat mencapai nafs al-mutmainnah, 
yakni jiwa yang telah mencapai tenang dan tentram. 

Nafs muṭma’innah adalah bentuk tertinggi dari perkembangan jiwa dalam 
perspektif Al-Qur’an. Jiwa ini telah melewati berbagai ujian dan perjuangan batin, 
serta berhasil mengalahkan nafsu dan keinginan duniawi. Ia telah mencapai 
ketenangan hakiki karena bersandarpenuh kepada Allah, tidak lagi terguncang oleh 
dunia, dan hidup dalam keimanan yang kokoh.  Dalam dimensi spiritualitas Islam, 
nafs muṭma’innah menjadi tujuan dari proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). Ia adalah 
jiwa yang selaras dengan kehendak Tuhan, memiliki akhlak mulia, dan senantiasa 
berada dalam keridhaan Allah. Jiwa ini tidak hanya memiliki keimanan, tetapi juga 
telah mewujudkan iman itu dalam kehidupan nyata secara utuh. 
 
Karakteristik Ruh 

Mengenai ruh, terdapat beberapa karakteristik utama, antara lain: (1) ruh 
berasal dari Tuhan dan bukan dari tanah atau unsur bumi; (2) ruh bersifat unik dan 
tidak dapat disamakan dengan akal budi, jasmani, maupun jiwa manusia; (3) ruh yang 
berasal dari Allah menjadi sarana utama bagi manusia untuk bermunajat dan 
mendekatkan diri kepada-Nya; (4) dalam tasawuf, latihan spiritual mengajarkan 
penyebutan kalimat Allah tidak hanya pada tingkat kesadaran lahiriah, tetapi juga 
hingga menembus dimensi rohaniah, sehingga kalimat Allah yang tertanam dalam 
ruh dapat mengantarkan ruh menuju alam ketuhanan; (5) ruh merupakan makhluk 
yang berdiri sendiri, terpisah dari jasad. Menurut Syaikhul Islam Ibnu Taimiyah, ruh 
bukan bagian dari tubuh dan dapat merasakan kenikmatan maupun penderitaan 
secara terpisah dari jasad; dan (6) ruh berfungsi sebagai sumber kehidupan, karena 
keberadaannya dalam jasad menjadi syarat utama berlangsungnya kehidupan. Ketika 
ruh berpisah dari jasad, maka kehidupan dalam tubuh tersebut berakhir. 

Mengenai ruh ada beberapa karakteristik, antara lain:  
1. Ruh berasal dari Tuhan, dan bukan berasal dari tanah/bumi  
2. Ruh adalah unik, tak sama dengan akal budi, jasmani dan jiwa manusia.  
3. Ruh yang berasal dari Allah itu merupakan sarana pokok untuk munajat 

kehadiratNya.  
4. Ruh tetap hidup sekalipun seseorang tidur/tidak sadar  
5. Ruh dapat menjadi kotor dengan dosa dan noda, tapi dapat pula 

dibersihkan dan menjadi suci dengan taubat dan menggantinya dengan 
taubat dan mneggantinya dengan amal- amal sholeh.  

6. Ruh karena sangat lembut dan halusnya mengambil “wujud” serupa 
“wadah”-nya, paralel dengan zat cair, gas, dan cahaya yang “bentuk”-nya 
serupa tempat ia berada.  

7. Tasawuf mengikutsertakan ruh seseorang beribadah kepada Allah SWT  
8. Tasawuf melatih untuk menyebut kalimat Allah tidak saja sampai pada 

taraf kesadaran lahiriah, tapi juga tembus ke dalam alam rohaniah. Kalimat 
Allah yang termuat dalam ruh itu pada gilirannya dapat membuat ruh itu 
sendiri ke alam ketuhanan. 

Berdasarkan penjelasan-penjelasan sufistik tersebut, selain akal, perasaan, 
keinginan, imajinasi, serta berbagai kualitas psikofisik yang dimiliki manusia, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 924-934 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 933 

terdapat satu dimensi kemanusiaan lain yang tidak kalah penting dan istimewa, yaitu 
ruh. Selama ini, ruh lebih banyak dikaji dalam tradisi tasawuf, namun ke depan sangat 
mungkin dimensi ini juga akan mendapat perhatian dan dikaji lebih lanjut dalam 
perspektif Psikologi Islami. 
 

KESIMPULAN 
Konsep an-nafs dan ar-ruh dalam Islam menggambarkan hakikat manusia 

secara utuh, mencakup aspek fisik, psikis, dan spiritual. An-nafs berperan dalam 
dinamika kejiwaan dan perilaku, sedangkan ar-ruh menjadi sumber kehidupan serta 
kesadaran spiritual yang menghubungkan manusia dengan Allah. Keduanya saling 
melengkapi dalam membentuk kepribadian, sehingga keseimbangan antara 
pengendalian jiwa dan penguatan spiritual menjadi kunci tercapainya tujuan manusia 
sebagai hamba dan khalifah di bumi.  

Berdasarkan hasil kajian ini, disarankan agar pemahaman tentang konsep an-
nafs dan ar-ruh terus dikembangkan dalam kajian keislaman dan psikologi Islam, 
khususnya sebagai landasan pembentukan karakter dan kesehatan mental yang 
berimbang. Para pendidik dan akademisi diharapkan dapat mengintegrasikan nilai-
nilai pengendalian jiwa (tazkiyatun nafs) dan penguatan spiritual dalam proses 
pendidikan, sehingga pembelajaran tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif, 
tetapi juga pada pembinaan moral dan spiritual peserta didik. 

Selain itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji konsep an-nafs 
dan ar-ruh dengan pendekatan empiris atau interdisipliner, agar diperoleh 
pemahaman yang lebih kontekstual dan aplikatif terhadap permasalahan manusia 
modern. Dengan pengembangan kajian yang berkelanjutan, konsep ini diharapkan 
dapat memberikan kontribusi nyata dalam membangun manusia yang seimbang 
secara fisik, psikis, dan spiritual sesuai dengan nilai-nilai Islam. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Abubakar, Rifa’i. Pengantar Metodologi Penelitian. 1st ed. Yogyakarta: SUKA-Press UIN 

Sunan Kalijaga Jl., 2021. 
Asiah, Siti Nur, Amaruddin, and Nasrullah. “Syahadah: Jurnal Ilmu Al- Qur’an Dan 

Keislaman.” SYAHADAH:JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN KEISLAMAN 13, 
no. 2 (2025): 1–16. 

Fitriani, and Aswadi. Terapeutik Penyakit Hati Kajian Tafsir Surah Al-Mutaffifin. 
Surabaya: Pustaka Aksara, 2025. https://repositori.uin-
alauddin.ac.id/id/eprint/24517/. 

Lubis, Ramadan. “Konsep Jiwa Dalam Alquran.” Jurnal Nizhamiyah 10, no. 2 (2020): 
52–66. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.30821/niz.v10i2.772. 

———. PSIKOLOGI AGAMA. Edited by Hadis Purba. 1st ed. Medan: Perdana 
Publishing, 2019. 

Mohd Manawi Mohd Akib, Che Zarrina Sa’ari, Sharifah Basirah Syed Muhsin. “AL-
BASIRAH ةيرصبلا.” Psikologi Islam: Penciptaan Al-Nafsdan Kekekalannya Menurut 
Ibn Sinadan Al-Ghazali. 11, no. 1 (2021): 19–29. 
https://doi.org/https://doi.org/10.22452/basirah.vol11no1.2. 

Nurlina, Nanda, and Bashori. “Konsep ‘Nafs’ Dalam Al-Qur’an: Analisis Semantik 
Terhadap Dimensi Psikologis Dan Spiritualitas Dalam Proses Pembentukan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 3 2025 pp. 924-934 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

 

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema 934 

Karakter.” Semantik : Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, Bahasa Dan Budaya 3, no. 3 
(2025): 200–214. 
https://doi.org/https://doi.org/10.61132/semantik.v3i3.1819. 

Rozi, Syafwan. TASAWUF DAN PSIKOLOGI TINJAUAN PSIKOLOGI KESEHATAN 
MENTAL Terhadap Konsep Maqâm Dan Hâl Dalam Tasawuf Ibn ‘Arabi. Bukittinggi: 
IAIN Bukittinggi, 2018. 

Samad, Sri Astuti A. “Konsep Ruh Dalam Perspektif Psikologi Pendidikan Barat Dan 
Islam.” E-Journal IAIN Samarinda 7, no. 2 (2015): 221. 
https://doi.org/10.21093/fj.v7i2.300. 

Siti Aisyah Panjaitan, Nur Afni Pulungan, Ramadan Lubis, Lusi Khairani, Pitri Iraya 
Nasution, and Panorangi Harahap. “Konsep An-Nafs Dan Ar-Ruh Dalam 

Islam.” Fatih: Journal of Contemporary Research 1, no. 2 (2025): 125–37. 
https://doi.org/10.61253/xfggka09. 

Sitorus, M. Psikologi Agama. Medan, 2011. http://repository.uinsu.ac.id/418/27/ISI 
PSIKOLOGI AGAMA.pdf. 

Sukring. “MENJAWAB KERESAHAN ANAK MUDA DAN KESEHATAN MENTAL 
DALAM PERSPEKTIF ISLAM.” Jurnal Kaijian Agama Islam 9, no. 6 (2025): 209–
18. 

Supriadi. “Kepribadian Manusia Perpektif Al-Quran (Pendekatan Tafsir Dan Ilmu 
Psikologi).” Jurnal Asy-Syukriyyah 19, no. 1 (2018): 110–29. 
https://doi.org/10.36769/asy.v19i1.27. 

Waruwu, Marinu. “Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, 
Metode Penelitian Kuantitatif Dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed 
Method).” Jurnal Pendidikan Tambusai 7, no. 1 (2023): 2896–2910. 

Zakaria, Muhammad Yusuf, and Kharis Nugroho. “Semantic Evolution of the Word 
Nafs in the Qur’an Based on Contextual Semantics and the Qur’anic 
Worldview.” Proceeding ISETH (International Summit on Science, Technology, and 
Humanity), 2025, 842–47. https://doi.org/10.23917/iseth.5470. 

Zulfatmi. “Al-Nafs Dalam Al-Qur’an (Analisis Terma Al-Nafs Sebagai Dimensi Psikis 
Manusia).” Mudarrisuna 10, no. 2 (2020): 40–57. 
https://doi.org/https://doi.org/10.22373/jm.v10i2.7838. 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

