
Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1077 

Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer: 

Analisis Terhadap Tantangan dan Peluang 
 

Arminsyah 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Mandailing Natal, Indonesia 

Email : arminsyaharmin@gmail.com 

 

Abstrak 

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis Era kontemporer ditandai oleh perubahan sosial, 

politik, dan teknologi yang pesat, menuntut respons baru dari berbagai sistem nilai, 

termasuk hukum Islam. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis upaya rekonstruksi 

filsafat hukum Islam dalam menjawab tantangan zaman modern sekaligus menggali 

peluang yang dapat dimanfaatkan untuk penguatan relevansi hukum Islam dalam 

kehidupan global saat ini. Melalui pendekatan kualitatif dan kajian pustaka terhadap 

karya-karya pemikir hukum Islam kontemporer, ditemukan bahwa rekonstruksi 

diperlukan untuk merevitalisasi nilai-nilai keadilan, kemanusiaan, dan rasionalitas dalam 

kerangka maqāṣid al-syarī‘ah. Tantangan utama meliputi resistensi terhadap pembaruan, 

benturan dengan sistem hukum positif, dan krisis epistemologis. Namun demikian, 

peluang terbuka lebar melalui dialog antarperadaban, pendekatan multidisipliner, serta 

penguatan basis etika dan moral dalam hukum Islam. Penelitian ini merekomendasikan 

model filsafat hukum Islam yang dinamis, kontekstual, dan inklusif sebagai upaya 

menjawab kebutuhan zaman tanpa mengabaikan akar tradisi normatifnya. 

Kata Kunci: Filsafat Hukum Islam, Hukum Kontemporer, Rekonstruksi. 

 

Reconstruction of Islamic Legal Philosophy in the  

Contemporary Era: An Analysis of Challenges and Opportunities 
 

Abstract 

This paper aims to analyze the contemporary era, which is characterized by rapid social, 

political, and technological changes, requiring new responses from various value systems, 

including Islamic law. This article aims to analyze efforts to reconstruct Islamic legal 

philosophy in response to the challenges of the modern era while exploring opportunities 

that can be utilized to strengthen the relevance of Islamic law in today's global life. 

Through a qualitative approach and literature review of the works of contemporary Islamic 

legal thinkers, it was found that reconstruction is necessary to revitalize the values of 

justice, humanity, and rationality within the framework of maqāṣid al-syarī‘ah. The main 

challenges include resistance to reform, conflicts with positive legal systems, and an 

epistemological crisis. Nevertheless, opportunities abound through intercultural dialogue, 

multidisciplinary approaches, and the strengthening of ethical and moral foundations in 

Islamic law. This study recommends a dynamic, contextual, and inclusive model of Islamic 

legal philosophy as an effort to address the needs of the times without neglecting its 

normative roots. 

Keywords: Philosophy of Islamic Law, Contemporary Law, Reconstruction. 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:arminsyaharmin@gmail.com1


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1078 

PENDAHULUAN 

Filsafat hukum Islam adalah bidang kajian yang membahas prinsip-prinsip dasar, 

nilai-nilai moral, serta fondasi epistemologis dan ontologis dari hukum Islam (Ayu & 

Laksmi, 2022). Dalam tradisi keilmuan Islam, hukum (fiqh) sering kali dikaji secara normatif-

tekstual, tetapi filsafat hukum Islam berusaha menggali lebih dalam, tidak hanya pada apa 

hukum ditetapkan, melainkan juga mengapa dan bagaimana hukum itu hadir sebagai 

respons terhadap realitas sosial dan spiritual umat manusia (Mushlihin, 2013). Dalam 

konteks sejarah Islam klasik, filsafat hukum berkembang di tengah dinamika intelektual 

yang sangat kaya, diwarnai oleh perdebatan antara berbagai mazhab hukum dan teologi. 

Namun, dalam perkembangan mutakhir, terutama di era kontemporer, tantangan terhadap 

relevansi dan fleksibilitas hukum Islam semakin mengemuka (Maulidi, 2022). 

Era kontemporer ditandai oleh akselerasi perubahan sosial, budaya, ekonomi, dan 

politik yang belum pernah terjadi sebelumnya dalam sejarah umat manusia (Anam, 2022). 

Globalisasi, digitalisasi, munculnya kesadaran hak asasi manusia, pluralisme hukum, dan 

transformasi identitas keagamaan telah mendorong berbagai sistem hukum—termasuk 

hukum Islam—untuk merespons perubahan ini secara kritis dan reflektif. Di tengah realitas 

ini, pertanyaan besar muncul: sejauh mana filsafat hukum Islam mampu menjawab 

tantangan zaman modern tanpa kehilangan akar tradisinya? Apakah hukum Islam masih 

dapat menjadi rujukan etis dan yuridis di tengah masyarakat global yang kompleks dan 

pluralistik? 

Rekonstruksi filsafat hukum Islam dalam konteks kontemporer menjadi sangat 

penting karena hanya melalui pendekatan yang filosofis, sistemik, dan reflektif hukum Islam 

dapat terus hidup dan relevan. Rekonstruksi bukan berarti menanggalkan tradisi atau 

menggantikan prinsip-prinsip dasar syariat, melainkan menempatkannya dalam kerangka 

yang lebih kontekstual dan progresif. Hal ini mencakup upaya menafsir ulang maqāṣid al-

syarī‘ah (tujuan-tujuan hukum Islam), memperluas pendekatan hermeneutika dalam 

menafsirkan teks-teks suci, serta membuka ruang dialog antara hukum Islam dan sistem 

hukum modern, termasuk hukum internasional dan prinsip-prinsip demokrasi (Izmuddin, 

2018). 

Tantangan terhadap upaya rekonstruksi ini datang dari berbagai arah. Dari sisi 

internal, terdapat kecenderungan konservatisme yang menganggap hukum Islam sudah 

final dan tidak perlu ditafsir ulang. Sebagian kalangan masih memegang kuat pendekatan 

tekstualisme ekstrem, yang memisahkan teks dari konteks sejarah dan sosialnya. Selain itu, 

terdapat krisis epistemologis dalam dunia Islam, di mana dominasi pendekatan fikih 

tradisional sering kali mengesampingkan pendekatan filosofis, sosiologis, dan etis. 

Sementara dari sisi eksternal, hukum Islam juga menghadapi stigma sebagai sistem hukum 

yang rigid, tidak demokratis, atau bahkan bertentangan dengan hak asasi manusia. Ini 

menciptakan tantangan tersendiri dalam membangun citra dan substansi hukum Islam di 

panggung global (Yamamah, 2015). 

Namun, di balik berbagai tantangan tersebut, terdapat pula peluang besar untuk 

membangun kembali filsafat hukum Islam yang lebih responsif dan terbuka. Era 

kontemporer memberikan akses luas terhadap khazanah keilmuan global, metode analisis 

interdisipliner, serta ruang diskusi lintas budaya dan agama. Kemunculan pemikir-pemikir 

hukum Islam progresif seperti Mohammad Arkoun, Fazlur Rahman, Abdullahi An-Na'im, 

Jasser Auda, dan Tariq Ramadan menunjukkan adanya kesadaran baru untuk 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1079 

mentransformasikan hukum Islam menjadi sistem nilai yang adaptif, egaliter, dan 

humanistik. Pemikiran mereka menunjukkan bahwa pembaruan hukum Islam bukanlah 

bentuk penghianatan terhadap tradisi, melainkan sebuah kebutuhan intelektual dan 

spiritual yang mendesak (Rasyid, 2018). 

Konteks ini, filsafat hukum Islam harus didekati dengan paradigma baru yang 

mengintegrasikan tiga unsur utama: keutuhan nilai-nilai normatif Islam, keberpihakan pada 

kemaslahatan manusia, dan keterbukaan terhadap dinamika zaman. Rekonstruksi filsafat 

hukum Islam harus berangkat dari kesadaran bahwa teks suci tidak pernah hadir dalam 

ruang hampa, melainkan selalu berkaitan erat dengan konteks sosio-historisnya. Oleh 

karena itu, pendekatan normatif harus dikombinasikan dengan pendekatan historis, 

sosiologis, dan filosofis agar produk hukum yang dihasilkan benar-benar menjawab 

kebutuhan zaman (Madaniah & Rohmah, 2022). 

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis upaya rekonstruksi filsafat 

hukum Islam di era kontemporer. Fokus utama kajian ini adalah untuk mengidentifikasi 

tantangan-tantangan yang menghambat proses rekonstruksi serta menggali peluang-

peluang strategis yang dapat dimanfaatkan guna membangun paradigma hukum Islam 

yang lebih dinamis, inklusif, dan relevan. Melalui pendekatan kualitatif dan studi literatur 

atas pemikiran tokoh-tokoh kontemporer, diharapkan tulisan ini dapat memberikan 

kontribusi teoretis dalam pengembangan filsafat hukum Islam yang tidak hanya bertumpu 

pada masa lalu, tetapi juga menjawab kebutuhan masa kini dan masa depan. 

 
METODE 

Metode Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research) sebagai landasan utama dalam pengumpulan dan analisis data 

(Assingkily, 2021). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian terletak pada analisis filosofis 

terhadap gagasan-gagasan pemikir hukum Islam kontemporer dalam upaya rekonstruksi 

filsafat hukum Islam. Dengan demikian, penelitian ini tidak bertujuan untuk mengukur atau 

menguji variabel secara empiris, melainkan untuk memahami, menafsirkan, dan 

merefleksikan dinamika pemikiran hukum Islam dalam konteks tantangan dan peluang 

zaman modern (Jonaedi Efendi, 2018). 

Sumber data utama dalam penelitian ini terdiri dari karya-karya primer dan 

sekunder yang relevan dengan tema kajian. Karya-karya primer mencakup tulisan-tulisan 

pemikir hukum Islam kontemporer seperti Fazlur Rahman, Mohammad Arkoun, Jasser 

Auda, Abdullahi Ahmed An-Na‘im, dan Tariq Ramadan, yang dikenal dengan pendekatan 

kritis dan progresif terhadap hukum Islam. Selain itu, digunakan pula literatur klasik Islam 

sebagai bahan pembanding, khususnya terkait konsep maqāṣid al-syarī‘ah, istihsān, ijtihād, 

dan qiyās. Adapun sumber sekunder mencakup buku, artikel jurnal ilmiah, prosiding, 

disertasi, dan berbagai dokumen ilmiah lainnya yang relevan dalam menunjang analisis. 

Dalam proses analisis data, penulis menggunakan pendekatan analisis isi (content analysis) 

yang bertujuan mengungkap makna, asumsi dasar, dan struktur argumentatif yang 

terkandung dalam berbagai teks. Proses ini dilakukan melalui tahap identifikasi, 

kategorisasi, dan interpretasi terhadap gagasan-gagasan utama dalam literatur yang dikaji. 

Penulis juga menggunakan pendekatan historis-kritis untuk menelusuri konteks sosial dan 

intelektual yang melatarbelakangi munculnya pemikiran-pemikiran tertentu. Selain itu, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1080 

pendekatan filosofis digunakan untuk membongkar struktur epistemologis dan aksiologis 

dari konsep-konsep hukum Islam yang menjadi fokus rekonstruksi (Muhaimin, 2015). 

Validitas data dalam penelitian ini dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan 

membandingkan berbagai literatur yang berbeda guna memperoleh pemahaman yang lebih 

komprehensif dan objektif. Penulis juga berupaya menjaga keterbukaan interpretasi dan 

menghindari bias ideologis dengan mendekati setiap gagasan secara kritis dan proporsional. 

Dengan pendekatan ini, diharapkan hasil penelitian mampu memberikan gambaran yang 

mendalam dan reflektif mengenai bagaimana filsafat hukum Islam dapat direkonstruksi 

secara relevan di tengah dinamika era kontemporer, sekaligus menunjukkan tantangan dan 

peluang yang mengiringinya (Robi’ah & Muthoifin, 2024). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa rekonstruksi filsafat hukum Islam di era 

kontemporer merupakan keniscayaan yang tidak bisa dihindari. Dinamika sosial, politik, 

ekonomi, dan budaya yang berkembang secara cepat telah menciptakan realitas baru yang 

menuntut respons hukum yang lebih kontekstual dan adaptif (Budi Pramono, 2020). Filsafat 

hukum Islam, sebagai basis konseptual dan moral dari sistem hukum Islam, harus 

mengalami pembaruan pada berbagai aspeknya, baik dalam pendekatan epistemologis, 

struktur normatif, maupun tujuan akhirnya. Pembahasan ini akan diuraikan ke dalam dua 

bagian utama, yakni tantangan yang dihadapi dalam rekonstruksi, serta peluang-peluang 

strategis yang terbuka bagi pengembangan filsafat hukum Islam kontemporer. 

Tantangan Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam 

1. Dominasi Pendekatan Tekstual-Formalistik 

Salah satu tantangan terbesar dalam proses rekonstruksi filsafat hukum Islam adalah 

dominasi pendekatan tekstual-formalistik yang masih mengakar kuat dalam tradisi 

keilmuan Islam hingga hari ini. Pendekatan ini berlandaskan pada keyakinan bahwa hukum 

Islam, sebagaimana tertuang dalam al-Qur’an dan hadis, merupakan sistem normatif yang 

telah sempurna dan bersifat absolut. Sebagian besar ulama, khususnya dari kalangan 

tradisionalis, memandang bahwa tugas utama seorang faqih (ahli hukum Islam) adalah 

merujuk pada teks secara literal dan menerapkan hukum sebagaimana ditafsirkan oleh 

otoritas klasik terdahulu tanpa melakukan reinterpretasi yang bersifat filosofis atau 

kontekstual (Baso Madiong, 2014). 

Pandangan semacam ini memiliki akar historis yang kuat, terutama sejak periode 

kodifikasi mazhab pada abad ke-8 hingga ke-10, di mana ijtihad mulai dibatasi dan pintu 

kebebasan berpikir hukum perlahan ditutup. Dalam konteks ini, hukum Islam diperlakukan 

sebagai seperangkat norma jadi yang tinggal diterapkan, bukan sebagai produk dialektis 

yang berkembang melalui interaksi antara teks dan konteks sosial. Akibatnya, muncul 

pandangan rigid bahwa pertanyaan filosofis terhadap hukum – seperti alasan keberlakuan 

suatu norma, relevansi nilai-nilai dasar dalam konteks modern, atau hubungan antara 

hukum dan moralitas – dianggap tidak perlu, bahkan bisa dianggap sebagai bentuk 

pembangkangan terhadap syariat (Zaini, 2011). 

Pendekatan tekstual-formalistik ini cenderung mengabaikan dinamika sosial, 

budaya, dan sejarah di mana teks-teks keislaman itu lahir dan berkembang. Dengan 

memisahkan teks dari konteksnya, interpretasi hukum yang dihasilkan pun sering kali 

menjadi ahistoris dan tidak relevan dengan realitas kontemporer. Hukum dipahami sebagai 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1081 

aturan teknis yang statis, bukan sebagai instrumen etis yang bertujuan menegakkan 

keadilan, kemaslahatan, dan kesejahteraan umat manusia. Padahal, sejarah awal Islam 

menunjukkan bahwa para ulama generasi pertama – termasuk para mujtahid besar seperti 

Abu Hanifah, Malik bin Anas, dan al-Shafi’i – menggunakan pendekatan yang dinamis, 

mempertimbangkan konteks lokal, kebutuhan masyarakat, dan perubahan zaman dalam 

menyusun hukum. Di era kontemporer, ketika masyarakat menghadapi persoalan-persoalan 

kompleks seperti hak asasi manusia, kesetaraan gender, pluralisme hukum, dan teknologi 

digital, pendekatan tekstual yang terlalu formalistik justru menghambat daya adaptif 

hukum Islam. Hal ini menimbulkan kesenjangan antara hukum yang ditawarkan oleh 

lembaga keislaman dengan realitas yang dihadapi umat Islam sehari-hari. Lebih jauh, hal ini 

juga berdampak pada persepsi masyarakat luas terhadap hukum Islam sebagai sesuatu yang 

usang dan tidak kompatibel dengan nilai-nilai modernitas (Yamamah, 2015). 

Oleh karena itu, mengatasi dominasi pendekatan tekstual-formalistik menjadi 

langkah awal yang krusial dalam proyek rekonstruksi filsafat hukum Islam. Hal ini bukan 

berarti menolak teks-teks keislaman sebagai sumber utama hukum, melainkan menegaskan 

bahwa teks harus dibaca secara kritis, historis, dan kontekstual agar dapat terus memberikan 

inspirasi etik dan hukum yang relevan sepanjang zaman (Nottingham, 2002). Filsafat hukum 

Islam harus dibangkitkan kembali sebagai medan refleksi yang menjembatani antara wahyu 

dan realitas, antara idealitas hukum ilahiah dan kebutuhan kemanusiaan yang terus 

berkembang. 
 

2. Resistensi terhadap Hermeneutika dan Pendekatan Interdisipliner 

Gagasan tentang penggunaan pendekatan hermeneutika, sosiologi hukum, atau 

filsafat Barat dalam mengkaji hukum Islam masih sering menimbulkan kontroversi di 

kalangan sebagian umat Islam. Pendekatan-pendekatan tersebut kerap kali dicurigai sebagai 

bentuk infiltrasi ideologi asing yang berpotensi merusak kemurnian ajaran Islam. Dalam 

pandangan sebagian kelompok tradisionalis, pembacaan terhadap teks-teks keislaman harus 

dilakukan secara "murni" dalam kerangka metodologi klasik yang telah diwariskan oleh 

para ulama terdahulu, seperti qawā‘id al-fiqhiyyah, usūl al-fiqh, dan kaidah-kaidah ijtihad yang 

terbatas pada perangkat internal tradisi Islam. Akibatnya, setiap usaha untuk 

memperkenalkan teori baru atau metode tafsir yang diambil dari luar tradisi klasik, seperti 

hermeneutika Gadamerian, analisis strukturalis-poststrukturalis, hingga pendekatan kritis a 

la Frankfurt School, kerap ditolak mentah-mentah bahkan dianggap sebagai bentuk 

dekadensi intelektual atau penyerahan diri pada dominasi Barat (Yudhanegara et al., 2024). 

Padahal, jika dicermati secara jujur dan historis, tradisi keilmuan Islam klasik sendiri 

sebenarnya tidak tertutup terhadap pendekatan lintas disiplin dan pengaruh eksternal. Para 

filsuf Muslim awal seperti al-Fārābī, Ibn Sīnā, hingga Ibn Rushd secara terbuka berdialog 

dengan filsafat Yunani kuno, bahkan menjadikannya fondasi dalam pengembangan 

pemikiran etika, metafisika, dan logika yang turut memengaruhi pemahaman terhadap 

syariat. Begitu pula dalam bidang hukum, kita menemukan para ulama seperti al-Shāṭibī 

dan Ibn Khaldūn yang secara eksplisit menggunakan pendekatan sosiologis dan teleologis 

dalam mengkaji struktur hukum Islam dan dinamika masyarakat Muslim. Oleh karena itu, 

resistensi terhadap pendekatan baru sebetulnya lebih merupakan fenomena modern, yang 

dipicu oleh kekhawatiran terhadap kolonialisme intelektual dan kegagalan umat Islam 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1082 

dalam membangun kepercayaan diri epistemologis di era globalisasi (Mashari & 

Kusumawardhani, 2024). 

Kondisi ini sangat disayangkan karena justru pendekatan-pendekatan interdisipliner 

seperti hermeneutika, sosiologi hukum, antropologi hukum, dan etika politik modern dapat 

menjadi alat bantu penting dalam memahami realitas sosial kontemporer yang sangat 

kompleks. Hukum Islam tidak mungkin lagi dibangun hanya dari teks, tanpa 

memperhatikan perubahan struktur sosial, pergeseran nilai, dan dinamika kekuasaan. 

Misalnya, pemahaman terhadap ketimpangan gender, konflik agraria, persoalan lingkungan 

hidup, hingga hak digital, tidak cukup dijelaskan hanya melalui pendekatan fikih 

tradisional. Diperlukan perangkat analisis modern yang dapat membantu umat Islam 

memahami esensi etika hukum Islam dalam konteks tantangan global saat ini (Huijbers, 

1988). 

Dengan membuka ruang bagi pendekatan lintas disiplin, filsafat hukum Islam dapat 

keluar dari jebakan legal-formalistik dan berkembang sebagai sistem pemikiran yang hidup, 

dinamis, dan solutif. Pendekatan hermeneutika, misalnya, dapat membantu dalam 

mengungkap makna tersembunyi dalam teks keagamaan dan membuka ruang interpretasi 

yang lebih manusiawi dan historis. Sementara pendekatan sosiologis dapat menjelaskan 

bagaimana hukum beroperasi secara nyata dalam masyarakat, serta mengapa ketimpangan 

atau ketidakadilan dapat muncul meskipun hukum secara formal sudah ditegakkan (Ayu & 

Laksmi, 2022). 

Karenanya, resistensi terhadap pendekatan interdisipliner harus dikaji ulang secara 

kritis. Justru dengan keberanian membuka diri terhadap metode-metode baru inilah, filsafat 

hukum Islam dapat membuktikan vitalitasnya dalam menjawab persoalan kontemporer. Hal 

ini tidak berarti menyerahkan otoritas Islam pada logika sekular, tetapi sebaliknya, 

merupakan upaya kreatif untuk meneguhkan nilai-nilai keadilan, rahmah, dan 

kemaslahatan dengan cara yang relevan dan aplikatif. Islam sebagai agama yang 

mengedepankan akal, keadilan, dan kebijaksanaan seharusnya mampu berdialog secara 

kritis dan produktif dengan perkembangan ilmu pengetahuan, bukan menolaknya secara 

apriori. 

 

3. Krisis Epistemologis dalam Dunia Islam 

Dunia Islam modern tengah menghadapi krisis disorientasi epistemologis yang 

cukup serius. Otoritas keilmuan dalam banyak masyarakat Muslim sering kali terjebak 

dalam dikotomi semu antara yang dianggap "Islamik" dan yang "sekuler". Pengetahuan 

yang bersumber dari Barat, misalnya, cenderung dicurigai sebagai bentuk dominasi 

ideologis yang membahayakan kemurnian Islam, sementara pengetahuan yang dilabeli 

"Islamik" sering kali tidak melalui proses ilmiah yang ketat dan justru dibangun atas dasar 

legitimasi simbolik semata (Maulidi, 2022). Ketegangan ini berimplikasi serius dalam 

pengembangan hukum Islam, di mana nalar filosofis dan pendekatan ilmiah kerap 

disubordinasikan oleh sentimen ideologis dan narasi identitas kelompok tertentu. Hukum 

Islam tidak lagi dikaji sebagai wacana keilmuan terbuka yang bertujuan mencari kebenaran 

dan keadilan, tetapi lebih sering dijadikan alat mobilisasi politik atau simbol resistensi 

terhadap Barat (Ahyani, Bumaeri, & Hapidin, 2021). 

Kondisi ini menghambat lahirnya rekonstruksi filsafat hukum Islam yang rasional, 

reflektif, dan kontekstual. Ketika diskursus hukum lebih dikendalikan oleh dikotomi 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1083 

ideologis daripada analisis ilmiah, maka pembaruan metodologis akan sulit terjadi. Padahal, 

tanpa keberanian untuk membangun fondasi epistemologis yang kritis dan terbuka, filsafat 

hukum Islam akan sulit menjawab tantangan zaman modern yang menuntut fleksibilitas, 

keadilan substantif, dan pendekatan multidisipliner. 

 

4. Stigmatisasi Global terhadap Hukum Islam 

Secara eksternal, hukum Islam juga menghadapi tantangan serius berupa stigma 

negatif dari komunitas internasional yang sering memandangnya sebagai sistem hukum 

yang tidak kompatibel dengan nilai-nilai modern seperti demokrasi, kesetaraan gender, dan 

hak asasi manusia (Sutisna & Mukhtar, 2021). Pandangan ini diperkuat oleh praktik-praktik 

hukum di beberapa negara yang mengatasnamakan syariat Islam namun justru menerapkan 

kebijakan represif dan diskriminatif, terutama terhadap perempuan dan kelompok 

minoritas. Hal ini menimbulkan persepsi bahwa hukum Islam bersifat otoriter, tidak 

manusiawi, dan bertentangan dengan prinsip-prinsip kebebasan sipil dan pluralisme. 

Meskipun anggapan tersebut bersifat generalisasi dan tidak sepenuhnya mencerminkan 

substansi hukum Islam, citra negatif ini telah menjadi beban tersendiri bagi upaya 

rekonstruksi dan pembaruan (Hidayati, 2018). 

Tantangan ini menuntut filsafat hukum Islam untuk tampil lebih artikulatif dalam 

menjelaskan nilai-nilai universal yang terkandung dalam ajaran Islam, seperti keadilan (al-

‘adl), kemaslahatan (al-maṣlaḥah), kasih sayang (al-raḥmah), dan penghormatan terhadap 

martabat manusia (Noviarni, 2021). Rekonstruksi filsafat hukum Islam harus menunjukkan 

bahwa syariat bukanlah sistem legalistik yang kaku, tetapi sebuah kerangka etika yang 

fleksibel, dinamis, dan berorientasi pada pemenuhan hak-hak dasar manusia. Dengan 

membangun narasi hukum yang berpijak pada maqāṣid al-syarī‘ah serta membuka ruang 

dialog dengan prinsip-prinsip keadilan global, filsafat hukum Islam dapat mengikis 

stereotip negatif dan membuktikan bahwa ia mampu menjadi mitra aktif dalam membangun 

peradaban dunia yang lebih adil, inklusif, dan beradab. 

 

Peluang Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam 

1. Kebangkitan Pemikir Islam Progresif 

Muncul sejumlah pemikir Muslim kontemporer yang membawa semangat 

rekonstruksi hukum Islam melalui pendekatan filosofis, kontekstual, dan multidisipliner. 

Pemikiran mereka menawarkan kerangka baru yang mampu menjembatani antara nilai-nilai 

normatif Islam dan realitas sosial modern yang terus berkembang. Salah satu tokoh penting 

dalam wacana ini adalah Fazlur Rahman, seorang intelektual asal Pakistan yang dikenal luas 

melalui karyanya di Barat. Ia mengemukakan metode double movement, yaitu pendekatan 

dua arah dalam memahami teks keagamaan. Proses pertama ialah penelusuran makna 

historis teks dalam konteks masyarakat awal Islam. Proses kedua adalah 

mentransformasikan nilai-nilai etis dalam teks tersebut agar sesuai dengan kebutuhan dan 

tantangan masyarakat kontemporer (M., 2017). 

Pemikiran Rahman menegaskan bahwa teks keagamaan tidak boleh dipahami secara 

literal semata. Penafsiran yang ahistoris justru akan menghambat relevansi pesan Islam 

dengan kondisi sosial yang berubah. Oleh karena itu, nilai-nilai universal dalam ajaran Islam 

harus diterjemahkan ulang secara kontekstual dan rasional. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1084 

Pemikir lainnya, Jasser Auda, memperkenalkan pendekatan sistem berbasis maqāṣid 

al-syarī‘ah. Gagasannya bertolak dari kritik terhadap model ijtihad tradisional yang 

dianggap terlalu linear dan sempit. Ia menawarkan kerangka hukum yang multidimensi dan 

fleksibel, dengan mempertimbangkan kompleksitas sistem sosial, politik, dan budaya umat. 

Konsep maqāṣid tidak hanya dibaca secara normatif, melainkan juga dianalisis secara 

sistemik agar hukum Islam mampu menjawab tantangan global dan lokal secara simultan 

(Fanani, 2013). 

Gagasan-gagasan para pemikir tersebut membuka ruang pembaruan metodologis 

yang sangat dibutuhkan dalam studi hukum Islam. Pemikiran mereka menegaskan bahwa 

rekonstruksi hukum bukan berarti keluar dari tradisi, melainkan usaha untuk 

menghidupkan kembali inti etis dan tujuan moral hukum Islam agar tetap bermakna dalam 

kehidupan manusia modern. 

 

2. Kontekstualisasi Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Konsep maqāṣid al-syarī‘ah yang semula hanya berfungsi sebagai alat bantu dalam 

proses ijtihad klasik, kini mengalami transformasi epistemologis menjadi fondasi utama 

dalam proyek rekonstruksi hukum Islam. Para pemikir kontemporer melihat bahwa maqāṣid, 

sebagai tujuan-tujuan dasar syariat, menawarkan pendekatan hukum yang lebih esensial 

dan kontekstual dibanding sekadar berpegang pada struktur literal dari nash. Penekanan 

pada maqāṣid mendorong pembacaan hukum Islam yang berorientasi pada nilai-nilai 

substansial seperti keadilan, kemaslahatan, kebebasan, dan penghormatan terhadap 

martabat manusia (Al Huda, 2020). 

Melalui pendekatan ini, formulasi hukum tidak lagi dibatasi oleh kerangka tekstual 

semata, melainkan diarahkan pada pencapaian nilai-nilai moral yang menjadi inti ajaran 

Islam. Arah ini membuka peluang besar bagi hukum Islam untuk lebih inklusif dan 

responsif terhadap isu-isu global yang semakin kompleks. Persoalan seperti kesenjangan 

sosial, krisis lingkungan, hak-hak perempuan, perlindungan anak, dan kebebasan beragama 

membutuhkan pendekatan hukum yang lentur, reflektif, serta mampu beradaptasi dengan 

realitas sosial yang terus berubah (Arifin, 2016). 

Pendekatan maqāṣid juga memberi ruang untuk memperbarui kategori kebutuhan 

hukum (ḍarūriyyāt, ḥājiyyāt, dan taḥsīniyyāt) sesuai dengan konteks zaman. Misalnya, 

perlindungan terhadap lingkungan hidup dapat dimasukkan sebagai bagian dari ḍarūriyyāt 

karena berkaitan langsung dengan kelangsungan hidup manusia. Dengan kerangka ini, 

hukum Islam tidak hanya menjadi norma pengatur, tetapi juga menjadi instrumen 

transformatif yang mendorong keadilan sosial, kesejahteraan kolektif, dan tanggung jawab 

ekologis (Munthe, 2024). 

Pemahaman yang mendalam terhadap maqāṣid al-syarī‘ah menjadikan hukum Islam 

lebih dari sekadar sistem legal formal. Hukum menjadi ekspresi nilai-nilai ilahiah yang 

dirancang untuk menjawab kebutuhan manusia lintas ruang dan waktu, sekaligus menjadi 

bagian dari solusi atas tantangan kemanusiaan di era modern. 

 

3. Dialog antara Tradisi dan Modernitas 

Rekonstruksi filsafat hukum Islam tidak identik dengan pemutusan dari tradisi 

intelektual masa lalu. Upaya ini justru menuntut kemampuan untuk menjembatani secara 

kritis antara nilai-nilai warisan klasik yang telah teruji dan dinamika zaman modern yang 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1085 

terus berkembang. Tradisi intelektual Islam menyimpan khazanah metodologi, prinsip 

moral, dan kerangka berpikir yang kaya, yang dapat diberdayakan kembali dalam konteks 

kontemporer jika didekati dengan cara yang reflektif dan terbuka. Warisan pemikiran klasik 

tidak harus dibekukan dalam bentuk-bentuk normatif yang kaku, melainkan dapat 

direvitalisasi sebagai fondasi etis dan epistemologis untuk membangun hukum yang lebih 

responsif terhadap kebutuhan zaman (Chandra, 2023). 

Dialog kritis antara ulama tradisional dan cendekiawan modern menjadi kunci 

utama dalam proses ini. Keterlibatan dua kelompok ini dapat mempertemukan otoritas 

keilmuan berbasis nash dengan pendekatan-pendekatan kontemporer yang bersandar pada 

analisis sosial, politik, dan budaya. Pertemuan antara teks dan konteks akan menghasilkan 

model pemikiran hukum yang bersifat transformatif, yaitu tidak hanya mengafirmasi 

kebenaran normatif teks, tetapi juga mengaktualisasikan nilai-nilainya dalam kehidupan 

sosial yang konkret (Winario, 2017). 

Pendekatan transformatif semacam ini memungkinkan hukum Islam untuk tetap 

menjaga kontinuitas dengan prinsip-prinsip syariat sambil merespons secara aktif aspirasi 

masyarakat modern. Model hukum semacam ini tidak mengabaikan sumber-sumber 

otoritatif dalam Islam seperti al-Qur’an dan hadis, namun mengkaji ulang bagaimana nilai-

nilai dasar dari kedua sumber tersebut dapat diterjemahkan ke dalam sistem hukum yang 

adaptif, solutif, dan etis. Dalam kerangka inilah, filsafat hukum Islam dapat berperan 

sebagai jembatan antara tradisi normatif dan realitas historis, sekaligus sebagai medan 

dialektika yang menghasilkan sintesis pemikiran hukum yang relevan bagi masa kini dan 

masa depan umat manusia. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan uraian di atas, disimpulkan bahwa rekonstruksi filsafat hukum Islam di 

era kontemporer merupakan kebutuhan mendesak yang tidak dapat diabaikan. Perubahan 

sosial, politik, dan intelektual yang cepat menuntut sistem hukum yang tidak hanya berpijak 

pada warisan tradisional, tetapi juga mampu merespons tantangan zaman secara 

kontekstual dan relevan. Filsafat hukum Islam tidak cukup hanya mengandalkan 

pendekatan tekstual-formalistik, melainkan perlu dikembangkan melalui pendekatan 

filosofis, historis, dan interdisipliner yang lebih reflektif dan kritis. 

Tantangan utama dalam proses rekonstruksi ini antara lain adalah kuatnya resistensi 

terhadap pembaruan metodologis, dominasi pendekatan legal-formal, krisis epistemologis 

yang membelah dikotomi antara ilmu “Islamik” dan “sekuler”, serta stigma global terhadap 

hukum Islam yang dianggap tidak sejalan dengan nilai-nilai demokrasi dan hak asasi 

manusia. Meskipun demikian, berbagai peluang juga terbuka luas, terutama melalui 

kebangkitan pemikiran Islam kontemporer, revitalisasi konsep maqāṣid al-syarī‘ah, serta 

terbukanya ruang dialog antara tradisi dan modernitas. 

Rekonstruksi filsafat hukum Islam bukan berarti menanggalkan akar normatif ajaran 

Islam, melainkan mengaktualisasikannya ke dalam bentuk yang lebih manusiawi, adil, dan 

kontekstual. Dengan menjadikan keadilan, kemaslahatan, dan nilai-nilai universal sebagai 

orientasi utama, filsafat hukum Islam dapat berperan aktif dalam menjawab problematika 

kemanusiaan global serta membangun tatanan hukum yang inklusif dan transformatif. 

 

  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1086 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahyani, H., Bumaeri, A. D. A., & Hapidin, A. (2021). Transformasi Nilai Hukum Islam 

terhadap Hukum Positif di Indonesia. Amnesti  Jurnal Hukum, 3(2). 

Al Huda, A. (2020). Pembagian antropologi hukum. Antropologi Hukum. 

Anam, A. (2022). Pengantar Filsafat: Cara Cepat Berpikir Filosofis. Jawa Timur: Academia 

publication. 

Arifin, T. (2016). Antropologi Hukum Islam. Bandung: Pusat Penelitian dan Penerbitan UIN 

Sunan Gunung Djati. 

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan 

Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 

Ayu, D., & Laksmi, V. (2022). Perspektif Filsafat Hukum Islam dalam Poligami. JIIP - Jurnal 

Ilmiah Ilmu Pendidikan, 5(2), 595–601. doi:10.54371/JIIP.V5I2.460 

Baso Madiong, S. H. (2014). Sosiologi Hukum: Suatu Pengantar (Vol. 1). SAH MEDIA. 

Budi Pramono, D. R. S. (2020). Sosiologi Hukum. SCOPINDO MEDIA PUSTAKA. 

Chandra, F. (2023). Antropologi Hukum Dalam Masyarakat. Adagium: Jurnal Ilmiah Hukum, 

1(1), 1–11. Retrieved from 

https://ejournal.mejailmiah.com/index.php/adagium/article/view/1 

Fanani, A. (2013). Model Resolusi Konflik Alternatif dalam Hukum Islam. Al-Manahij: Jurnal 

Kajian Hukum Islam, 7(2). doi:10.24090/mnh.v7i2.569 

Hidayati, R. (2018). Dinamika Hukum Islam Dalam Konfigurasi Politik Hukum di Indonesia. 

Al-Risalah: Forum Kajian Hukum Dan Sosial Kemasyarakatan, 13(01). 

doi:10.30631/alrisalah.v13i01.443 

Huijbers, T. (1988). Filsafat Hukum Dalam Lintasan Sejarah. Yogyakarta: Kanisius. 

Izmuddin, I. (2018). Hukum Islam, Pluralisme, dan Realitas Sosial. Al-Risalah: Forum Kajian 

Hukum Dan Sosial Kemasyarakatan, 12(02). doi:10.30631/alrisalah.v12i02.420 

Jonaedi Efendi. (2018). Metode Penelitian Hukum: Normatif dan Empiris. Retrieved 24 May 

2023, from  

M., S. (2017). Sejarah Pergulatan Politik Hukum Islam di Indonesia. Al-Manahij: Jurnal Kajian 

Hukum Islam, 10(2). doi:10.24090/mnh.v10i2.939 

Madaniah, A., & Rohmah, S. N. (2022). Hubungan Islam dan Negara dalam Negara Hukum: 

Analisis Pemikiran Moh. Mahfud MD. SALAM: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-i, 9(1). 

doi:10.15408/sjsbs.v9i1.24789 

Mashari, M., & Kusumawardhani, D. L. L. H. N. (2024). FILSAFAT HUKUM. Yayasan DPI. 

Maulidi, M. (2022). MAQASID SYARIAH SEBAGAI FILSAFAT HUKUM ISLAM: Sebuah 

Pendekatan Sistem Menurut Jasser Auda. Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 

7(1). doi:10.14421/al-mazaahib.v7i1.2860 

Muhaimin. (2015). Metode Penelitian Hukum. Syria Studies (Vol. 7). Mataram: Mataram 

University Perss. Retrieved from 

https://www.researchgate.net/publication/269107473_What_is_governance/link/548173

090cf22525dcb61443/download%0Ahttp://www.econ.upf.edu/~reynal/Civil 

wars_12December2010.pdf%0Ahttps://think-

asia.org/handle/11540/8282%0Ahttps://www.jstor.org/stable/41857625 

Munthe, G. E. (2024). Antropologi & Sosiologi Hukum. 

Mushlihin, I. A. (2013). Arah Baru Pemikiran Filsafat Hukum Islam. Al-Manahij: Jurnal Kajian 

Hukum Islam, 7(2). doi:10.24090/mnh.v7i2.561 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 1077-1087 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Arminsyah || Rekonstruksi Filsafat Hukum Islam di Era Kontemporer…. 1087 

Nottingham, E. K. (2002). Agama dan Masyarakat: Suatu Pengantar Sosiologi Agama. Jakarta: PT. 

Raja Grafindo Persada. 

Noviarni, D. (2021). Kewarisan dalam Hukum Islam di Indonesia. Hukum Keluarga Islam, 

1(1). 

Rasyid, A. (2018). Mistik, Ontologis, dan Fungsional (Budaya Hukum Islam: A New 

Perspektive). Al-Risalah: Forum Kajian Hukum Dan Sosial Kemasyarakatan, 15(01). 

doi:10.30631/alrisalah.v15i01.378 

Robi’ah, S., & Muthoifin. (2024). Trend Penelitian Global Hukum Lingkungan Perspektif 

Hukum Islam. Risalah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 10(1), 326–344. 

doi:10.31943/JURNAL_RISALAH.V10I1.770 

Sutisna, S., & Mukhtar, M. (2021). Pandangan Hukum Islam Terhadap Hak Cipta. Mizan: 

Journal of Islamic Law, 5(1). doi:10.32507/mizan.v5i1.927 

Winario, M. (2017). Masalah Hukum Islam Perspektif  Sosiologi Antropologi Hukum. Jurnal 

Al Himayah, 1(2), 261` – 276. Retrieved from 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ah/article/view/589 

Yamamah, A. (2015). Hikmah at-Tasyri’ al-Islami: capaian Filosofis Sosiologis Penetapan 

Hukum Islam. Urnal Jurisprudensi (Jurnal Ilmu Syari’ah, Perundang-Undangan Dan 

Ekonomi Islam), 7(2). 

Yudhanegara, F., Arifuddin, Q., Muhtar, M. H., Yani, M. A., Amalia, M., Judijanto, L., & HR, 

M. A. (2024). Pengantar Filsafat Hukum: Sebuah Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi Ilmu 

Hukum. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Zaini, Z. D. (2011). Implementasi Pendekatan Yuridis Normatif dan Pendekatan Normatif 

Sosiologis dalam Penelitian Ilmu Hukum. PRANATA HUKUM, 6(2). Retrieved from 

http://jurnal.ubl.ac.id/index.php/PH/article/view/159 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

