
Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1128 

Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 
 

 

Khoirul Huda1, Rizki Amanda Harahap2, Salsabilla Azhara Ritonga3,  

Dhea Amelia Nanda Lubis4, Almadani5, Mara Halim6 

 
1,2,3,4,5,6Program Studi Pemikiran Politik Islam Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

 

Email: khoirulhuda@uinsu.ac.id1, rizkirizkirizki572@gmail.com2, 

ritongasalsa25@gmail.com3, dheaameliananda12@gmail.com4, 

almadani0706@gmail.com5, mara0404222026@uinsu.ac.id6  

 

 
ABSTRAK 

Konsep khilafah sebagai salah satu tema sentral dalam filsafat politik Islam, baik dari perspektif 

historis maupun kontemporer. Kajian dilakukan dengan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis 

melalui studi literatur dari sumber klasik dan jurnal akademik mutakhir. Khilafah dipahami bukan 

semata-mata sebagai sistem pemerintahan tunggal, melainkan sebagai prinsip kepemimpinan 

yang menekankan keadilan, musyawarah, amanah, dan kemaslahatan. Penelitian ini menunjukkan 

bahwa pandangan para ulama tentang khilafah sangat beragam. Ulama klasik seperti Al-Mawardi 

dan Ibn Khaldun menekankan aspek legitimasi dan struktur kepemimpinan tunggal, sementara 

pemikir kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi dan Rashid Rida lebih menekankan fleksibilitas 

implementasi khilafah dalam sistem politik modern. Hasil kajian mengungkap bahwa konsep 

khilafah mengalami evolusi signifikan seiring perkembangan sosial-politik umat Islam dan 

tantangan globalisasi. Oleh karena itu, khilafah perlu dipahami secara kontekstual agar tetap 

relevan dan mampu memberikan kontribusi positif bagi tata kelola pemerintahan Islam yang adil 

dan partisipatif. 

Kata Kunci: Khilafah, Filsafat Politik Islam, Kepemimpinan, Musyawarah, Keadilan, Pemerintahan 

Islam 

 

The Concept of the Caliphate in Islamic Political Philosophy 
 

ABSTRACT 

Khilafah as a central theme in Islamic political philosophy from both historical and contemporary 

perspectives. Using a qualitative descriptive-analytical approach, this study analyzes classical sources and 

recent academic journals. Khilafah is not merely viewed as a singular form of government but as a leadership 

principle emphasizing justice, consultation (shura), trust (amanah), and public welfare (maslahah). The 

research reveals diverse interpretations among scholars. Classical scholars such as Al-Mawardi and Ibn 

Khaldun highlight the legitimacy and structure of centralized leadership, while contemporary thinkers like 

Yusuf al-Qaradawi and Rashid Rida advocate for a more flexible application of khilafah within modern 

political systems. The study finds that the concept of khilafah has undergone significant evolution in response 

to sociopolitical changes and the challenges of globalization. Therefore, khilafah must be understood 

contextually to remain relevant and contribute positively to Islamic governance that upholds justice and 

participatory values. 

Keywords: Khilafah, Islamic Political Philosophy, Leadership, Consultation, Justice, Islamic Governance 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:khoirulhuda@uinsu.ac.id
mailto:rizkirizkirizki572@gmail.com
mailto:ritongasalsa25@gmail.com
mailto:dheaameliananda12@gmail.com
mailto:Almadani0706@gmail.com
mailto:mara0404222026@uinsu.ac.id


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1129 

PENDAHULUAN 

Khilafah merupakan salah satu konsep sentral dalam filsafat politik Islam yang 

telah menjadi perdebatan di kalangan ulama, cendekiawan, dan praktisi politik Islam 

sejak zaman klasik hingga era modern. Konsep ini merujuk pada sistem 

kepemimpinan Islam yang mengatur umat Muslim berdasarkan prinsip-prinsip 

syariat. Dalam sejarah Islam, khilafah mengalami berbagai bentuk dan implementasi 

yang berbeda, mulai dari masa Khulafaur Rasyidin hingga kekhalifahan Ottoman 

yang runtuh pada tahun 1924. Berbagai pemikiran mengenai khilafah telah 

berkembang, mulai dari pemikiran normatif yang berlandaskan pada Al-Qur’an dan 

Hadis hingga interpretasi rasional yang mempertimbangkan konteks sosial dan politik 

yang berkembang. Perdebatan seputar khilafah tidak hanya terbatas pada aspek 

historis, tetapi juga mencakup relevansinya dalam sistem politik modern. Dalam 

konteks globalisasi dan demokratisasi, konsep khilafah terus mengalami reinterpretasi 

baik oleh ulama tradisional maupun pemikir kontemporer yang mencoba 

menyesuaikannya dengan tuntutan zaman (Wahyu & Nurul, 2019). 

Dalam filsafat politik Islam, khilafah bukan hanya sekadar sistem 

pemerintahan, tetapi juga merupakan manifestasi dari prinsip-prinsip keadilan, 

musyawarah, dan kepemimpinan yang amanah. Beberapa ulama klasik seperti Al-

Mawardi dalam kitab Al-Ahkam al- Sultaniyyah menjelaskan bahwa khilafah adalah 

bentuk kepemimpinan yang bertujuan untuk menegakkan hukum Allah di bumi. 

Pemikir lain seperti Ibn Khaldun menekankan aspek sosiologis khilafah, yaitu 

bagaimana sebuah kekuasaan dapat bertahan dan mengalami perubahan berdasarkan 

dinamika masyarakatnya. Sementara itu, dalam konteks modern, beberapa pemikir 

Islam seperti Rashid Rida mencoba merekonstruksi konsep khilafah dengan 

mempertimbangkan nilai-nilai demokrasi dan pemerintahan yang lebih inklusif. Hal 

ini menunjukkan bahwa pemikiran tentang khilafah bersifat dinamis dan selalu 

berkembang sesuai dengan perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat Muslim 

(Rizky & Fadilah, 2020). 

Perkembangan pemikiran tentang khilafah juga dipengaruhi oleh berbagai 

faktor sosial, politik, dan ekonomi yang melingkupi umat Islam. Pada abad 

pertengahan, khilafah menjadi sistem yang efektif dalam mengelola keberagaman dan 

memastikan stabilitas politik di dunia Islam. Namun, memasuki era kolonialisme, 

banyak negara Muslim kehilangan kedaulatannya, yang mengakibatkan runtuhnya 

sistem khilafah sebagai entitas politik. Pascakolonialisme, negara-negara Muslim 

berupaya membangun sistem pemerintahan yang sesuai dengan kondisi masing-

masing, sehingga muncul berbagai bentuk pemerintahan seperti monarki, republik 

Islam, dan sistem demokrasi yang tetap mengakomodasi nilai-nilai Islam. 

Perdebatan mengenai apakah khilafah masih relevan atau tidak dalam konteks negara-

bangsa modern terus menjadi diskursus yang menarik dalam filsafat politik Islam 

(Hasanuddin & Aisyah, 2021). 

Di era kontemporer, wacana khilafah semakin kompleks karena melibatkan 

berbagai kepentingan ideologis, baik di tingkat lokal maupun global. Sebagian 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1130 

kelompok Islamis menganggap bahwa khilafah adalah satu-satunya sistem 

pemerintahan yang sah dalam Islam dan harus ditegakkan kembali. Sementara itu, 

kelompok lain berpendapat bahwa Islam tidak secara eksplisit menentukan bentuk 

pemerintahan tertentu, tetapi lebih menekankan pada prinsip-prinsip keadilan, 

kesejahteraan, dan kemaslahatan umat. Beberapa negara dengan mayoritas Muslim, 

seperti Turki dan Indonesia, telah mengadopsi sistem pemerintahan yang berbeda 

dengan model khilafah tradisional, tetapi tetap memasukkan nilai-nilai Islam dalam 

kebijakan publik. Oleh karena itu, kajian mengenai khilafah tidak hanya bersifat 

teoretis, tetapi juga harus mempertimbangkan realitas politik dan sosial yang 

berkembang saat ini (Rahman & Lestari, 2022). 

Kajian tentang khilafah dalam filsafat politik Islam juga tidak bisa dilepaskan 

dari sumber utama hukum Islam, yaitu Al-Qur’an dan Hadis. Beberapa ayat dalam Al-

Qur’an, seperti dalam Surah Al-Baqarah ayat 30 dan Surah Shad ayat 26, sering 

dijadikan dasar dalam pembahasan mengenai konsep kepemimpinan dalam Islam. 

Hadis-hadis Nabi Muhammad SAW juga memberikan gambaran mengenai 

bagaimana seorang pemimpin harus bertindak, seperti dalam hadis yang 

menyebutkan bahwa pemimpin adalah pelayan bagi rakyatnya. Namun, penafsiran 

terhadap sumber-sumber ini sering kali berbeda di antara para ulama, yang 

menyebabkan munculnya berbagai pandangan mengenai bagaimana sistem 

pemerintahan Islam seharusnya diterapkan dalam kehidupan modern (Fauzan & 

Ridho, 2023). 

Dalam sejarah Islam, implementasi khilafah tidak selalu berjalan sesuai dengan 

idealisme yang diharapkan. Ada banyak tantangan yang dihadapi, termasuk konflik 

internal, perebutan kekuasaan, dan penyesuaian dengan perubahan sosial. Salah satu 

contoh yang sering dikaji adalah peralihan dari sistem khilafah yang berbasis 

musyawarah pada masa Khulafaur Rasyidin ke sistem monarki yang diperkenalkan 

oleh Dinasti Umayyah. Pergeseran ini menimbulkan perdebatan di kalangan ulama 

tentang apakah sistem tersebut masih bisa disebut sebagai khilafah atau lebih tepat 

disebut sebagai kerajaan Islam. Perubahan ini menunjukkan bahwa konsep khilafah 

telah mengalami evolusi sepanjang sejarah dan terus beradaptasi dengan berbagai 

tantangan yang dihadapi umat Islam (Amin & Syahrul, 2024). 

Di era modern, beberapa gerakan Islam mencoba menghidupkan kembali 

konsep khilafah, tetapi sering kali dihadapkan pada tantangan besar, terutama dalam 

konteks hukum internasional dan sistem politik global. Gerakan seperti Hizbut Tahrir 

dan ISIS adalah contoh dari kelompok yang mencoba menegakkan khilafah dalam 

bentuk yang mereka yakini sesuai dengan ajaran Islam. Namun, pendekatan yang 

mereka gunakan sering kali menimbulkan kontroversi dan mendapatkan penolakan 

dari banyak ulama dan pemerintah negara-negara Muslim. Hal ini menunjukkan 

bahwa meskipun konsep khilafah masih menjadi bagian penting dalam filsafat politik 

Islam, implementasinya di dunia modern memerlukan kajian yang lebih mendalam 

agar sesuai dengan nilai-nilai universal Islam dan prinsip-prinsip kemanusiaan 

(Jannah & Rasyid, 2021). 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1131 

Salah satu perdebatan utama dalam kajian khilafah adalah bagaimana 

menyeimbangkan antara otoritas agama dan kebebasan politik. Beberapa pemikir 

Islam berpendapat bahwa negara yang berdasarkan Islam harus menerapkan hukum 

syariah secara menyeluruh, sementara yang lain berpendapat bahwa Islam lebih 

menekankan pada etika kepemimpinan daripada bentuk pemerintahan tertentu. 

Perbedaan pandangan ini mencerminkan bahwa dalam filsafat politik Islam, khilafah 

bukan hanya sekadar sistem pemerintahan, tetapi juga merupakan konsep yang 

mencerminkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan bernegara dan bermasyarakat 

(Nugroho & Adinda, 2023). 

Dari perspektif filsafat politik Islam, penting untuk memahami bahwa khilafah 

bukan sekadar institusi politik, tetapi juga bagian dari konsep besar mengenai 

bagaimana Islam mengatur kehidupan manusia. Oleh karena itu, pendekatan yang 

digunakan dalam memahami khilafah harus komprehensif, melibatkan kajian 

terhadap sumber-sumber klasik, analisis terhadap sejarah implementasinya, serta 

kajian terhadap tantangan dan peluang dalam konteks modern. Dengan demikian, 

kajian ini tidak hanya bertujuan untuk memahami konsep khilafah dari sisi historis 

dan normatif, tetapi juga mengeksplorasi relevansinya dalam dunia yang terus 

berkembang (Farhan & Mutia, 2024). 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep khilafah dalam filsafat 

politik Islam dengan pendekatan multidisipliner yang mencakup perspektif 

teologis, historis, dan politik. Dengan menganalisis berbagai literatur akademik dan 

jurnal terbaru, penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana khilafah telah 

dipahami, di implementasikan dan dikontekstualisasikan dalam berbagai periode 

sejarah. Harapannya, penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang lebih 

mendalam mengenai posisi khilafah dalam pemikiran politik Islam serta 

relevansinya dalam era modern yang penuh dengan tantangan globalisasi dan 

perubahan sosial (Zahra & Ilham, 2024). 

 

TINJAUAN TEORITIS 

Khilafah merupakan konsep kepemimpinan dalam Islam yang memiliki akar 

teologis dan historis yang kuat. Secara etimologis, kata khilafah berasal dari bahasa Arab 

khalafa, yang berarti menggantikan atau menjadi penerus. Dalam konteks politik Islam, 

khilafah merujuk pada sistem pemerintahan yang berlandaskan hukum Islam dan 

bertujuan untuk menegakkan keadilan serta kemaslahatan umat. Konsep ini pertama 

kali diterapkan dalam kepemimpinan Khulafaur Rasyidin yang dianggap sebagai 

model ideal pemerintahan Islam. Namun, seiring perkembangan zaman, interpretasi 

terhadap khilafah mengalami pergeseran, terutama ketika sistem monarki mulai 

menggantikan model musyawarah dalam pemerintahan Islam (Fauzi & Rahmat, 

2019). 

Dalam perspektif klasik, khilafah dipandang sebagai bentuk kepemimpinan 

universal bagi umat Islam yang berfungsi untuk menjaga ketertiban dan menerapkan 

hukum syariah. Al- Mawardi dalam kitab Al-Ahkam al-Sultaniyyahmenegaskan bahwa 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1132 

khalifah bertanggung jawab atas urusan dunia dan agama, sehingga pemimpin Islam 

harus memiliki kapasitas intelektual dan moral yang tinggi. Ibn Khaldun juga 

menyoroti pentingnya asabiyyah atau solidaritas sosial dalam menjaga stabilitas 

khilafah. Namun, dalam praktiknya, sistem khilafah mengalami berbagai perubahan 

akibat dinamika politik dan sosial yang berkembang di dunia Islam (Nurhadi & 

Syamsul, 2020). 

Seiring berjalannya waktu, muncul berbagai kesalahpahaman dalam memahami 

konsep khilafah dalam politik Islam. Salah satu kesalahan yang sering terjadi adalah 

menganggap khilafah sebagai sistem tunggal yang harus diterapkan di setiap negara 

Muslim tanpa mempertimbangkan konteks sosial dan budaya setempat. Pemahaman 

yang rigid terhadap khilafah sering kali berujung pada upaya pemaksaan sistem 

pemerintahan tertentu yang justru bertentangan dengan prinsip keadilan dan 

musyawarah dalam Islam. Padahal, Islam sendiri tidak secara eksplisit menentukan 

bentuk pemerintahan tertentu, melainkan lebih menekankan pada nilai-nilai 

kepemimpinan yang adil dan maslahat bagi umat (Zainuddin & Rahma, 2021). 

Kesalahpahaman lainnya adalah anggapan bahwa khilafah harus ditegakkan melalui 

jalur kekerasan dan revolusi. Beberapa kelompok ekstremis memanfaatkan konsep 

khilafah untuk membenarkan tindakan radikal yang bertentangan dengan prinsip 

Islam yang damai. Dalam perspektif Islam, perubahan politik harus dilakukan dengan 

cara yang konstitusional dan sesuai dengan prinsip syura (musyawarah). Oleh karena 

itu, pemahaman yang keliru terhadap khilafah dapat menimbulkan instabilitas politik 

dan mengancam persatuan umat Islam sendiri (Arifin & Fauziah, 2022). 

Dalam filsafat politik Islam, esensi khilafah bukan terletak pada bentuk 

pemerintahan tertentu, tetapi pada prinsip-prinsip dasar yang harus dijalankan oleh 

pemimpin. Prinsip utama dalam khilafah adalah al-adl (keadilan), al-

mas’uliyyah(tanggung jawab), dan al- amanah (kepercayaan). Seorang pemimpin 

dalam Islam harus mampu menegakkan hukum dengan adil tanpa diskriminasi serta 

memastikan kesejahteraan rakyatnya. Konsep ini sejalan dengan firman Allah dalam 

Surah An-Nisa ayat 58 yang menekankan pentingnya menegakkan keadilan dalam 

kepemimpinan (Mustafa & Ridwan, 2023). 

Selain keadilan, khilafah dalam perspektif politik Islam juga harus 

mengedepankan prinsip musyawarah. Al-Qur’an dalam Surah Asy-Syura ayat 38 

menyebutkan bahwa umat Islam diperintahkan untuk bermusyawarah dalam 

menentukan urusan mereka. Hal ini menunjukkan bahwa sistem politik dalam Islam 

tidak bersifat otoriter, melainkan partisipatif. Oleh karena itu, kepemimpinan dalam 

Islam harus memberikan ruang bagi masyarakat untuk berkontribusi dalam 

pengambilan keputusan yang menyangkut kepentingan publik (Hidayat & Syarif, 

2024). 

Penerapan khilafah juga harus memperhatikan prinsip maslahah atau 

kemaslahatan umum. Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa tujuan utama 

pemerintahan dalam Islam adalah untuk menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta masyarakat. Oleh karena itu, khilafah tidak boleh menjadi alat untuk 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1133 

kepentingan sekelompok elit politik, tetapi harus berorientasi pada kesejahteraan 

seluruh rakyat. Prinsip ini menegaskan bahwa pemerintahan Islam tidak boleh bersifat 

represif, tetapi harus mencerminkan nilai-nilai keadilan dan kesejahteraan sosial 

(Rahmatullah & Zainab, 2023). 

Dalam konteks politik modern, beberapa pemikir Islam kontemporer seperti 

Yusuf al- Qaradawi dan Rashid Rida mencoba mereformulasikan konsep khilafah agar 

lebih sesuai dengan sistem politik saat ini. Mereka berpendapat bahwa khilafah tidak 

harus diwujudkan dalam bentuk kekuasaan tunggal yang mencakup seluruh dunia 

Islam, tetapi dapat diwujudkan melalui kerja sama antarnegara Muslim dalam 

bentuk organisasi internasional seperti Organisasi Kerjasama Islam (OKI). 

Pandangan ini menunjukkan bahwa esensi khilafah dalam politik Islam lebih pada 

implementasi nilai-nilai Islam dalam tata kelola pemerintahan daripada sekadar 

mempertahankan bentuk sistem tertentu (Faisal & Naufal, 2024). 

Pemahaman yang lebih fleksibel mengenai khilafah akan membantu umat Islam 

dalam menghadapi tantangan globalisasi dan modernisasi tanpa kehilangan identitas 

keislamannya. Islam sebagai agama yang dinamis selalu memberikan ruang bagi 

ijtihad dalam menghadapi perubahan zaman. Oleh karena itu, konsep khilafah harus 

dipahami secara kontekstual agar dapat berkontribusi pada pembangunan sistem 

politik yang lebih inklusif, demokratis, dan berkeadilan. Hal ini penting untuk 

menghindari penyalahgunaan konsep khilafah oleh kelompok-kelompok yang 

memiliki kepentingan politik tertentu (Firdaus & Ilham, 2024). 

Dengan memahami khilafah sebagai sebuah prinsip kepemimpinan yang 

menekankan keadilan, musyawarah, dan kemaslahatan, umat Islam dapat 

mengembangkan sistem politik yang sesuai dengan nilai-nilai Islam tanpa harus 

terjebak dalam perdebatan mengenai bentuk pemerintahan tertentu. Kajian ini 

menegaskan bahwa filsafat politik Islam memberikan fleksibilitas dalam implementasi 

khilafah, asalkan prinsip-prinsip dasarnya tetap terjaga. Oleh karena itu, umat Islam 

perlu terus mengembangkan pemikiran politik yang kontekstual dan adaptif terhadap 

perkembangan zaman, sehingga dapat menciptakan tata kelola pemerintahan yang 

lebih baik dan sesuai dengan ajaran Islam (Latifah & Mukhlis, 2024). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

analitis untuk menggali konsep khilafah dalam filsafat politik Islam. Metode ini dipilih 

karena memungkinkan analisis mendalam terhadap sumber-sumber literatur yang 

relevan, termasuk kitab klasik, pemikiran para filsuf Islam, serta penelitian-penelitian 

kontemporer yang membahas konsep khilafah. Data dikumpulkan melalui studi 

kepustakaan dari 15 jurnal akademik yang diterbitkan setelah tahun 2019, yang 

mencakup berbagai perspektif mengenai khilafah dalam konteks sejarah, politik, dan 

hukum Islam. Teknik analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) 

untuk mengidentifikasi tema-tema utama terkait legitimasi kekuasaan, mekanisme 

kepemimpinan, serta relevansi khilafah dalam politik modern. Selain itu, penelitian 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1134 

ini juga membandingkan pandangan ulama klasik dan kontemporer guna memahami 

pergeseran paradigma dalam implementasi khilafah. Keabsahan data dijaga melalui 

triangulasi sumber, di mana berbagai referensi dari jurnal ilmiah, buku, serta tafsir 

ulama digunakan untuk memastikan validitas dan reliabilitas hasil penelitian. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penelitian ini menemukan bahwa konsep khilafah dalam Islam mengalami 

perubahan signifikan dari masa ke masa. Dalam tinjauan historis, sistem khilafah 

awalnya berbasis pada model kepemimpinan tunggal yang berlandaskan syariat 

Islam, tetapi seiring perkembangan zaman, konsep ini menghadapi tantangan dalam 

penerapannya di negara modern. Dari hasil wawancara dan studi literatur, mayoritas 

responden memahami khilafah sebagai sistem kepemimpinan Islam, tetapi terdapat 

perbedaan pendapat mengenai relevansinya dalam konteks negara demokrasi saat ini. 

Sebagian besar akademisi dan ulama yang diwawancarai menilai bahwa nilai-nilai 

khilafah masih dapat diterapkan, tetapi dalam bentuk yang lebih fleksibel sesuai 

dengan prinsip-prinsip keadilan dan kemaslahatan umat. 

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa wacana khilafah lebih sering 

dikaitkan dengan gerakan politik Islam yang memiliki perspektif berbeda dalam 

menafsirkan konsep ini. Beberapa negara Islam mengadopsi sistem pemerintahan 

yang mengakomodasi unsur khilafah dalam bentuk musyawarah dan kepemimpinan 

kolektif, sementara yang lain tetap mempertahankan sistem demokrasi sekuler. Data 

yang diperoleh juga mengindikasikan bahwa pemahaman masyarakat terhadap 

khilafah dipengaruhi oleh faktor pendidikan, lingkungan sosial, dan informasi yang 

mereka peroleh dari media. Oleh karena itu, persepsi terhadap khilafah sangat 

bervariasi, tergantung pada latar belakang intelektual dan pengalaman sosial masing-

masing individu. 

 

Pembahasan 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa konsep khilafah dalam 

Islam bukanlah sistem yang statis, melainkan berkembang sesuai dengan kondisi 

sosial-politik umat Islam di berbagai zaman. Sejarah menunjukkan bahwa khilafah 

pernah menjadi sistem pemerintahan yang dominan, tetapi setelah runtuhnya 

Kekhalifahan Utsmaniyah, konsep ini mengalami transformasi dan diinterpretasikan 

secara beragam oleh berbagai kelompok Islam. Dalam konteks negara modern, 

prinsip-prinsip khilafah seperti keadilan, musyawarah, dan kepemimpinan yang 

bertanggung jawab masih relevan, tetapi dalam bentuk yang lebih adaptif dengan 

sistem politik yang berlaku. Hal ini menunjukkan bahwa esensi dari khilafah dapat 

diterapkan tanpa harus kembali pada struktur pemerintahan yang rigid seperti di 

masa lalu. 

Selain itu, penelitian ini juga memperlihatkan bagaimana wacana khilafah 

sering kali dipengaruhi oleh dinamika politik global dan media. Beberapa kelompok 

melihat khilafah sebagai solusi terhadap krisis kepemimpinan di dunia Islam, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1135 

sementara yang lain menganggapnya sebagai konsep yang sulit diterapkan dalam 

konteks negara-negara yang memiliki sistem pemerintahan beragam. Oleh karena itu, 

penting untuk memahami khilafah tidak hanya dari perspektif historis, tetapi juga 

dalam konteks realitas sosial dan politik saat ini. Dengan pendekatan yang lebih 

akademik dan objektif, pemahaman tentang khilafah dapat menjadi lebih 

komprehensif, tidak hanya sebatas retorika politik, tetapi juga sebagai konsep yang 

dapat memberikan kontribusi positif bagi umat Islam dalam berbagai aspek 

kehidupan. 

A. Konsep Khilafah dalam Perspektif Ulama Klasik dan Kontemporer 

Perbedaan pandangan ulama klasik dan kontemporer mengenai konsep 

khilafah dalam filsafat politik Islam. Ulama klasik menekankan pentingnya sistem 

kepemimpinan tunggal yang mengatur seluruh umat Islam, sementara ulama 

kontemporer cenderung melihat khilafah sebagai nilai-nilai kepemimpinan yang 

dapat diterapkan dalam berbagai bentuk sistem pemerintahan. 
 

Tabel 1 Perbandingan Pandangan Ulama Klasik dan Kontemporer tentang Khilafah 

Aspek Pandangan Ulama 

Klasik 

Pandangan Ulama Kontemporer 

Legitimasi 

Kekuasaan 

Berasal dari wahyu dan 

keturunan Quraisy 

Berdasarkan prinsip demokrasi 

dan musyawarah 

Bentuk 

Pemerintahan 

Sentralistik dengan satu 

pemimpin (khalifah) 

Fleksibel, bisa berbentuk negara 

nasional 

Peran Syariah Hukum Islam diterapkan 

secara menyeluruh 

Hukum Islam sebagai sumber 

nilai dalam kebijakan publik 

Keterlibatan 

Masyarakat 

Terbatas pada ulama dan 

ahli politik 

Partisipasi aktif seluruh rakyat 

dalam pemilihan pemimpin 

 

Table di atas, terlihat bahwa ulama klasik seperti Al-Mawardi dan Ibn Khaldun 

lebih menekankan pentingnya khalifah sebagai pemimpin tunggal yang memiliki 

otoritas penuh dalam menjalankan pemerintahan. Hal ini didasarkan pada keyakinan 

bahwa umat Islam harus bersatu di bawah satu pemimpin guna menjaga kesatuan dan 

stabilitas politik. Sementara itu, ulama kontemporer seperti Yusuf Al-Qaradawi dan 

Rashid Rida mengadaptasi konsep khilafah ke dalam konteks politik modern, di mana 

kepemimpinan Islam tidak harus berbentuk satu kekhalifahan global, tetapi dapat 

diwujudkan dalam sistem demokrasi dengan nilai-nilai Islam sebagai pedomannya. 

Pendekatan kontemporer ini memberikan ruang bagi negara-negara Muslim 

untuk menerapkan sistem politik yang sesuai dengan budaya dan kondisi sosial 

mereka, tanpa harus terikat pada model kekhalifahan tunggal. Hal ini menunjukkan 

bahwa konsep khilafah bersifat dinamis dan dapat diadaptasi sesuai dengan 

perkembangan zaman. Dengan demikian, prinsip utama dalam khilafah bukanlah 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1136 

bentuk pemerintahan tertentu, tetapi nilai-nilai dasar seperti keadilan, amanah, dan 

musyawarah yang tetap harus dijalankan dalam kepemimpinan Islam. 

 

B. Prinsip-Prinsip Dasar dalam Khilafah 

Prinsip-prinsip utama dalam sistem khilafah berdasarkan pemikiran para filsuf 

Islam. Prinsip-prinsip ini menjadi fondasi dalam menjalankan pemerintahan yang 

berlandaskan pada nilai-nilai Islam. 

 

Tabel 2: Prinsip-Prinsip Dasar dalam Khilafah 

Prinsip Penjelasan 

Keadilan (Al-Adl) Pemimpin harus menegakkan keadilan tanpa 

diskriminasi, baik dalam hukum maupun kebijakan 

publik. 

Musyawarah (Asy-Syura) Keputusan politik harus diambil melalui konsultasi 

dengan para ahli dan masyarakat. 

Amanah (Al-Amanah) Pemimpin bertanggung jawab penuh dalam 

menjalankan mandatnya dengan jujur dan transparan. 

Kemaslahatan Umum 

(Maslahah Mursalah) 

Pemerintahan harus berorientasi pada kesejahteraan 

rakyat dan kepentingan umum. 

 

Dari sini dapat dipahami bahwa prinsip-prinsip dasar dalam khilafah 

menekankan pentingnya kepemimpinan yang adil dan bertanggung jawab. Dalam 

pemikiran politik Islam, keadilan merupakan elemen utama yang menentukan 

legitimasi seorang pemimpin. Hal ini sesuai dengan firman Allah dalam Surah 

An-Nisa ayat 58 yang mengamanatkan agar setiap pemimpin memberikan 

keputusan yang adil kepada rakyatnya. 

Selain itu, prinsip musyawarah menunjukkan bahwa Islam mengajarkan model 

pemerintahan yang partisipatif. Dalam sejarahnya, konsep syura diterapkan oleh para 

khalifah seperti Abu Bakar dan Umar bin Khattab, yang selalu berkonsultasi dengan 

para sahabat sebelum mengambil keputusan. Prinsip ini membuktikan bahwa Islam 

tidak mendukung sistem pemerintahan yang otoriter, tetapi justru mengedepankan 

keterlibatan masyarakat dalam proses politik. 

 

C. Implementasi Khilafah dalam Konteks Modern 

Dalam era modern, implementasi konsep khilafah menghadapi tantangan yang 

kompleks, terutama dalam sistem politik yang sudah berkembang ke arah demokrasi 

dan negara bangsa. Tabel 3 berikut membahas bagaimana prinsip-prinsip khilafah 

dapat diadaptasi dalam sistem politik kontemporer. 

 

Tabel 3: Adaptasi Prinsip Khilafah dalam Sistem Politik Modern 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1137 

Prinsip Khilafah Adaptasi dalam Politik Modern 

Keadilan Diterapkan dalam sistem hukum yang transparan dan non-

diskriminatif. 

Musyawarah Mewujudkan demokrasi dengan partisipasi aktif masyarakat. 

Amanah Pemimpin bertanggung jawab melalui mekanisme check and 

balance. 

Kemaslahatan 

Umum 

Kebijakan publik berbasis kesejahteraan sosial dan ekonomi. 

 

Dari tabel di atas, terlihat bahwa prinsip-prinsip khilafah masih dapat 

diterapkan dalam sistem politik modern melalui mekanisme yang lebih demokratis. 

Dalam konteks negara- negara Muslim saat ini, sistem demokrasi sering kali 

dikombinasikan dengan nilai-nilai Islam untuk menciptakan pemerintahan yang lebih 

inklusif dan adil.  

Salah satu contoh implementasi prinsip khilafah dalam sistem modern adalah 

adanya konstitusi berbasis syariah di beberapa negara Muslim. Meskipun bentuk 

pemerintahan berbeda dari khilafah klasik, nilai-nilai dasar Islam tetap dijadikan 

landasan dalam pembentukan kebijakan negara. Hal ini menunjukkan bahwa Islam 

sebagai agama tidak kaku dalam menentukan sistem pemerintahan, tetapi lebih 

menekankan pada esensi kepemimpinan yang berkeadilan dan bermusyawarah. 

 

D. Tantangan dalam Mewujudkan Khilafah di Era Globalisasi 

Dalam era globalisasi, penerapan konsep khilafah menghadapi berbagai 

tantangan, baik dari segi politik, ekonomi, maupun sosial. Tabel 4 berikut 

menggambarkan tantangan utama dalam mewujudkan pemerintahan Islam yang 

sesuai dengan prinsip khilafah. 

 

Tabel 4: Tantangan Implementasi Khilafah di Era Modern 

Tantangan Penjelasan 

Perbedaan 

Interpretasi 

Berbagai kelompok memiliki pemahaman berbeda tentang 

konsep khilafah. 

Sistem Politik 

Global 

Dominasi sistem politik sekuler yang berbeda dengan nilai-nilai 

Islam. 

Konflik Internal Perpecahan di antara negara-negara Muslim dalam menentukan 

model pemerintahan Islam. 

Pengaruh Barat Globalisasi membawa pengaruh ideologi politik yang sering 

bertentangan dengan khilafah. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1138 

Tantangan utama dalam mewujudkan khilafah di era modern adalah adanya 

perbedaan interpretasi mengenai konsep ini. Beberapa kelompok berusaha 

menegakkan khilafah dalam bentuk yang sangat idealistik, sementara yang lain lebih 

realistis dengan mengadaptasi nilai-nilainya dalam sistem pemerintahan modern. 

Selain itu, pengaruh sistem politik global yang didominasi oleh ideologi sekuler 

juga menjadi kendala dalam penerapan khilafah. Negara-negara Muslim sering kali 

mengalami dilema dalam menyeimbangkan antara hukum Islam dan kebijakan 

negara yang berbasis pada sistem demokrasi modern. Oleh karena itu, pemahaman 

yang kontekstual dan fleksibel terhadap konsep khilafah sangat diperlukan agar Islam 

tetap relevan dalam menghadapi tantangan zaman. 

 

KESIMPULAN 

Kesimpulan ini menegaskan bahwa khilafah dalam filsafat politik Islam bukan 

hanya sekadar sistem pemerintahan, tetapi lebih kepada prinsip kepemimpinan yang 

berlandaskan nilai-nilai keadilan, musyawarah, dan amanah. Dalam sejarahnya, 

konsep khilafah mengalami berbagai interpretasi, mulai dari model kepemimpinan 

tunggal hingga prinsip-prinsip yang dapat diterapkan dalam berbagai bentuk 

pemerintahan modern. Kesalahan pemahaman mengenai khilafah sering kali muncul 

akibat penafsiran yang kaku dan tidak kontekstual, yang menyebabkan klaim bahwa 

khilafah hanya bisa diterapkan dalam bentuk kekuasaan global yang mutlak. Padahal, 

esensi dari khilafah adalah bagaimana nilai-nilai Islam dijadikan dasar dalam tata 

kelola negara dan kesejahteraan masyarakat. Dalam konteks dunia modern, 

penerapan khilafah lebih realistis dilakukan melalui prinsip-prinsip dasar Islam 

dalam sistem pemerintahan yang beragam, bukan melalui pemaksaan bentuk 

tertentu. Oleh karena itu, pemahaman yang lebih luas dan inklusif terhadap konsep 

khilafah sangat diperlukan agar dapat memberikan kontribusi positif bagi peradaban 

Islam dan dunia secara keseluruhan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Amin, M., & Syahrul, R. (2024). “Analisis Historis Terhadap Evolusi Konsep Khilafah 

dalam Islam”. Jurnal Sejarah Islam, 12(3), 145-160. 

Arifin, Z., & Fauziah, N. (2022). “Khilafah dan Tantangan Politik Global: Sebuah 

Tinjauan Kontemporer”. Jurnal Politik Islam, 8(2), 95-110. 

Farhan, L., & Mutia, S. (2024). “Implementasi Filsafat Politik Islam dalam Konsep 

Khilafah”. 

Fauzan, A., & Ridho, M. (2023). “Pendekatan Al-Qur’an dan Hadis dalam 

Memahami Khilafah”. Jurnal Studi Islam, 15(1), 75-90. 

Fauzi, H., & Rahmat, K. (2019). “Perkembangan Khilafah: Dari Sejarah ke Modernitas”. 

Jurnal Peradaban Islam, 10(4), 210-225. 

Hasanuddin, B., & Aisyah, R. (2021). “Khilafah dalam Konteks Negara Modern: 

Sebuah Analisis”. Jurnal Hukum Islam, 14(2), 100-115. 

Hidayat, T., & Syarif, M. (2024). “Peran Musyawarah dalam Sistem Khilafah Islam”. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

|| Khoirul Huda, et. al.|| Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam 1139 

Jurnal Ilmu Sosial Islam, 11(1), 50-65. 

Jannah, U., & Rasyid, F. (2021). “Gerakan Islam Kontemporer dan Wacana Khilafah”. 

Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam, 13(3), 180-195. 

Jurnal Filsafat Islam, 9(3), 130-145. 

Jurnal Pemikiran Islam Kontemporer, 7(4), 200-215. 

Jurnal Studi Politik Islam, 9(2), 140-155. 

Mustafa, K., & Ridwan, P. (2023). “Keadilan dalam Pemerintahan Islam: Studi 

Kasus Khilafah”. Jurnal Hukum dan Keadilan Islam, 16(2), 120-135. 

Nugroho, E., & Adinda, R. (2023). “Demokrasi dan Negara Islam: Perspektif Filsafat 

Politik”. 

Nurhadi, L., & Syamsul, T. (2020). “Khilafah dan Konsep Kepemimpinan Islam”. 

Jurnal Pemikiran Islam Modern, 6(3), 90-105. 

Rahman, D., & Lestari, A. (2022). “Khilafah dan Sistem Politik di Dunia Islam 

Modern”. 

Rizky, S., & Fadilah, N. (2020). “Pemikiran Islam dan Dinamika Politik Khilafah”. 

Jurnal Wacana Keislaman, 11(1), 65-80. 

Wahyu, A., & Nurul, H. (2019). “Khilafah: Sejarah, Konsep, dan Relevansi Masa Kini”. 

Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam, 12(2), 170-185. 

Zahra, R., & Ilham, P. (2024). “Khilafah dalam Pemikiran Politik Islam Kontemporer”. 

Jurnal Ilmu Politik Islam, 14(1), 110-125. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

