Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam
Khoirul Huda?, Rizki Amanda Harahap?, Salsabilla Azhara Ritonga?,
Dhea Amelia Nanda Lubis?* Almadani®, Mara Halim®

123456Program Studi Pemikiran Politik Islam Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: khoirulhuda@uinsu.ac.id?!, rizkirizkirizki572@gmail.com?,

ritongasalsa25@gmail.com3, dheaamelianandal2@gmail.com#?,
almadani0706@gmail.com?®, mara0404222026@uinsu.ac.idé

ABSTRAK

Konsep khilafah sebagai salah satu tema sentral dalam filsafat politik Islam, baik dari perspektif
historis maupun kontemporer. Kajian dilakukan dengan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis
melalui studi literatur dari sumber klasik dan jurnal akademik mutakhir. Khilafah dipahami bukan
semata-mata sebagai sistem pemerintahan tunggal, melainkan sebagai prinsip kepemimpinan
yang menekankan keadilan, musyawarah, amanah, dan kemaslahatan. Penelitian ini menunjukkan
bahwa pandangan para ulama tentang khilafah sangat beragam. Ulama klasik seperti Al-Mawardi
dan Ibn Khaldun menekankan aspek legitimasi dan struktur kepemimpinan tunggal, sementara
pemikir kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi dan Rashid Rida lebih menekankan fleksibilitas
implementasi khilafah dalam sistem politik modern. Hasil kajian mengungkap bahwa konsep
khilafah mengalami evolusi signifikan seiring perkembangan sosial-politik umat Islam dan
tantangan globalisasi. Oleh karena itu, khilafah perlu dipahami secara kontekstual agar tetap
relevan dan mampu memberikan kontribusi positif bagi tata kelola pemerintahan Islam yang adil
dan partisipatif.

Kata Kunci: Khilafah, Filsafat Politik Islam, Kepemimpinan, Musyawarah, Keadilan, Pemerintahan
Islam

The Concept of the Caliphate in Islamic Political Philosophy

ABSTRACT

Khilafah as a central theme in Islamic political philosophy from both historical and contemporary
perspectives. Using a qualitative descriptive-analytical approach, this study analyzes classical sources and
recent academic journals. Khilafah is not merely viewed as a singular form of government but as a leadership
principle emphasizing justice, consultation (shura), trust (amanah), and public welfare (maslahah). The
research reveals diverse interpretations among scholars. Classical scholars such as Al-Mawardi and Ibn
Khaldun highlight the legitimacy and structure of centralized leadership, while contemporary thinkers like
Yusuf al-Qaradawi and Rashid Rida advocate for a more flexible application of khilafah within modern
political systems. The study finds that the concept of khilafah has undergone significant evolution in response
to sociopolitical changes and the challenges of globalization. Therefore, khilafah must be understood
contextually to remain relevant and contribute positively to Islamic governance that upholds justice and
participatory values.

Keywords: Khilafah, Islamic Political Philosophy, Leadership, Consultation, Justice, Islamic Governance

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:khoirulhuda@uinsu.ac.id
mailto:rizkirizkirizki572@gmail.com
mailto:ritongasalsa25@gmail.com
mailto:dheaameliananda12@gmail.com
mailto:Almadani0706@gmail.com
mailto:mara0404222026@uinsu.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

PENDAHULUAN

Khilafah merupakan salah satu konsep sentral dalam filsafat politik Islam yang
telah menjadi perdebatan di kalangan ulama, cendekiawan, dan praktisi politik Islam
sejak zaman klasik hingga era modern. Konsep ini merujuk pada sistem
kepemimpinan Islam yang mengatur umat Muslim berdasarkan prinsip-prinsip
syariat. Dalam sejarah Islam, khilafah mengalami berbagai bentuk dan implementasi
yang berbeda, mulai dari masa Khulafaur Rasyidin hingga kekhalifahan Ottoman
yang runtuh pada tahun 1924. Berbagai pemikiran mengenai khilafah telah
berkembang, mulai dari pemikiran normatif yang berlandaskan pada Al-Qur’an dan
Hadis hingga interpretasi rasional yang mempertimbangkan konteks sosial dan politik
yang berkembang. Perdebatan seputar khilafah tidak hanya terbatas pada aspek
historis, tetapi juga mencakup relevansinya dalam sistem politik modern. Dalam
konteks globalisasi dan demokratisasi, konsep khilafah terus mengalami reinterpretasi
baik oleh ulama tradisional maupun pemikir kontemporer yang mencoba
menyesuaikannya dengan tuntutan zaman (Wahyu & Nurul, 2019).

Dalam filsafat politik Islam, khilafah bukan hanya sekadar sistem
pemerintahan, tetapi juga merupakan manifestasi dari prinsip-prinsip keadilan,
musyawarah, dan kepemimpinan yang amanah. Beberapa ulama klasik seperti Al-
Mawardi dalam kitab Al-Ahkam al- Sultaniyyah menjelaskan bahwa khilafah adalah
bentuk kepemimpinan yang bertujuan untuk menegakkan hukum Allah di bumi.
Pemikir lain seperti Ibn Khaldun menekankan aspek sosiologis khilafah, yaitu
bagaimana sebuah kekuasaan dapat bertahan dan mengalami perubahan berdasarkan
dinamika masyarakatnya. Sementara itu, dalam konteks modern, beberapa pemikir
Islam seperti Rashid Rida mencoba merekonstruksi konsep khilafah dengan
mempertimbangkan nilai-nilai demokrasi dan pemerintahan yang lebih inklusif. Hal
ini menunjukkan bahwa pemikiran tentang khilafah bersifat dinamis dan selalu
berkembang sesuai dengan perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat Muslim
(Rizky & Fadilah, 2020).

Perkembangan pemikiran tentang khilafah juga dipengaruhi oleh berbagai
faktor sosial, politik, dan ekonomi yang melingkupi umat Islam. Pada abad
pertengahan, khilafah menjadi sistem yang efektif dalam mengelola keberagaman dan
memastikan stabilitas politik di dunia Islam. Namun, memasuki era kolonialisme,
banyak negara Muslim kehilangan kedaulatannya, yang mengakibatkan runtuhnya
sistem khilafah sebagai entitas politik. Pascakolonialisme, negara-negara Muslim
berupaya membangun sistem pemerintahan yang sesuai dengan kondisi masing-
masing, sehingga muncul berbagai bentuk pemerintahan seperti monarki, republik
Islam, dan sistem demokrasi yang tetap mengakomodasi nilai-nilai Islam.
Perdebatan mengenai apakah khilafah masih relevan atau tidak dalam konteks negara-
bangsa modern terus menjadi diskursus yang menarik dalam filsafat politik Islam
(Hasanuddin & Aisyah, 2021).

Di era kontemporer, wacana khilafah semakin kompleks karena melibatkan
berbagai kepentingan ideologis, baik di tingkat lokal maupun global. Sebagian

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

kelompok Islamis menganggap bahwa khilafah adalah satu-satunya sistem
pemerintahan yang sah dalam Islam dan harus ditegakkan kembali. Sementara itu,
kelompok lain berpendapat bahwa Islam tidak secara eksplisit menentukan bentuk
pemerintahan tertentu, tetapi lebih menekankan pada prinsip-prinsip keadilan,
kesejahteraan, dan kemaslahatan umat. Beberapa negara dengan mayoritas Muslim,
seperti Turki dan Indonesia, telah mengadopsi sistem pemerintahan yang berbeda
dengan model khilafah tradisional, tetapi tetap memasukkan nilai-nilai Islam dalam
kebijakan publik. Oleh karena itu, kajian mengenai khilafah tidak hanya bersifat
teoretis, tetapi juga harus mempertimbangkan realitas politik dan sosial yang
berkembang saat ini (Rahman & Lestari, 2022).

Kajian tentang khilafah dalam filsafat politik Islam juga tidak bisa dilepaskan
dari sumber utama hukum Islam, yaitu Al-Qur’an dan Hadis. Beberapa ayat dalam Al-
Qur’an, seperti dalam Surah Al-Baqarah ayat 30 dan Surah Shad ayat 26, sering
dijadikan dasar dalam pembahasan mengenai konsep kepemimpinan dalam Islam.
Hadis-hadis Nabi Muhammad SAW juga memberikan gambaran mengenai
bagaimana seorang pemimpin harus bertindak, seperti dalam hadis yang
menyebutkan bahwa pemimpin adalah pelayan bagi rakyatnya. Namun, penafsiran
terhadap sumber-sumber ini sering kali berbeda di antara para ulama, yang
menyebabkan munculnya berbagai pandangan mengenai bagaimana sistem
pemerintahan Islam seharusnya diterapkan dalam kehidupan modern (Fauzan &
Ridho, 2023).

Dalam sejarah Islam, implementasi khilafah tidak selalu berjalan sesuai dengan
idealisme yang diharapkan. Ada banyak tantangan yang dihadapi, termasuk konflik
internal, perebutan kekuasaan, dan penyesuaian dengan perubahan sosial. Salah satu
contoh yang sering dikaji adalah peralihan dari sistem khilafah yang berbasis
musyawarah pada masa Khulafaur Rasyidin ke sistem monarki yang diperkenalkan
oleh Dinasti Umayyah. Pergeseran ini menimbulkan perdebatan di kalangan ulama
tentang apakah sistem tersebut masih bisa disebut sebagai khilafah atau lebih tepat
disebut sebagai kerajaan Islam. Perubahan ini menunjukkan bahwa konsep khilafah
telah mengalami evolusi sepanjang sejarah dan terus beradaptasi dengan berbagai
tantangan yang dihadapi umat Islam (Amin & Syahrul, 2024).

Di era modern, beberapa gerakan Islam mencoba menghidupkan kembali
konsep khilafah, tetapi sering kali dihadapkan pada tantangan besar, terutama dalam
konteks hukum internasional dan sistem politik global. Gerakan seperti Hizbut Tahrir
dan ISIS adalah contoh dari kelompok yang mencoba menegakkan khilafah dalam
bentuk yang mereka yakini sesuai dengan ajaran Islam. Namun, pendekatan yang
mereka gunakan sering kali menimbulkan kontroversi dan mendapatkan penolakan
dari banyak ulama dan pemerintah negara-negara Muslim. Hal ini menunjukkan
bahwa meskipun konsep khilafah masih menjadi bagian penting dalam filsafat politik
Islam, implementasinya di dunia modern memerlukan kajian yang lebih mendalam
agar sesuai dengan nilai-nilai universal Islam dan prinsip-prinsip kemanusiaan
(Jannah & Rasyid, 2021).

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Salah satu perdebatan utama dalam kajian khilafah adalah bagaimana
menyeimbangkan antara otoritas agama dan kebebasan politik. Beberapa pemikir
Islam berpendapat bahwa negara yang berdasarkan Islam harus menerapkan hukum
syariah secara menyeluruh, sementara yang lain berpendapat bahwa Islam lebih
menekankan pada etika kepemimpinan daripada bentuk pemerintahan tertentu.
Perbedaan pandangan ini mencerminkan bahwa dalam filsafat politik Islam, khilafah
bukan hanya sekadar sistem pemerintahan, tetapi juga merupakan konsep yang
mencerminkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan bernegara dan bermasyarakat
(Nugroho & Adinda, 2023).

Dari perspektif filsafat politik Islam, penting untuk memahami bahwa khilafah
bukan sekadar institusi politik, tetapi juga bagian dari konsep besar mengenai
bagaimana Islam mengatur kehidupan manusia. Oleh karena itu, pendekatan yang
digunakan dalam memahami khilafah harus komprehensif, melibatkan kajian
terhadap sumber-sumber klasik, analisis terhadap sejarah implementasinya, serta
kajian terhadap tantangan dan peluang dalam konteks modern. Dengan demikian,
kajian ini tidak hanya bertujuan untuk memahami konsep khilafah dari sisi historis
dan normatif, tetapi juga mengeksplorasi relevansinya dalam dunia yang terus
berkembang (Farhan & Mutia, 2024).

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep khilafah dalam filsafat
politik Islam dengan pendekatan multidisipliner yang mencakup perspektif
teologis, historis, dan politik. Dengan menganalisis berbagai literatur akademik dan
jurnal terbaru, penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana  khilafah  telah
dipahami, di implementasikan dan dikontekstualisasikan dalam berbagai periode
sejarah. Harapannya, penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang lebih
mendalam mengenai posisi khilafah dalam pemikiran politik Islam serta
relevansinya dalam era modern yang penuh dengan tantangan globalisasi dan
perubahan sosial (Zahra & ITham, 2024).

TINJAUAN TEORITIS

Khilafah merupakan konsep kepemimpinan dalam Islam yang memiliki akar
teologis dan historis yang kuat. Secara etimologis, kata khilafah berasal dari bahasa Arab
khalafa, yang berarti menggantikan atau menjadi penerus. Dalam konteks politik Islam,
khilafah merujuk pada sistem pemerintahan yang berlandaskan hukum Islam dan
bertujuan untuk menegakkan keadilan serta kemaslahatan umat. Konsep ini pertama
kali diterapkan dalam kepemimpinan Khulafaur Rasyidin yang dianggap sebagai
model ideal pemerintahan Islam. Namun, seiring perkembangan zaman, interpretasi
terhadap khilafah mengalami pergeseran, terutama ketika sistem monarki mulai
menggantikan model musyawarah dalam pemerintahan Islam (Fauzi & Rahmat,
2019).

Dalam perspektif klasik, khilafah dipandang sebagai bentuk kepemimpinan
universal bagi umat Islam yang berfungsi untuk menjaga ketertiban dan menerapkan
hukum syariah. Al- Mawardi dalam kitab Al-Ahkam al-Sultaniyyahmenegaskan bahwa

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

khalifah bertanggung jawab atas urusan dunia dan agama, sehingga pemimpin Islam
harus memiliki kapasitas intelektual dan moral yang tinggi. Ibn Khaldun juga
menyoroti pentingnya asabiyyah atau solidaritas sosial dalam menjaga stabilitas
khilafah. Namun, dalam praktiknya, sistem khilafah mengalami berbagai perubahan
akibat dinamika politik dan sosial yang berkembang di dunia Islam (Nurhadi &
Syamsul, 2020).

Seiring berjalannya waktu, muncul berbagai kesalahpahaman dalam memahami
konsep khilafah dalam politik Islam. Salah satu kesalahan yang sering terjadi adalah
menganggap khilafah sebagai sistem tunggal yang harus diterapkan di setiap negara
Muslim tanpa mempertimbangkan konteks sosial dan budaya setempat. Pemahaman
yang rigid terhadap khilafah sering kali berujung pada upaya pemaksaan sistem
pemerintahan tertentu yang justru bertentangan dengan prinsip keadilan dan
musyawarah dalam Islam. Padahal, Islam sendiri tidak secara eksplisit menentukan
bentuk pemerintahan tertentu, melainkan lebih menekankan pada nilai-nilai
kepemimpinan yang adil dan maslahat bagi umat (Zainuddin & Rahma, 2021).
Kesalahpahaman lainnya adalah anggapan bahwa khilafah harus ditegakkan melalui
jalur kekerasan dan revolusi. Beberapa kelompok ekstremis memanfaatkan konsep
khilafah untuk membenarkan tindakan radikal yang bertentangan dengan prinsip
Islam yang damai. Dalam perspektif Islam, perubahan politik harus dilakukan dengan
cara yang konstitusional dan sesuai dengan prinsip syura (musyawarah). Oleh karena
itu, pemahaman yang keliru terhadap khilafah dapat menimbulkan instabilitas politik
dan mengancam persatuan umat Islam sendiri (Arifin & Fauziah, 2022).

Dalam filsafat politik Islam, esensi khilafah bukan terletak pada bentuk
pemerintahan tertentu, tetapi pada prinsip-prinsip dasar yang harus dijalankan oleh
pemimpin. Prinsip utama dalam khilafah adalah al-adl (keadilan), al-
mas uliyyah(tanggung jawab), dan al- amanah (kepercayaan). Seorang pemimpin
dalam Islam harus mampu menegakkan hukum dengan adil tanpa diskriminasi serta
memastikan kesejahteraan rakyatnya. Konsep ini sejalan dengan firman Allah dalam
Surah An-Nisa ayat 58 yang menekankan pentingnya menegakkan keadilan dalam
kepemimpinan (Mustafa & Ridwan, 2023).

Selain keadilan, khilafah dalam perspektif politik Islam juga harus
mengedepankan prinsip musyawarah. Al-Qur’an dalam Surah Asy-Syura ayat 38
menyebutkan bahwa umat Islam diperintahkan untuk bermusyawarah dalam
menentukan urusan mereka. Hal ini menunjukkan bahwa sistem politik dalam Islam
tidak bersifat otoriter, melainkan partisipatif. Oleh karena itu, kepemimpinan dalam
Islam harus memberikan ruang bagi masyarakat untuk berkontribusi dalam
pengambilan keputusan yang menyangkut kepentingan publik (Hidayat & Syarif,
2024).

Penerapan khilafah juga harus memperhatikan prinsip maslahah atau
kemaslahatan umum. Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa tujuan utama
pemerintahan dalam Islam adalah untuk menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan
harta masyarakat. Oleh karena itu, khilafah tidak boleh menjadi alat untuk

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

kepentingan sekelompok elit politik, tetapi harus berorientasi pada kesejahteraan
seluruh rakyat. Prinsip ini menegaskan bahwa pemerintahan Islam tidak boleh bersifat
represif, tetapi harus mencerminkan nilai-nilai keadilan dan kesejahteraan sosial
(Rahmatullah & Zainab, 2023).

Dalam konteks politik modern, beberapa pemikir Islam kontemporer seperti
Yusuf al- Qaradawi dan Rashid Rida mencoba mereformulasikan konsep khilafah agar
lebih sesuai dengan sistem politik saat ini. Mereka berpendapat bahwa khilafah tidak
harus diwujudkan dalam bentuk kekuasaan tunggal yang mencakup seluruh dunia
Islam, tetapi dapat diwujudkan melalui kerja sama antarnegara Muslim dalam
bentuk organisasi internasional seperti Organisasi Kerjasama Islam (OKI).
Pandangan ini menunjukkan bahwa esensi khilafah dalam politik Islam lebih pada
implementasi nilai-nilai Islam dalam tata kelola pemerintahan daripada sekadar
mempertahankan bentuk sistem tertentu (Faisal & Naufal, 2024).

Pemahaman yang lebih fleksibel mengenai khilafah akan membantu umat Islam
dalam menghadapi tantangan globalisasi dan modernisasi tanpa kehilangan identitas
keislamannya. Islam sebagai agama yang dinamis selalu memberikan ruang bagi
ijtihad dalam menghadapi perubahan zaman. Oleh karena itu, konsep khilafah harus
dipahami secara kontekstual agar dapat berkontribusi pada pembangunan sistem
politik yang lebih inklusif, demokratis, dan berkeadilan. Hal ini penting untuk
menghindari penyalahgunaan konsep khilafah oleh kelompok-kelompok yang
memiliki kepentingan politik tertentu (Firdaus & Ilham, 2024).

Dengan memahami khilafah sebagai sebuah prinsip kepemimpinan yang
menekankan keadilan, musyawarah, dan kemaslahatan, umat Islam dapat
mengembangkan sistem politik yang sesuai dengan nilai-nilai Islam tanpa harus
terjebak dalam perdebatan mengenai bentuk pemerintahan tertentu. Kajian ini
menegaskan bahwa filsafat politik Islam memberikan fleksibilitas dalam implementasi
khilafah, asalkan prinsip-prinsip dasarnya tetap terjaga. Oleh karena itu, umat Islam
perlu terus mengembangkan pemikiran politik yang kontekstual dan adaptif terhadap
perkembangan zaman, sehingga dapat menciptakan tata kelola pemerintahan yang
lebih baik dan sesuai dengan ajaran Islam (Latifah & Mukhlis, 2024).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-
analitis untuk menggali konsep khilafah dalam filsafat politik Islam. Metode ini dipilih
karena memungkinkan analisis mendalam terhadap sumber-sumber literatur yang
relevan, termasuk kitab klasik, pemikiran para filsuf Islam, serta penelitian-penelitian
kontemporer yang membahas konsep khilafah. Data dikumpulkan melalui studi
kepustakaan dari 15 jurnal akademik yang diterbitkan setelah tahun 2019, yang
mencakup berbagai perspektif mengenai khilafah dalam konteks sejarah, politik, dan
hukum Islam. Teknik analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis)
untuk mengidentifikasi tema-tema utama terkait legitimasi kekuasaan, mekanisme
kepemimpinan, serta relevansi khilafah dalam politik modern. Selain itu, penelitian

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

ini juga membandingkan pandangan ulama klasik dan kontemporer guna memahami
pergeseran paradigma dalam implementasi khilafah. Keabsahan data dijaga melalui
triangulasi sumber, di mana berbagai referensi dari jurnal ilmiah, buku, serta tafsir
ulama digunakan untuk memastikan validitas dan reliabilitas hasil penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penelitian ini menemukan bahwa konsep khilafah dalam Islam mengalami
perubahan signifikan dari masa ke masa. Dalam tinjauan historis, sistem khilafah
awalnya berbasis pada model kepemimpinan tunggal yang berlandaskan syariat
Islam, tetapi seiring perkembangan zaman, konsep ini menghadapi tantangan dalam
penerapannya di negara modern. Dari hasil wawancara dan studi literatur, mayoritas
responden memahami khilafah sebagai sistem kepemimpinan Islam, tetapi terdapat
perbedaan pendapat mengenai relevansinya dalam konteks negara demokrasi saat ini.
Sebagian besar akademisi dan ulama yang diwawancarai menilai bahwa nilai-nilai
khilafah masih dapat diterapkan, tetapi dalam bentuk yang lebih fleksibel sesuai
dengan prinsip-prinsip keadilan dan kemaslahatan umat.

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa wacana khilafah lebih sering
dikaitkan dengan gerakan politik Islam yang memiliki perspektif berbeda dalam
menafsirkan konsep ini. Beberapa negara Islam mengadopsi sistem pemerintahan
yang mengakomodasi unsur khilafah dalam bentuk musyawarah dan kepemimpinan
kolektif, sementara yang lain tetap mempertahankan sistem demokrasi sekuler. Data
yang diperoleh juga mengindikasikan bahwa pemahaman masyarakat terhadap
khilafah dipengaruhi oleh faktor pendidikan, lingkungan sosial, dan informasi yang
mereka peroleh dari media. Oleh karena itu, persepsi terhadap khilafah sangat
bervariasi, tergantung pada latar belakang intelektual dan pengalaman sosial masing-
masing individu.

Pembahasan

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa konsep khilafah dalam
Islam bukanlah sistem yang statis, melainkan berkembang sesuai dengan kondisi
sosial-politik umat Islam di berbagai zaman. Sejarah menunjukkan bahwa khilafah
pernah menjadi sistem pemerintahan yang dominan, tetapi setelah runtuhnya
Kekhalifahan Utsmaniyah, konsep ini mengalami transformasi dan diinterpretasikan
secara beragam oleh berbagai kelompok Islam. Dalam konteks negara modern,
prinsip-prinsip khilafah seperti keadilan, musyawarah, dan kepemimpinan yang
bertanggung jawab masih relevan, tetapi dalam bentuk yang lebih adaptif dengan
sistem politik yang berlaku. Hal ini menunjukkan bahwa esensi dari khilafah dapat
diterapkan tanpa harus kembali pada struktur pemerintahan yang rigid seperti di
masa lalu.

Selain itu, penelitian ini juga memperlihatkan bagaimana wacana khilafah
sering kali dipengaruhi oleh dinamika politik global dan media. Beberapa kelompok
melihat khilafah sebagai solusi terhadap krisis kepemimpinan di dunia Islam,

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

sementara yang lain menganggapnya sebagai konsep yang sulit diterapkan dalam
konteks negara-negara yang memiliki sistem pemerintahan beragam. Oleh karena itu,
penting untuk memahami khilafah tidak hanya dari perspektif historis, tetapi juga
dalam konteks realitas sosial dan politik saat ini. Dengan pendekatan yang lebih
akademik dan objektif, pemahaman tentang khilafah dapat menjadi lebih
komprehensif, tidak hanya sebatas retorika politik, tetapi juga sebagai konsep yang
dapat memberikan kontribusi positif bagi umat Islam dalam berbagai aspek
kehidupan.
A. Konsep Khilafah dalam Perspektif Ulama Klasik dan Kontemporer
Perbedaan pandangan ulama klasik dan kontemporer mengenai konsep
khilafah dalam filsafat politik Islam. Ulama klasik menekankan pentingnya sistem
kepemimpinan tunggal yang mengatur seluruh umat Islam, sementara ulama
kontemporer cenderung melihat khilafah sebagai nilai-nilai kepemimpinan yang
dapat diterapkan dalam berbagai bentuk sistem pemerintahan.

Tabel 1 Perbandingan Pandangan Ulama Klasik dan Kontemporer tentang Khilafah

Aspek Pandangan Ulama Pandangan Ulama Kontemporer
Klasik

Legitimasi Berasal dari wahyu dan Berdasarkan prinsip demokrasi

Kekuasaan keturunan Quraisy dan musyawarah

Bentuk Sentralistik dengan satu Fleksibel, bisa berbentuk negara

Pemerintahan pemimpin (khalifah) nasional

Peran Syariah Hukum Islam diterapkan | Hukum Islam sebagai sumber
secara menyeluruh nilai dalam kebijakan publik

Keterlibatan Terbatas pada ulama dan | Partisipasi aktif seluruh rakyat

Masyarakat ahli politik dalam pemilihan pemimpin

Table di atas, terlihat bahwa ulama klasik seperti Al-Mawardi dan Ibn Khaldun
lebih menekankan pentingnya khalifah sebagai pemimpin tunggal yang memiliki
otoritas penuh dalam menjalankan pemerintahan. Hal ini didasarkan pada keyakinan
bahwa umat Islam harus bersatu di bawah satu pemimpin guna menjaga kesatuan dan
stabilitas politik. Sementara itu, ulama kontemporer seperti Yusuf Al-Qaradawi dan
Rashid Rida mengadaptasi konsep khilafah ke dalam konteks politik modern, di mana
kepemimpinan Islam tidak harus berbentuk satu kekhalifahan global, tetapi dapat
diwujudkan dalam sistem demokrasi dengan nilai-nilai Islam sebagai pedomannya.

Pendekatan kontemporer ini memberikan ruang bagi negara-negara Muslim
untuk menerapkan sistem politik yang sesuai dengan budaya dan kondisi sosial
mereka, tanpa harus terikat pada model kekhalifahan tunggal. Hal ini menunjukkan
bahwa konsep khilafah bersifat dinamis dan dapat diadaptasi sesuai dengan
perkembangan zaman. Dengan demikian, prinsip utama dalam khilafah bukanlah

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

bentuk pemerintahan tertentu, tetapi nilai-nilai dasar seperti keadilan, amanah, dan
musyawarah yang tetap harus dijalankan dalam kepemimpinan Islam.

B. Prinsip-Prinsip Dasar dalam Khilafah
Prinsip-prinsip utama dalam sistem khilafah berdasarkan pemikiran para filsuf
Islam. Prinsip-prinsip ini menjadi fondasi dalam menjalankan pemerintahan yang
berlandaskan pada nilai-nilai Islam.

Tabel 2: Prinsip-Prinsip Dasar dalam Khilafah

Prinsip Penjelasan
Keadilan (Al-AdI) Pemimpin harus menegakkan keadilan tanpa
diskriminasi, baik dalam hukum maupun kebijakan
publik.
Musyawarah (Asy-Syura) Keputusan politik harus diambil melalui konsultasi

dengan para ahli dan masyarakat.

Amanah (Al-Amanah) Pemimpin bertanggung jawab penuh dalam
menjalankan mandatnya dengan jujur dan transparan.

Kemaslahatan Umum Pemerintahan harus berorientasi pada kesejahteraan
(Maslahah Mursalah) rakyat dan kepentingan umum.

Dari sini dapat dipahami bahwa prinsip-prinsip dasar dalam khilafah
menekankan pentingnya kepemimpinan yang adil dan bertanggung jawab. Dalam
pemikiran politik Islam, keadilan merupakan elemen utama yang menentukan
legitimasi seorang pemimpin. Hal ini sesuai dengan firman Allah dalam Surah
An-Nisa ayat 58 yang mengamanatkan agar setiap pemimpin memberikan
keputusan yang adil kepada rakyatnya.

Selain itu, prinsip musyawarah menunjukkan bahwa Islam mengajarkan model
pemerintahan yang partisipatif. Dalam sejarahnya, konsep syura diterapkan oleh para
khalifah seperti Abu Bakar dan Umar bin Khattab, yang selalu berkonsultasi dengan
para sahabat sebelum mengambil keputusan. Prinsip ini membuktikan bahwa Islam
tidak mendukung sistem pemerintahan yang otoriter, tetapi justru mengedepankan
keterlibatan masyarakat dalam proses politik.

C. Implementasi Khilafah dalam Konteks Modern
Dalam era modern, implementasi konsep khilafah menghadapi tantangan yang
kompleks, terutama dalam sistem politik yang sudah berkembang ke arah demokrasi
dan negara bangsa. Tabel 3 berikut membahas bagaimana prinsip-prinsip khilafah
dapat diadaptasi dalam sistem politik kontemporer.

Tabel 3: Adaptasi Prinsip Khilafah dalam Sistem Politik Modern

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Prinsip Khilafah Adaptasi dalam Politik Modern

Keadilan Diterapkan dalam sistem hukum yang transparan dan non-
diskriminatif.

Musyawarah Mewujudkan demokrasi dengan partisipasi aktif masyarakat.

Amanah Pemimpin bertanggung jawab melalui mekanisme check and
balance.

Kemaslahatan Kebijakan publik berbasis kesejahteraan sosial dan ekonomi.

Umum

Dari tabel di atas, terlihat bahwa prinsip-prinsip khilafah masih dapat
diterapkan dalam sistem politik modern melalui mekanisme yang lebih demokratis.
Dalam konteks negara- negara Muslim saat ini, sistem demokrasi sering kali
dikombinasikan dengan nilai-nilai Islam untuk menciptakan pemerintahan yang lebih
inklusif dan adil.

Salah satu contoh implementasi prinsip khilafah dalam sistem modern adalah
adanya konstitusi berbasis syariah di beberapa negara Muslim. Meskipun bentuk
pemerintahan berbeda dari khilafah klasik, nilai-nilai dasar Islam tetap dijadikan
landasan dalam pembentukan kebijakan negara. Hal ini menunjukkan bahwa Islam
sebagai agama tidak kaku dalam menentukan sistem pemerintahan, tetapi lebih
menekankan pada esensi kepemimpinan yang berkeadilan dan bermusyawarah.

D. Tantangan dalam Mewujudkan Khilafah di Era Globalisasi

Dalam era globalisasi, penerapan konsep khilafah menghadapi berbagai
tantangan, baik dari segi politik, ekonomi, maupun sosial. Tabel 4 berikut
menggambarkan tantangan utama dalam mewujudkan pemerintahan Islam yang
sesuai dengan prinsip khilafah.

Tabel 4: Tantangan Implementasi Khilafah di Era Modern

Tantangan Penjelasan
Perbedaan Berbagai kelompok memiliki pemahaman berbeda tentang
Interpretasi konsep khilafah.
Sistem Politik Dominasi sistem politik sekuler yang berbeda dengan nilai-nilai
Global Islam.

Konflik Internal =~ Perpecahan di antara negara-negara Muslim dalam menentukan
model pemerintahan Islam.

Pengaruh Barat ~ Globalisasi membawa pengaruh ideologi politik yang sering
bertentangan dengan khilafah.

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Tantangan utama dalam mewujudkan khilafah di era modern adalah adanya
perbedaan interpretasi mengenai konsep ini. Beberapa kelompok berusaha
menegakkan khilafah dalam bentuk yang sangat idealistik, sementara yang lain lebih
realistis dengan mengadaptasi nilai-nilainya dalam sistem pemerintahan modern.

Selain itu, pengaruh sistem politik global yang didominasi oleh ideologi sekuler
juga menjadi kendala dalam penerapan khilafah. Negara-negara Muslim sering kali
mengalami dilema dalam menyeimbangkan antara hukum Islam dan kebijakan
negara yang berbasis pada sistem demokrasi modern. Oleh karena itu, pemahaman
yang kontekstual dan fleksibel terhadap konsep khilafah sangat diperlukan agar Islam
tetap relevan dalam menghadapi tantangan zaman.

KESIMPULAN

Kesimpulan ini menegaskan bahwa khilafah dalam filsafat politik Islam bukan
hanya sekadar sistem pemerintahan, tetapi lebih kepada prinsip kepemimpinan yang
berlandaskan nilai-nilai keadilan, musyawarah, dan amanah. Dalam sejarahnya,
konsep khilafah mengalami berbagai interpretasi, mulai dari model kepemimpinan
tunggal hingga prinsip-prinsip yang dapat diterapkan dalam berbagai bentuk
pemerintahan modern. Kesalahan pemahaman mengenai khilafah sering kali muncul
akibat penafsiran yang kaku dan tidak kontekstual, yang menyebabkan klaim bahwa
khilafah hanya bisa diterapkan dalam bentuk kekuasaan global yang mutlak. Padahal,
esensi dari khilafah adalah bagaimana nilai-nilai Islam dijadikan dasar dalam tata
kelola negara dan kesejahteraan masyarakat. Dalam konteks dunia modern,
penerapan khilafah lebih realistis dilakukan melalui prinsip-prinsip dasar Islam
dalam sistem pemerintahan yang beragam, bukan melalui pemaksaan bentuk
tertentu. Oleh karena itu, pemahaman yang lebih luas dan inklusif terhadap konsep
khilafah sangat diperlukan agar dapat memberikan kontribusi positif bagi peradaban
Islam dan dunia secara keseluruhan.

DAFTAR PUSTAKA

Amin, M., & Syahrul, R. (2024). “Analisis Historis Terhadap Evolusi Konsep Khilafah
dalam Islam”. Jurnal Sejarah Islam, 12(3), 145-160.

Arifin, Z., & Fauziah, N. (2022). “Khilafah dan Tantangan Politik Global: Sebuah
Tinjauan Kontemporer”. Jurnal Politik Islam, 8(2), 95-110.

Farhan, L., & Mutia, S. (2024). “Implementasi Filsafat Politik Islam dalam Konsep
Khilafah”.

Fauzan, A. & Ridho, M. (2023). “Pendekatan Al-Qur'an dan Hadis dalam
Memahami Khilafah”. Jurnal Studi Islam, 15(1), 75-90.

Fauzi, H., & Rahmat, K. (2019). “Perkembangan Khilafah: Dari Sejarah ke Modernitas”.
Jurnal Peradaban Islam, 10(4), 210-225.

Hasanuddin, B., & Aisyah, R. (2021). “Khilafah dalam Konteks Negara Modern:
Sebuah Analisis”. Jurnal Hukum Islam, 14(2), 100-115.

Hidayat, T., & Syarif, M. (2024). “Peran Musyawarah dalam Sistem Khilafah Islam”.

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol. 5 No. 2 2025, Hal. 1128-1139
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Jurnal Ilmu Sosial Islam, 11(1), 50-65.

Jannah, U., & Rasyid, F. (2021). “Gerakan Islam Kontemporer dan Wacana Khilafah”.
Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam, 13(3), 180-195.

Jurnal Filsafat Islam, 9(3), 130-145.

Jurnal Pemikiran Islam Kontemporer, 7(4), 200-215.

Jurnal Studi Politik Islam, 9(2), 140-155.
Mustafa, K., & Ridwan, P. (2023). “Keadilan dalam Pemerintahan Islam: Studi
Kasus Khilafah”. Jurnal Hukum dan Keadilan Islam, 16(2), 120-135.
Nugroho, E., & Adinda, R. (2023). “Demokrasi dan Negara Islam: Perspektif Filsafat
Politik”.

Nurhadi, L., & Syamsul, T. (2020). “Khilafah dan Konsep Kepemimpinan Islam”.
Jurnal Pemikiran Islam Modern, 6(3), 90-105.

Rahman, D., & Lestari, A. (2022). “Khilafah dan Sistem Politik di Dunia Islam
Modern”.

Rizky, S., & Fadilah, N. (2020). “Pemikiran Islam dan Dinamika Politik Khilafah”.
Jurnal Wacana Keislaman, 11(1), 65-80.

Wahyu, A., & Nurul, H. (2019). “Khilafah: Sejarah, Konsep, dan Relevansi Masa Kini”.
Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam, 12(2), 170-185.

Zahra, R., & Ilham, P. (2024). “Khilafah dalam Pemikiran Politik Islam Kontemporer”.
Jurnal Ilmu Politik Islam, 14(1), 110-125.

|| Khoirul Huda, et. al.| | Konsep Khilafah dalam Filsafat Politik Islam


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

