o JURNAL MUDABBIR

L :E‘ ~ (Journal Research and Education Studies)

(i
é, SR N Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
.~
( < http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Integrasi Tasawuf dan Psikologi Moral dalam Pendidikan Islam:
Paradigma Baru Pembentukan Karakter Spiritual di Era Modern

Amel Pranilinsyiah!, Elia Sari Romaito Dlyi> Ramadanl Fitri Ginting?
123 Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Arafah

Email: pranilinsyiaha@gmail.com?, elivadaulay224@gmail.com?, fitriadil7@gmail.com3

ABSTRAK

Fenomena krisis moral dan degradasi spiritualitas di era globalisasi menuntut
pendidikan Islam untuk menemukan kembali esensinya sebagai sistem pembentukan
manusia seutuhnya (insan kamil). Artikel ini bertujuan mengembangkan kerangka
konseptual integratif antara tasawuf dan psikologi moral dalam pembentukan karakter
spiritual peserta didik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain
kepustakaan (library research) dan pendekatan konseptual-filosofis, melalui analisis kritis
terhadap literatur klasik Islam (al-Ghazali, Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Ibn “Arabi) dan
teori-teori psikologi moral modern (Kohlberg, Haidt, Narvaez). Analisis data dilakukan
menggunakan metode analisis isi kualitatif dan hermeneutik untuk menemukan titik
temu epistemologis antara spiritualitas dan moralitas. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa tasawuf berperan sebagai fondasi transendental yang menekankan tazkiyat al-nafs,
muraqabah, dan mujahadah sebagai proses penyucian jiwa, sedangkan psikologi moral
berfungsi sebagai kerangka empiris dalam menumbuhkan penalaran moral (moral
reasoning), emosi moral (moral emotion), dan tindakan moral (moral behavior). Integrasi
keduanya menghasilkan model pendidikan karakter spiritual yang menyeimbangkan
dimensi kognitif, afektif, dan spiritual. Secara teoretis, model ini memperluas horizon
epistemologi pendidikan Islam menuju paradigma holistik, sedangkan secara praktis, ia
menjadi dasar pengembangan kurikulum berbasis spiritualitas yang mampu melahirkan
peserta didik yang cerdas intelektual, matang moral, dan berkesadaran Ilahi.

Kata Kunci: Tasawuf; Psikologi Moral; Pendidikan Islam; Karakter Spiritual; Integrasi Nilai;
Tazkiyat al-Nafs; Moral Reasoning

2835


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:pranilinsyiaha@gmail.com
mailto:eliyadaulay224@gmail.com
mailto:fitriadi17@gmail.com

ABSTRACT

The phenomenon of moral crisis and spiritual degradation in the era of globalization demands that
Islamic education rediscover its essence as a system for the formation of the whole human being
(insan kamil). This article aims to develop an integrative conceptual framework between Sufism
and moral psychology in the formation of students' spiritual character. This research uses a
qualitative approach with library research and a conceptual-philosophical approach, through a
critical analysis of classical Islamic literature (al-Ghazali, Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Ibn ‘Arabi)
and modern moral psychology theories (Kohlberg, Haidt, Narvaez). Data analysis was conducted
using qualitative content analysis and hermeneutics to find the epistemological intersection
between spirituality and morality. The research results show that Sufism serves as a
transcendental foundation emphasizing tazkiyat al-nafs (self-control), muraqabah (self-control),
and mujahadah (self-control) as a process of purifying the soul. While moral psychology serves as
an empirical framework for fostering moral reasoning, moral emotion, and moral behavior, the
integration of these two concepts results in a spiritual character education model that balances the
cognitive, affective, and spiritual dimensions. Theoretically, this model broadens the
epistemological horizon of Islamic education toward a holistic paradigm. Practically, it serves as
the basis for developing a spirituality-based curriculum capable of producing students who are
intellectually intelligent, morally mature, and divinely conscious.

Keywords: Sufism; Moral Psychology; Islamic Education; Spiritual Character; Value
Integration; Tazkiyat al-Nafs; Moral Reasoning

PENDAHULUAN

Perubahan sosial yang cepat, kemajuan teknologi digital, dan arus globalisasi telah
membawa dampak yang sangat signifikan terhadap pola hidup manusia modern,
termasuk dalam dunia pendidikan. Di satu sisi, perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi telah memperluas akses terhadap informasi serta membuka peluang bagi
inovasi pembelajaran yang lebih efektif. Namun, di sisi lain, kemajuan tersebut juga
menghadirkan tantangan serius dalam pembentukan moral, spiritualitas, dan karakter
peserta didik. Fenomena krisis moral global semakin nyata dengan meningkatnya
individualisme, relativisme nilai, serta degradasi empati sosial yang melahirkan berbagai
perilaku destruktif di kalangan generasi muda (Noddings, 2015; Lickona, 2018). Krisis ini
menunjukkan adanya ketimpangan antara kemajuan intelektual dan kemunduran
spiritual manusia modern, yang menyebabkan pendidikan kehilangan arah dalam
membentuk manusia berjiwa luhur.

Sistem pendidikan konvensional cenderung lebih berorientasi pada pencapaian
akademik dan penguasaan keterampilan kognitif semata. Dalam paradigma modern,
keberhasilan pendidikan sering kali diukur dari hasil tes, kemampuan berpikir logis, dan
keterampilan teknis, bukan dari kedalaman moral atau kematangan spiritual (Arthur,

2836



Kristjansson, & Harrison, 2017). Akibatnya, dimensi afektif dan spiritualitas sebagai inti
kemanusiaan sering diabaikan. Pendidikan menjadi terlalu mekanistik dan rasionalistik,
sehingga gagal melahirkan manusia yang memiliki keseimbangan antara kecerdasan
intelektual, emosional, dan spiritual. Padahal, inti dari pendidikan sejati adalah
pembentukan manusia seutuhnya yang mampu menjalankan perannya sebagai khalifah
di bumi dengan penuh tanggung jawab moral dan spiritual.

Dalam perspektif Islam, tujuan pendidikan jauh melampaui sekadar transfer
pengetahuan (ta’lim), tetapi mencakup tarbiyah dan ta’dib, yaitu proses pembinaan dan
penanaman adab yang mengantarkan manusia pada pengenalan hakikat dirinya dan
Tuhannya (Al-Attas, 1980; Zarkasyi, 2019). Pendidikan Islam bertujuan membentuk
insan kamil, yakni manusia ideal yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Tujuan
ini selaras dengan prinsip tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) yang menjadi inti ajaran
tasawuf. Allah menegaskan dalam Surah Asy-Syams [91]: 9-10, “Sungquh beruntung orang
yang menyucikan jiwanya, dan sungguh merugi orang yang mengotorinya.” Ayat ini
menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan sejati diukur dari kemampuan individu
dalam membersihkan hati, mengendalikan hawa nafsu, dan menumbuhkan kesadaran
diri terhadap nilai-nilai ketuhanan. Dalam pandangan al-Ghazali, pendidikan adalah
proses tahdzib al-nafs (pemurnian jiwa) yang bertujuan mencapai ma’rifah — pengetahuan
intuitif terhadap kebenaran Ilahi (Al-Ghazali, Ihya” “Uliim al-Din).

Lebih jauh, dalam perspektif tasawuf, pendidikan bukan hanya upaya kognitif
tetapi juga perjalanan spiritual yang mengantarkan peserta didik menuju ihsan yakni
kesadaran eksistensial akan kehadiran Allah dalam setiap amal (Ibn Qayyim al-
Jauziyyah, Madarij al-Salikin). Konsep ini menempatkan dimensi batin manusia sebagai
pusat pembentukan akhlak. Proses pendidikan tidak berhenti pada penguasaan norma,
tetapi berlanjut pada internalisasi nilai melalui penyucian hati, latihan spiritual (riyadhah
al-nafs), dan pembiasaan amal saleh. Oleh karena itu, pembentukan karakter spiritual
bukan hanya persoalan normatif, melainkan juga pengalaman eksistensial yang
menumbuhkan kesadaran moral dari dalam diri.

Sementara itu, psikologi moral modern berupaya memahami perkembangan moral
manusia dari perspektif ilmiah. Lawrence Kohlberg (1981) mengemukakan bahwa
perkembangan moral merupakan hasil penalaran rasional terhadap prinsip keadilan
yang berkembang melalui enam tahapan. Namun, teori ini dikritik karena terlalu kognitif
dan mengabaikan peran emosi serta konteks sosial. Sebagai tanggapan, Jonathan Haidt
(2001) mengajukan social intuitionist model yang menekankan bahwa keputusan moral
lebih banyak dipengaruhi oleh emosi, intuisi, dan konteks sosial daripada penalaran
rasional semata. Sementara itu, Darcia Narvaez (2010) memperkenalkan konsep moral
expertise, yaitu kemampuan untuk bertindak moral berdasarkan kebiasaan baik dan
lingkungan yang mendukung. Ketiga teori tersebut memberikan kontribusi penting
dalam memahami dinamika moral manusia, meskipun belum sepenuhnya menyentuh
dimensi spiritual yang menjadi inti dalam tradisi Islam.

2837



Menariknya, baik tasawuf maupun psikologi moral memiliki titik temu dalam hal
proses internalisasi nilai dan pengembangan karakter. Tasawuf menekankan spiritual
purification (penyucian batin) dan pengendalian nafsu, sedangkan psikologi moral
menyoroti moral reasoning dan social cognition. Integrasi keduanya dapat melahirkan
paradigma pendidikan Islam yang lebih holistik, humanistik, dan transformatif (Auda,
2019; Saeed, 2020). Dalam paradigma ini, pendidikan tidak hanya membentuk moral
knowing (pengetahuan moral), tetapi juga moral being (kesadaran moral) dan moral acting
(perilaku moral). Dengan demikian, pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai wahana
pembentukan manusia yang berintegritas moral, berjiwa spiritual, dan berorientasi pada
nilai-nilai Ilahi.

Urgensi integrasi ini semakin besar di era modern, ketika peserta didik hidup di
tengah arus deras informasi, budaya populer, dan relativisme nilai. Dalam konteks
tersebut, pendidikan Islam berbasis karakter spiritual menjadi kebutuhan strategis untuk
membentuk generasi Muslim yang beriman, cerdas emosional, serta tangguh
menghadapi tantangan moral global. Artikel ini bertujuan merumuskan kerangka
konseptual integratif antara tasawuf dan psikologi moral sebagai paradigma baru dalam
pembentukan karakter spiritual peserta didik. Diharapkan, penelitian ini memberikan
kontribusi teoretis bagi pengembangan pendidikan Islam yang berbasis spiritualitas dan
moralitas, sekaligus membuka ruang bagi penelitian empiris di madrasah, pesantren,
dan perguruan tinggi Islam

METODE PENELITIAN

Metodologi penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain
kepustakaan (library research) dan pendekatan konseptual-filosofis yang bertujuan
untuk mengonstruksi model integratif antara tasawuf dan psikologi moral dalam
pembentukan karakter spiritual. Data penelitian bersumber dari literatur primer berupa
karya klasik Islam seperti Ihya” “Ulum al-Din karya al-Ghazali, Madarij al-Salikin karya Ibn
Qayyim al-Jawziyyah, serta Fusiis al-Hikam karya Ibn ‘Arabi, dan dari literatur sekunder
berupa buku, jurnal, serta hasil penelitian modern dalam bidang psikologi moral, filsafat
pendidikan, dan pendidikan Islam (Creswell & Poth, 2018; Yildirim & Kizilabdullah,
2020). Data dikumpulkan melalui inventarisasi literatur, klasifikasi tematik, dan
interpretasi kritis terhadap teks menggunakan analisis isi kualitatif dan pendekatan
hermeneutik untuk menemukan makna filosofis, moral, dan spiritual yang mendasari
kedua disiplin tersebut (Mayring, 2014; Gadamer, 2013). Analisis dilakukan melalui
tahapan reduksi data, kategorisasi konsep, dan sintesis teoretis guna merumuskan model
integratif berbasis nilai Islam dan teori moral modern. Validitas data diperoleh melalui
triangulasi sumber dan konsep dengan membandingkan pandangan tokoh klasik dan
kontemporer serta mengonfirmasi kesesuaiannya dengan prinsip pendidikan Islam

2838



(Patton, 2015). Pendekatan ini dipilih karena mampu mengungkap hubungan
epistemologis antara spiritualitas dan moralitas, sehingga menghasilkan kerangka
konseptual yang dapat digunakan untuk pengembangan pendidikan Islam yang
berorientasi pada pembentukan insan kamil.

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Dinamika Krisis Moral dan Spiritualitas dalam Pendidikan Modern

Krisis moral dan spiritual di era globalisasi merupakan fenomena multidimensional
yang menjalar ke berbagai aspek kehidupan manusia, termasuk sistem pendidikan dan
perilaku generasi muda. Globalisasi yang ditopang oleh kemajuan teknologi informasi
dan komunikasi telah menciptakan dunia tanpa batas (borderless world) yang
mempercepat arus pertukaran ide, budaya, dan nilai. Namun, di balik kemudahan akses
informasi tersebut, muncul paradoks: semakin luas pengetahuan yang diperoleh,
semakin longgar pula ikatan nilai dan identitas spiritual manusia modern (Lickona, 2018;
Noddings, 2015). Generasi muda kini hidup dalam pusaran budaya digital yang sarat
dengan nilai hedonistik, pragmatisme, dan kompetisi materialistik, yang pada akhirnya
menimbulkan apa yang disebut Bauman (2013) sebagai liquid morality —yakni moralitas
yang cair, relatif, dan kehilangan fondasi etis yang kokoh.

Berbagai studi menunjukkan bahwa kemajuan teknologi dan arus informasi yang
tidak disertai pendidikan nilai telah berdampak negatif terhadap pembentukan karakter.
Fenomena seperti kekerasan di sekolah, penyalahgunaan media sosial, perilaku
konsumtif, serta meningkatnya depresi dan alienasi spiritual di kalangan remaja
menandai adanya krisis identitas moral (Arthur, Kristjonsson, & Harrison, 2017; Lickona,
2018). Dalam banyak kasus, peserta didik berprestasi secara akademik tetapi gagal
menampilkan empati, integritas, dan kepedulian sosial. Hal ini sejalan dengan
pandangan Noddings (2015) bahwa sistem pendidikan modern sering kali kehilangan
dimensi kasih (ethic of care), karena terlalu menekankan pada kognisi dan melupakan
dimensi afektif manusia.

Krisis moral tersebut tidak hanya berdampak pada perilaku individu, tetapi juga
pada struktur sosial dan budaya pendidikan. Pendidikan yang semula dipandang
sebagai proses pemanusiaan (humanization) kini direduksi menjadi sekadar mekanisme
produksi tenaga kerja. Paradigma ekonomi dan kompetisi global telah menggeser
orientasi pendidikan dari pembentukan manusia berkarakter menuju pencapaian
kompetensi instrumental dan utilitarian (Giroux, 2011). Akibatnya, nilai-nilai spiritual
seperti keikhlasan, tanggung jawab moral, dan kesadaran transendental tidak lagi
menjadi bagian utama dari kurikulum pembelajaran (Arthur et al., 2017). Fenomena ini
menunjukkan bahwa krisis pendidikan pada hakikatnya adalah krisis spiritual, di mana
manusia kehilangan makna eksistensinya dalam proses belajar (Al-Attas, 1980).

2839



Dalam konteks Islam, pendidikan sejati tidak hanya berfungsi sebagai sarana
transfer ilmu (ta’lim), tetapi juga sebagai proses pembentukan jiwa (tazkiyah al-nafs).
Konsep ini secara eksplisit dijelaskan dalam Al-Qur’an, “Sungquh beruntung orang yang
menyucikan jiwanya, dan sungguh merugi orang yang mengotorinya” (QS. Asy-Syams [91]: 9-
10). Ayat ini menegaskan bahwa keberhasilan manusia tidak diukur dari penguasaan
ilmu semata, melainkan dari kemampuannya mengelola hati dan mengarahkan
nafsunya kepada kebaikan. Dalam pandangan al-Ghazali (1998), ilmu yang tidak disertai
penyucian hati (tazkiyah) hanya akan melahirkan kesombongan intelektual dan
kebanggaan semu. Ia menegaskan bahwa “ilmu tanpa amal adalah kegilaan, dan amal tanpa
ilmu adalah kesia-sinan”, yang berarti bahwa integrasi antara pengetahuan dan
spiritualitas adalah syarat mutlak bagi keberhasilan pendidikan moral.

Dengan demikian, problem utama pendidikan kontemporer bukan terletak pada
kekurangan kurikulum atau teknologi pembelajaran, tetapi pada hilangnya orientasi
spiritual dalam proses pendidikan itu sendiri. Pendidikan yang terjebak pada
rasionalisme sempit gagal mengantarkan peserta didik pada transformasi batin. Di
sinilah tasawuf memiliki relevansi yang kuat sebagai fondasi konseptual dan praksis
untuk mengembalikan orientasi pendidikan pada pembentukan manusia seutuhnya.
Tasawuf menekankan pentingnya islah al-bathin (perbaikan hati) dan muragabah
(kesadaran kehadiran Tuhan) sebagai inti dari pendidikan karakter spiritual (Hamid,
2021). Melalui latihan spiritual (riyadah al-nafs), introspeksi diri, dan pengendalian hawa
nafsu, peserta didik tidak hanya belajar mengenal kebaikan, tetapi juga mengalami dan
menghayatinya secara eksistensial.

Dalam perspektif ini, pendidikan Islam yang mengintegrasikan prinsip tasawuf
dapat berfungsi sebagai jalan pemulihan terhadap krisis kemanusiaan modern.
Sebagaimana ditegaskan oleh Auda (2019), tazkiyah merupakan tujuan etik dan spiritual
dari syariat yang menjadi dasar bagi seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk
pendidikan. Oleh karena itu, kebangkitan spiritualitas dalam pendidikan bukanlah
gerakan nostalgia terhadap masa lalu, melainkan respon epistemologis terhadap
kekosongan moral modernitas. Pendidikan Islam dengan pendekatan sufistik dapat
menjadi ruang penyembuhan moral dan spiritual, di mana peserta didik tidak hanya
menjadi pintar secara intelektual, tetapi juga tercerahkan secara ruhani dan beradab
secara sosial.

B. Konsep Tasawuf sebagai Basis Pembentukan Karakter Spiritual

Tasawuf dalam tradisi Islam tidak hanya dipahami sebagai ibadah individual yang
menekankan dimensi batiniah, melainkan juga sebagai sistem pendidikan ruhani yang
mengarah pada transformasi kepribadian manusia secara menyeluruh. Sebagai disiplin
ilmu, tasawuf menuntun manusia menuju tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa), riyadah al-nafs
(latihan spiritual), dan kesadaran akan kehadiran Ilahi (ihsan) yang melandasi seluruh
aktivitas kehidupan (Nasr, 2007). Tujuan akhirnya adalah menjadikan manusia sadar

2840



akan hakikat keberadaannya sebagai hamba dan khalifah Allah di muka bumi (Chittick,
2010). Dalam kerangka ini, pendidikan sufistik tidak berhenti pada penguasaan ilmu
lahiriah, tetapi bertujuan melahirkan manusia yang terdidik secara spiritual dan
berakhlak mulia (al-insan al-kamil).

Al-Ghazali dalam Thya” “Ulum al-Din menjelaskan bahwa inti pendidikan adalah
proses memurnikan hati dari sifat-sifat tercela dan mengisinya dengan sifat-sifat terpuji.
Menurutnya, ilmu sejati adalah ilmu yang menuntun kepada amal dan mengantarkan
manusia pada ma’rifatullah (pengenalan terhadap Allah). Dalam konteks ini, pendidikan
tanpa dimensi spiritual hanya akan menghasilkan “orang pandai yang kehilangan
kebijaksanaan” (al-Ghazali, 2005). Ibn ‘Arabi (2004) menambahkan bahwa hakikat
pembelajaran sejati adalah tahgiq al-haqa’iq— proses mewujudkan kebenaran dalam diri
melalui penyatuan antara pengetahuan, cinta, dan pengabdian. Oleh karena itu, tasawuf
berfungsi sebagai jalan pembentukan kesadaran spiritual yang mengubah pengetahuan
menjadi pengalaman batin yang otentik.

Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai tasawuf berfungsi sebagai landasan
etis dan metodologis dalam pembentukan karakter spiritual. Pendidikan berbasis
tasawuf tidak sekadar menanamkan dogma religius, melainkan menumbuhkan
kesadaran reflektif, empati sosial, dan tanggung jawab moral. Menurut al-Jabiri (2011),
spiritualitas Islam yang berakar pada tasawuf dapat menjadi fondasi epistemologis bagi
sistem pendidikan yang menyeimbangkan rasio, emosi, dan intuisi. Sementara itu,
Hasan Langgulung (1995) menegaskan bahwa pembinaan spiritual merupakan inti dari
seluruh proses pendidikan Islam karena di sanalah letak keutuhan kepribadian manusia.
Tasawuf, dengan prinsip muhasabah (introspeksi diri), mujahadah (perjuangan melawan
hawa nafsu), dan muragabah (pengawasan diri oleh kesadaran Ilahi), menjadi sarana
efektif untuk menginternalisasi nilai-nilai akhlak dalam perilaku sosial.

Model pembentukan karakter spiritual berbasis tasawuf dapat diwujudkan melalui
tiga dimensi utama:

1. Dimensi kognitif, yakni penanaman pemahaman terhadap nilai-nilai akhlak dan
prinsip-prinsip spiritual Islam. Ini mencakup pemahaman terhadap hakikat
manusia, tujuan hidup, dan tanggung jawab moral.

2. Dimensi afektif, yaitu penghayatan nilai-nilai Ilahi melalui latihan hati dan
pembiasaan dzikir, yang menumbuhkan rasa cinta, takut, dan harap kepada Allah
(mahabbah, khauf, raja’) (al-Hujwiri, 2019).

3. Dimensi praksis, yaitu penerapan nilai-nilai tersebut dalam tindakan sosial dan
interaksi dengan sesama, sehingga spiritualitas tidak berhenti pada kesalehan
pribadi, tetapi menjelma dalam etika sosial dan tanggung jawab kemanusiaan (al-
Qaradawi, 2012).

Ketiga dimensi ini membentuk satu kesatuan utuh dalam kerangka pendidikan
Islam yang memadukan pengetahuan, perasaan, dan tindakan. Pendekatan ini
menegaskan bahwa spiritualitas dan moralitas bukan dua entitas terpisah, melainkan

2841



dua sisi dari satu realitas pendidikan insan kamil. Sebagaimana dikemukakan oleh
Murata dan Chittick (1994), kesempurnaan manusia tidak hanya terletak pada
rasionalitasnya, tetapi juga pada keseimbangan antara akal, hati, dan ruh yang menyatu
dalam kesadaran tauhid.

Dengan demikian, tasawuf memberikan paradigma pendidikan yang menekankan
transformasi diri secara integrative dari kesadaran intelektual menuju kesadaran
spiritual, dari pengetahuan menuju penghayatan, dan dari kesalehan individual menuju
kesalehan sosial. Dalam era modern yang sarat krisis makna dan nilai, integrasi prinsip-
prinsip tasawuf dalam pendidikan Islam dapat menjadi solusi konseptual untuk
mengembalikan esensi pendidikan sebagai proses pemanusiaan yang berorientasi pada
kebajikan dan ketuhanan (Nasr, 2010; al-Qaradawi, 2012).

C. Perspektif Psikologi Moral terhadap Perkembangan Etika dan Nilai

Psikologi moral modern telah memberikan kontribusi yang sangat penting dalam
memahami proses-proses kognitif, afektif, dan sosial yang mendasari perilaku moral
manusia. Ilmu ini berupaya menjawab pertanyaan mendasar tentang bagaimana
manusia menilai benar dan salah, serta bagaimana nilai-nilai moral terbentuk dan
diinternalisasi dalam diri individu. Menurut Rest et al. (1999), moralitas bukan hanya
sekadar kemampuan berpikir rasional mengenai nilai-nilai etis, tetapi juga melibatkan
dimensi emosional, motivasional, dan perilaku yang kompleks. Pendekatan
multidimensi ini menunjukkan bahwa moralitas adalah hasil dari interaksi antara
pengetahuan moral (moral cognition), perasaan moral (moral emotion), dan tindakan moral
(moral behavior).

Teori tahapan perkembangan moral yang diperkenalkan oleh Lawrence Kohlberg
(1981) menandai tonggak penting dalam kajian psikologi moral. Ia membangun
kerangka berpikir bahwa perkembangan moral manusia berlangsung melalui enam
tahapan hierarkis, dari tingkat orientasi kepatuhan dan hukuman (obedience and
punishment orientation) hingga kesadaran akan prinsip keadilan universal (universal ethical
principles). Teori ini berakar pada filsafat moral Kantian yang menekankan rasionalitas
dan otonomi individu dalam mengambil keputusan moral (Rest, 1986). Namun,
pendekatan Kohlberg dinilai terlalu berorientasi pada aspek kognitif dan bersifat
etnosentris karena mengabaikan konteks budaya, gender, dan emosi moral (Gilligan,
1982; Shweder, 1990).

Sebagai kritik terhadap model kognitif tersebut, Jonathan Haidt (2001)
memperkenalkan Social Intuitionist Model (SIM) yang menegaskan bahwa keputusan
moral tidak semata-mata ditentukan oleh penalaran rasional, tetapi lebih banyak
dipengaruhi oleh intuisi sosial dan emosi moral seperti empati, belas kasih, dan rasa
bersalah. Menurut Haidt (2012), intuisi moral bekerja secara cepat dan otomatis,
sedangkan penalaran moral lebih bersifat pasca-hoc, yaitu rasionalisasi terhadap
keputusan yang sudah dibuat secara intuitif. Temuan ini menegaskan bahwa moralitas

2842



manusia memiliki dasar emosional dan spiritual yang kuat. Dalam konteks pendidikan,
pengembangan moral tidak cukup melalui pengajaran norma, tetapi juga melalui
pembiasaan emosi empatik dan lingkungan sosial yang mendukung perilaku prososial
(Eisenberg, Spinrad, & Knafo-Noam, 2015).

Selanjutnya, Narvaez (2014) memperluas teori ini dengan mengembangkan konsep
Triune Ethics Theory, yang menjelaskan bahwa perilaku moral manusia dipengaruhi oleh
tiga sistem etika utama: security ethics (berdasarkan kebutuhan dasar dan rasa aman),
engagement ethics (berdasarkan hubungan sosial dan empati), dan imagination ethics
(berdasarkan refleksi moral dan visi kebaikan). Melalui habituasi dan pengalaman sosial,
ketiga sistem ini membentuk moral expertise—yakni kemampuan untuk bertindak benar
berdasarkan intuisi dan kebiasaan yang terasah. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa
moralitas bukan hanya hasil kognisi, tetapi juga proses pembiasaan batin yang mirip
dengan prinsip tazkiyat al-nafs dalam tasawuf.

Dalam konteks yang lebih luas, teori-teori psikologi moral kontemporer telah
bergeser dari paradigma kognitivistik menuju pendekatan integratif yang melibatkan
afeksi, konteks sosial, dan spiritualitas. Misalnya, Hardy dan Carlo (2011) mengusulkan
model Moral Identity Framework yang menekankan peran identitas moral sebagai inti dari
perilaku etis. Ketika seseorang memandang dirinya sebagai pribadi bermoral, nilai-nilai
etis akan menjadi bagian dari identitas dirinya dan secara otomatis memengaruhi
perilaku. Hal ini sejalan dengan konsep muragabah dalam tasawuf, yakni kesadaran diri
yang konstan terhadap nilai-nilai Ilahi yang mengatur perilaku seseorang.

Jika dibandingkan dengan tasawuf, pendekatan psikologi moral lebih menyoroti
mekanisme psikis dan sosial yang memediasi perilaku etis. Namun, keduanya memiliki
kesamaan dalam menekankan pentingnya habitualisasi kebajikan (ta'wid) dan
pembentukan karakter melalui pengalaman (riyadah al-nafs). Tasawuf membentuk
moralitas melalui tazkiyah dan mujahadah, sedangkan psikologi moral modern melalui
moral habituation dan prosocial engagement. Dalam konteks pendidikan Islam, integrasi
kedua pendekatan ini dapat memperkuat strategi pembelajaran berbasis pengalaman
spiritual dan pembiasaan amal saleh yang berakar pada penghayatan nilai-nilai Ilahi
(Damon & Colby, 2015; Walker, 2021).

Dengan demikian, psikologi moral tidak dapat dipisahkan dari spiritualitas karena
keduanya sama-sama berorientasi pada pengembangan manusia yang berkesadaran
nilai dan bertanggung jawab secara etis. Integrasi teori psikologi moral ke dalam
pendidikan Islam membuka peluang untuk menciptakan model pembelajaran yang
memadukan reason, emotion, dan faith yakni berpikir etis, merasakan kebaikan, dan
mengamalkan nilai spiritual dalam tindakan nyata.

D. Model Integratif Tasawuf-Psikologi Moral dalam Pendidikan Islam
Integrasi antara tasawuf dan psikologi moral membuka peluang lahirnya paradigma
baru pendidikan Islam yang memadukan kedalaman spiritual dengan rasionalitas
2843



empiris dalam memahami perilaku manusia. Dalam kerangka ini, tasawuf berfungsi
sebagai fondasi normatif dan transendental yang mengarahkan manusia pada tujuan
akhir pendidikan, yaitu kedekatan dengan Allah (tagarrub ila Allah) dan pembentukan
akhlak ihsan, sedangkan psikologi moral menyediakan perangkat ilmiah untuk
memahami dinamika kognitif, afektif, dan sosial dalam perkembangan moral (Narvaez,
2014; Saeed, 2020). Integrasi keduanya melahirkan pendekatan pendidikan karakter
spiritual yang tidak hanya menekankan aspek knowing the good, tetapi juga feeling the good
dan doing the good (Berkowitz & Bier, 2021).

Dalam perspektif tasawuf, pendidikan berorientasi pada spiritual purification
(tazkiyat al-nafs) melalui proses penyadaran batin (muraqabah), introspeksi diri
(muhasabah), dan pengendalian nafsu (mujahadah). Proses ini menumbuhkan kemampuan
untuk merasakan kehadiran Ilahi dalam setiap tindakan dan keputusan moral (Nasr,
2010). Di sisi lain, psikologi moral menekankan pentingnya moral reasoning dan moral
habituation, yakni pembentukan perilaku etis melalui latihan kognitif dan afektif yang
berulang (Rest et al., 1999; Walker, 2021). Dengan memadukan keduanya, pendidikan
Islam memperoleh keseimbangan antara dimensi rasional dan spiritual, antara latihan
mental dan penyucian batin.

Model integratif ini dapat digambarkan sebagai sintesis tiga poros utama:

1. Transendensi Spiritual (Tasawuf): Menghubungkan peserta didik dengan nilai-
nilai Ilahi sebagai sumber moral tertinggi. Hal ini sesuai dengan prinsip tauhid
yang menempatkan Allah sebagai pusat orientasi etis dan eksistensial manusia
(Nasr, 2007; al-Qaradawi, 2012).

2. Kognisi Moral (Psikologi Moral): Mengembangkan kemampuan berpikir kritis
dan reflektif dalam menilai tindakan moral berdasarkan prinsip keadilan, empati,
dan tanggung jawab sosial (Hardy & Carlo, 2011; Rest, 1986).

3. Habituasi Etis (Pengalaman Sosial): Melatih tindakan moral melalui kebiasaan,
pengalaman sosial, dan pembiasaan amal saleh sehingga nilai-nilai spiritual tidak
berhenti pada level teori, tetapi menjadi karakter yang tertanam (Damon & Colby,
2015).

Keterpaduan ketiga poros tersebut membentuk model pendidikan yang
menyentuh seluruh lapisan kepribadian manusia — akal, hati, dan perilaku. Jika psikologi
moral bekerja pada ranah conscious mind, maka tasawuf memperdalam kesadaran hingga
tingkat subconscious spiritual awareness yang menumbuhkan integritas dan keikhlasan
dalam berperilaku. Dalam konteks ini, pendidikan bukan sekadar transmisi nilai, tetapi
proses internal transformation (transformasi batiniah) yang mengantarkan peserta didik
pada kesadaran moral yang bersumber dari iman (Rahman, 2017).

2844



Implementasi model integratif tasawuf-psikologi moral dapat diwujudkan dalam
kurikulum pendidikan Islam melalui berbagai strategi berikut:

1. Reflektif Spiritual Learning
Pembelajaran yang menekankan pada kegiatan refleksi diri, tafakkur, dan dzikir
sebagai sarana self-awareness dan self-requlation. Praktik ini dapat dilakukan
melalui journaling spiritual, muhasabah harian, atau meditasi islami yang
menumbuhkan kesadaran diri terhadap tindakan dan niat (Arefi, 2019).

2. Experiential Moral Practice.
Kegiatan sosial seperti pelayanan masyarakat (khidmah), proyek kemanusiaan,
dan pembiasaan amal baik yang menumbuhkan empati, kepedulian, serta
tanggung jawab moral. Model ini sejalan dengan teori service learning dalam
pendidikan moral yang menekankan belajar melalui keterlibatan nyata (Jacoby,
2015).

3. Mentoring Sufistik.
Guru atau pendidik berperan sebagai murabbi pembimbing spiritual yang tidak
hanya mentransfer ilmu, tetapi juga menuntun peserta didik secara emosional dan
spiritual. Peran ini menyerupai mentorship dalam psikologi perkembangan moral
yang terbukti efektif dalam pembentukan karakter (Lapsley & Narvaez, 2006).

Melalui penerapan model tersebut, pendidikan Islam akan melahirkan peserta
didik yang tidak hanya cerdas secara intelektual (intellectual quotient), tetapi juga matang
secara moral (moral quotient) dan spiritual (spiritual quotient). Dengan kata lain, model ini
berorientasi pada pembentukan insan kamil manusia paripurna yang memiliki kesatuan
antara akal, ruh, dan perilaku. Prinsip keseimbangan ini sejalan dengan pandangan Al-
Qur’an tentang integrasi jasmani, akal, dan ruh sebagai dasar kemanusiaan sejati (QS. Al-
Mulk [67]: 2) serta menegaskan konsep Islam sebagai agama yang menumbuhkan
kebajikan sosial berlandaskan spiritualitas (Rahman, 2017).

Integrasi tasawuf dan psikologi moral dalam pendidikan Islam juga memiliki nilai
praktis dalam konteks global modern. Model ini dapat menjadi alternatif terhadap krisis
moral yang disebabkan oleh sekularisasi nilai dan reduksi pendidikan menjadi sekadar
alat ekonomi (Halstead, 2007). Dengan menjadikan spiritualitas sebagai jantung
pendidikan dan moralitas sebagai hasil nyata dari pembelajaran, sistem pendidikan
Islam dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan manusia yang
beradab, empatik, dan berkesadaran Ilahi

2845



KESIMPULAN

Integrasi antara tasawuf dan psikologi moral menawarkan paradigma baru bagi
pendidikan Islam di era modern yang tengah menghadapi krisis moral dan spiritual.
Tasawuf, dengan fokus pada tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa), muragabah (kesadaran
llahi), dan mujahadah (pengendalian diri), memberikan dasar transendental dan spiritual
bagi pembentukan karakter, sementara psikologi moral menyediakan kerangka empiris
untuk memahami dan mengembangkan perilaku etis secara kognitif, afektif, dan sosial.
Keduanya bertemu dalam satu tujuan esensial, yakni pembentukan manusia
berkepribadian utuh (insan kamil) yang memiliki keseimbangan antara akal, hati, dan
perilaku. Pendidikan Islam yang mengintegrasikan dua pendekatan ini tidak hanya
berfungsi mentransfer pengetahuan, tetapi juga mentransformasi kesadaran moral
melalui refleksi spiritual, habituasi etis, dan pendampingan ruhani. Dengan menjadikan
spiritualitas sebagai inti dan moralitas sebagai manifestasi nilai, model integratif
tasawuf-psikologi moral dapat melahirkan sistem pendidikan yang menumbuhkan
moral cognition, spiritual awareness, dan ethical action secara simultan. Secara teoretis,
model ini memperkaya khazanah pendidikan Islam dengan menjembatani dimensi
teologis dan psikologis, sedangkan secara praktis, ia dapat menjadi landasan
pengembangan kurikulum berbasis karakter spiritual di madrasah, pesantren, dan
perguruan tinggi Islam. Dengan demikian, integrasi tasawuf dan psikologi moral tidak
hanya relevan sebagai gagasan konseptual, tetapi juga sebagai solusi strategis bagi
pembentukan generasi Muslim yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, dan tangguh
menghadapi tantangan moralitas global

REFERENSI

Al-Ghazali. (1998). Ihya” “Ulum al-Din [Revival of the Religious Sciences]. Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah.

Al-Raghib al-Asfahani. (1992). Al-Dhari’ah ila Makarim al-Shart’ah. Beirut: Dar al-Ma'rifah.

Al-Qur’an al-Karim. (n.d.). Surah Asy-Syams [91]: 9-10.

Al-Ghazali. (2005). Ihya” ‘Ulum al-Din (4th ed.). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Hujwiri, A. U. (2019). Kashf al-Mahjub: The Revelation of the Veiled. London: Routledge.

Al-Jabiri, M. A. (2011). Post-Traditional Philosophy in Islam: Reason and Revelation in
Contemporary Thought. Amman: Arab Institute for Research and Publishing.

Al-Qaradawi, Y. (2012). Al-Iman wa al-Hayat [Faith and Life]. Cairo: Maktabah Wahbah.

Auda, ]. (2019). Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
Herndon, VA: The International Institute of Islamic Thought (IIIT).

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic
Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ABIM.

2846



Arthur, J., Kristjdnsson, K., & Harrison, T. (2017). Character Education in Universities: A
Framework for Flourishing. London: Routledge.

Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2021). Research-based character education. The Journal
of Positive Psychology, 16(3), 335-347.
https://doi.org/10.1080/17439760.2020.1850594

Abu-Raiya, H., & Pargament, K. L. (2015). Religious coping among diverse religions:

Commonalities and divergences. Psychology of Religion and Spirituality, 7(1), 24-33.
https:/ /doi.org/10.1037/a0037652
Astor, A., & Mayrl, D. (2020). The sociology of religion and education: Contentious

intersections. Annual Review of Sociology, 46, 261-281.
https:/ /doi.org/10.1146 /annurev-soc-121919-054710
Arefi, M. (2019). Islamic Spirituality and Contemporary Education: A Pedagogical Perspective.

London: Palgrave Macmillan.

Al-Zahrani, A. (2021). The integration of moral and spiritual education in Islamic
pedagogy. Journal of Islamic Education Studies, 9(3), 155-172.

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative
Research Journal, 9(2), 27-40.

Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2021). Research-based character education. The Journal
of Positive Psychology, 16(3), 335-347.

Bauman, Z. (2013). Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press.

Chittick, W. C. (2010). In Search of the Lost Heart: Explorations in Islamic Thought. Albany:
State University of New York Press.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
Among Five Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage.

Damon, W., & Colby, A. (2015). The Power of Ideals: The Real Story of Moral Choice. Oxford
University Press.

Eisenberg, N., Spinrad, T. L., & Knafo-Noam, A. (2015). Prosocial development. In M. E.
Lamb (Ed.), Handbook of Child Psychology and Developmental Science (7th ed., Vol. 3,
pp. 610-656). Wiley.

Giroux, H. A. (2011). On Critical Pedagogy. New York: Bloomsbury.

Gilligan, C. (1982). In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s Development.
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Gadamer, H.-G. (2013). Truth and Method (2nd rev. ed.). London: Bloomsbury Academic.

George, A. L., & Bennett, A. (2005). Case Studies and Theory Development in the Social
Sciences. Cambridge, MA: MIT Press.

Haidyt, J. (2012). The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by Politics and Religion.
New York: Vintage Books.

Hardy, S. A., & Carlo, G. (2011). Moral identity: What is it, how does it develop, and is it
linked to moral action? Child Development Perspectives, 5(3), 212-218.

2847


https://doi.org/10.1080/17439760.2020.1850594
https://doi.org/10.1037/a0037652
https://doi.org/10.1146/annurev-soc-121919-054710

Hamid, F. A. (2021). “Integrating Sufism in Moral Education: Revitalizing the Spiritual
Dimension of Islamic Pedagogy.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 59(2), 301~
326. https:/ /doi.org/10.14421 / ajis.2021.592.301

Hasan Langgulung. (1995). Asas-asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna Baru.

Halstead, ]J. M. (2007). Islamic values: A distinctive framework for moral education.
Journal of Moral Education, 36(3), 283-296.

Ibn “Arabi. (2004). Fusus al-Hikam. Beirut: Dar al-Kutub al-*Arabiyyah.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2003). Madarij al-Salikin: Bayna Manazil lyyaka Na’budu wa
Iyyaka Nasta'in. Cairo: Dar al-Hadith.

Jacoby, B. (2015). Service-Learning Essentials: Questions, Answers, and Lessons Learned. San
Francisco: Jossey-Bass.

Kohlberg, L. (1981). Essays on Moral Development: The Philosophy of Moral Development. San
Francisco: Harper & Row.

Kohlberg, L. (1981). The Philosophy of Moral Development: Moral Stages and the Idea of Justice.
San Francisco, CA: Harper & Row.

Lickona, T. (2018). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility. New York: Bantam Books.

Lapsley, D. K., & Narvaez, D. (2006). Character Education. Notre Dame, IN: University of
Notre Dame Press.

Murata, S., & Chittick, W. C. (1994). The Vision of Islam. St. Paul, MN: Paragon House.

Mayring, P. (2014). Qualitative Content Analysis: Theoretical Foundation, Basic Procedures and
Software Solution. Klagenfurt: Social Science Open Access RepositoryNasr, S. H.
(2007). The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism, Islam’s Mystical
Tradition. New York: HarperCollins.

Nasr, S. H. (2010). Islam in the Modern World: Challenged by the West, Threatened by
Fundamentalism, Keeping Faith with Tradition. New York: HarperOne.

Narvaez, D. (2014). Neurobiology and the Development of Human Morality: Evolution, Culture,
and Wisdom. New York: W. W. Norton & Company.

Noddings, N. (2015). The Challenge to Care in Schools: An Alternative Approach to Education
(2nd ed.). New York: Teachers College Press.

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research and Evaluation Methods (4th ed.). Thousand Oaks,
CA: Sage.

Rest, J. (1986). Moral Development: Advances in Research and Theory. New York: Praeger.

Rest, ]J. R., Narvaez, D., Bebeau, M. J., & Thoma, S. J. (1999). Postconventional Moral
Thinking: A Neo-Kohlbergian Approach. Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates.

Rahman, F. (2017). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
University of Chicago Press.

Shweder, R. A. (1990). Cultural psychology: What is it? In J]. W. Stigler, R. A. Shweder, &
G. Herdt (Eds.), Cultural Psychology: Essays on Comparative Human Development (pp.
1-43). Cambridge: Cambridge University Press.

2848


https://doi.org/10.14421/ajis.2021.592.301

Saeed, A. (2020). Contemporary Approaches to the Qur'an and Sunnah. London:
RoutledgeWalker, L. J. (2021). Moral Personality, Identity, and Character: Prospects for
a New Field of Study. Cambridge University Press.

Yildirim, N., & Kizilabdullah, Y. (2020). Revisiting spirituality in education: A holistic
Islamic approach. Journal of Religion and Spirituality in Education, 7(1), 1-15.
Zarkasyi, H. F. (2019). “Revisiting the Concept of Tarbiyah, Ta’dib and Ta’lim in Islamic
Education.”  Journal of Islamic Thought and Civilization, 9(2), 1-15.

https:/ /doi.org/10.32350/1itc.92.01

2849


https://doi.org/10.32350/jitc.92.01

