
2835 
 
 

 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir         ISSN: 2774-8391 

  

Integrasi Tasawuf dan Psikologi Moral dalam Pendidikan Islam: 
Paradigma Baru Pembentukan Karakter Spiritual di Era Modern 

 
Amel Pranilinsyiah1, Elia Sari Romaito Dlyi2, RamadanI Fitri Ginting3   

 
1,2,3 Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Arafah 

 

Email: pranilinsyiaha@gmail.com1, eliyadaulay224@gmail.com2, fitriadi17@gmail.com3  

 

 

ABSTRAK 
 

Fenomena krisis moral dan degradasi spiritualitas di era globalisasi menuntut 
pendidikan Islam untuk menemukan kembali esensinya sebagai sistem pembentukan 
manusia seutuhnya (insān kāmil). Artikel ini bertujuan mengembangkan kerangka 
konseptual integratif antara tasawuf dan psikologi moral dalam pembentukan karakter 
spiritual peserta didik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain 
kepustakaan (library research) dan pendekatan konseptual-filosofis, melalui analisis kritis 
terhadap literatur klasik Islam (al-Ghazali, Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Ibn ‘Arabi) dan 
teori-teori psikologi moral modern (Kohlberg, Haidt, Narvaez). Analisis data dilakukan 
menggunakan metode analisis isi kualitatif dan hermeneutik untuk menemukan titik 
temu epistemologis antara spiritualitas dan moralitas. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa tasawuf berperan sebagai fondasi transendental yang menekankan tazkiyat al-nafs, 
muraqabah, dan mujāhadah sebagai proses penyucian jiwa, sedangkan psikologi moral 
berfungsi sebagai kerangka empiris dalam menumbuhkan penalaran moral (moral 
reasoning), emosi moral (moral emotion), dan tindakan moral (moral behavior). Integrasi 
keduanya menghasilkan model pendidikan karakter spiritual yang menyeimbangkan 
dimensi kognitif, afektif, dan spiritual. Secara teoretis, model ini memperluas horizon 
epistemologi pendidikan Islam menuju paradigma holistik, sedangkan secara praktis, ia 
menjadi dasar pengembangan kurikulum berbasis spiritualitas yang mampu melahirkan 
peserta didik yang cerdas intelektual, matang moral, dan berkesadaran Ilahi.  
 
Kata Kunci: Tasawuf; Psikologi Moral; Pendidikan Islam; Karakter Spiritual; Integrasi Nilai; 
Tazkiyat al-Nafs; Moral Reasoning 
 

 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:pranilinsyiaha@gmail.com
mailto:eliyadaulay224@gmail.com
mailto:fitriadi17@gmail.com


2836 
 
 

 

 

ABSTRACT 
 
The phenomenon of moral crisis and spiritual degradation in the era of globalization demands that 
Islamic education rediscover its essence as a system for the formation of the whole human being 
(insān kāmil). This article aims to develop an integrative conceptual framework between Sufism 
and moral psychology in the formation of students' spiritual character. This research uses a 
qualitative approach with library research and a conceptual-philosophical approach, through a 
critical analysis of classical Islamic literature (al-Ghazali, Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Ibn ‘Arabi) 
and modern moral psychology theories (Kohlberg, Haidt, Narvaez). Data analysis was conducted 
using qualitative content analysis and hermeneutics to find the epistemological intersection 
between spirituality and morality. The research results show that Sufism serves as a 
transcendental foundation emphasizing tazkiyat al-nafs (self-control), muraqabah (self-control), 
and mujahadah (self-control) as a process of purifying the soul. While moral psychology serves as 
an empirical framework for fostering moral reasoning, moral emotion, and moral behavior, the 
integration of these two concepts results in a spiritual character education model that balances the 
cognitive, affective, and spiritual dimensions. Theoretically, this model broadens the 
epistemological horizon of Islamic education toward a holistic paradigm. Practically, it serves as 
the basis for developing a spirituality-based curriculum capable of producing students who are 
intellectually intelligent, morally mature, and divinely conscious. 
 
Keywords: Sufism; Moral Psychology; Islamic Education; Spiritual Character; Value 
Integration; Tazkiyat al-Nafs; Moral Reasoning 
 
 

 

PENDAHULUAN 

 

Perubahan sosial yang cepat, kemajuan teknologi digital, dan arus globalisasi telah 

membawa dampak yang sangat signifikan terhadap pola hidup manusia modern, 

termasuk dalam dunia pendidikan. Di satu sisi, perkembangan ilmu pengetahuan dan 

teknologi telah memperluas akses terhadap informasi serta membuka peluang bagi 

inovasi pembelajaran yang lebih efektif. Namun, di sisi lain, kemajuan tersebut juga 

menghadirkan tantangan serius dalam pembentukan moral, spiritualitas, dan karakter 

peserta didik. Fenomena krisis moral global semakin nyata dengan meningkatnya 

individualisme, relativisme nilai, serta degradasi empati sosial yang melahirkan berbagai 

perilaku destruktif di kalangan generasi muda (Noddings, 2015; Lickona, 2018). Krisis ini 

menunjukkan adanya ketimpangan antara kemajuan intelektual dan kemunduran 

spiritual manusia modern, yang menyebabkan pendidikan kehilangan arah dalam 

membentuk manusia berjiwa luhur. 

Sistem pendidikan konvensional cenderung lebih berorientasi pada pencapaian 

akademik dan penguasaan keterampilan kognitif semata. Dalam paradigma modern, 

keberhasilan pendidikan sering kali diukur dari hasil tes, kemampuan berpikir logis, dan 

keterampilan teknis, bukan dari kedalaman moral atau kematangan spiritual (Arthur, 



2837 
 
 

 

 

Kristjánsson, & Harrison, 2017). Akibatnya, dimensi afektif dan spiritualitas sebagai inti 

kemanusiaan sering diabaikan. Pendidikan menjadi terlalu mekanistik dan rasionalistik, 

sehingga gagal melahirkan manusia yang memiliki keseimbangan antara kecerdasan 

intelektual, emosional, dan spiritual. Padahal, inti dari pendidikan sejati adalah 

pembentukan manusia seutuhnya yang mampu menjalankan perannya sebagai khalifah 

di bumi dengan penuh tanggung jawab moral dan spiritual. 

Dalam perspektif Islam, tujuan pendidikan jauh melampaui sekadar transfer 

pengetahuan (ta‘līm), tetapi mencakup tarbiyah dan ta’dīb, yaitu proses pembinaan dan 

penanaman adab yang mengantarkan manusia pada pengenalan hakikat dirinya dan 

Tuhannya (Al-Attas, 1980; Zarkasyi, 2019). Pendidikan Islam bertujuan membentuk 

insān kāmil, yakni manusia ideal yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Tujuan 

ini selaras dengan prinsip tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) yang menjadi inti ajaran 

tasawuf. Allah menegaskan dalam Surah Asy-Syams [91]: 9–10, “Sungguh beruntung orang 

yang menyucikan jiwanya, dan sungguh merugi orang yang mengotorinya.” Ayat ini 

menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan sejati diukur dari kemampuan individu 

dalam membersihkan hati, mengendalikan hawa nafsu, dan menumbuhkan kesadaran 

diri terhadap nilai-nilai ketuhanan. Dalam pandangan al-Ghazali, pendidikan adalah 

proses tahdzīb al-nafs (pemurnian jiwa) yang bertujuan mencapai ma‘rifah—pengetahuan 

intuitif terhadap kebenaran Ilahi (Al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn). 

Lebih jauh, dalam perspektif tasawuf, pendidikan bukan hanya upaya kognitif 

tetapi juga perjalanan spiritual yang mengantarkan peserta didik menuju ihsan yakni 

kesadaran eksistensial akan kehadiran Allah dalam setiap amal (Ibn Qayyim al-

Jauziyyah, Madarij al-Salikin). Konsep ini menempatkan dimensi batin manusia sebagai 

pusat pembentukan akhlak. Proses pendidikan tidak berhenti pada penguasaan norma, 

tetapi berlanjut pada internalisasi nilai melalui penyucian hati, latihan spiritual (riyādhah 

al-nafs), dan pembiasaan amal saleh. Oleh karena itu, pembentukan karakter spiritual 

bukan hanya persoalan normatif, melainkan juga pengalaman eksistensial yang 

menumbuhkan kesadaran moral dari dalam diri. 

Sementara itu, psikologi moral modern berupaya memahami perkembangan moral 

manusia dari perspektif ilmiah. Lawrence Kohlberg (1981) mengemukakan bahwa 

perkembangan moral merupakan hasil penalaran rasional terhadap prinsip keadilan 

yang berkembang melalui enam tahapan. Namun, teori ini dikritik karena terlalu kognitif 

dan mengabaikan peran emosi serta konteks sosial. Sebagai tanggapan, Jonathan Haidt 

(2001) mengajukan social intuitionist model yang menekankan bahwa keputusan moral 

lebih banyak dipengaruhi oleh emosi, intuisi, dan konteks sosial daripada penalaran 

rasional semata. Sementara itu, Darcia Narvaez (2010) memperkenalkan konsep moral 

expertise, yaitu kemampuan untuk bertindak moral berdasarkan kebiasaan baik dan 

lingkungan yang mendukung. Ketiga teori tersebut memberikan kontribusi penting 

dalam memahami dinamika moral manusia, meskipun belum sepenuhnya menyentuh 

dimensi spiritual yang menjadi inti dalam tradisi Islam. 



2838 
 
 

 

 

Menariknya, baik tasawuf maupun psikologi moral memiliki titik temu dalam hal 

proses internalisasi nilai dan pengembangan karakter. Tasawuf menekankan spiritual 

purification (penyucian batin) dan pengendalian nafsu, sedangkan psikologi moral 

menyoroti moral reasoning dan social cognition. Integrasi keduanya dapat melahirkan 

paradigma pendidikan Islam yang lebih holistik, humanistik, dan transformatif (Auda, 

2019; Saeed, 2020). Dalam paradigma ini, pendidikan tidak hanya membentuk moral 

knowing (pengetahuan moral), tetapi juga moral being (kesadaran moral) dan moral acting 

(perilaku moral). Dengan demikian, pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai wahana 

pembentukan manusia yang berintegritas moral, berjiwa spiritual, dan berorientasi pada 

nilai-nilai Ilahi. 

Urgensi integrasi ini semakin besar di era modern, ketika peserta didik hidup di 

tengah arus deras informasi, budaya populer, dan relativisme nilai. Dalam konteks 

tersebut, pendidikan Islam berbasis karakter spiritual menjadi kebutuhan strategis untuk 

membentuk generasi Muslim yang beriman, cerdas emosional, serta tangguh 

menghadapi tantangan moral global. Artikel ini bertujuan merumuskan kerangka 

konseptual integratif antara tasawuf dan psikologi moral sebagai paradigma baru dalam 

pembentukan karakter spiritual peserta didik. Diharapkan, penelitian ini memberikan 

kontribusi teoretis bagi pengembangan pendidikan Islam yang berbasis spiritualitas dan 

moralitas, sekaligus membuka ruang bagi penelitian empiris di madrasah, pesantren, 

dan perguruan tinggi Islam 

 

 

METODE PENELITIAN 

 

Metodologi penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain 

kepustakaan (library research) dan pendekatan konseptual-filosofis yang bertujuan 

untuk mengonstruksi model integratif antara tasawuf dan psikologi moral dalam 

pembentukan karakter spiritual. Data penelitian bersumber dari literatur primer berupa 

karya klasik Islam seperti Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn karya al-Ghazali, Madarij al-Salikin karya Ibn 

Qayyim al-Jawziyyah, serta Fusūs al-Ḥikam karya Ibn ‘Arabi, dan dari literatur sekunder 

berupa buku, jurnal, serta hasil penelitian modern dalam bidang psikologi moral, filsafat 

pendidikan, dan pendidikan Islam (Creswell & Poth, 2018; Yıldırım & Kızılabdullah, 

2020). Data dikumpulkan melalui inventarisasi literatur, klasifikasi tematik, dan 

interpretasi kritis terhadap teks menggunakan analisis isi kualitatif dan pendekatan 

hermeneutik untuk menemukan makna filosofis, moral, dan spiritual yang mendasari 

kedua disiplin tersebut (Mayring, 2014; Gadamer, 2013). Analisis dilakukan melalui 

tahapan reduksi data, kategorisasi konsep, dan sintesis teoretis guna merumuskan model 

integratif berbasis nilai Islam dan teori moral modern. Validitas data diperoleh melalui 

triangulasi sumber dan konsep dengan membandingkan pandangan tokoh klasik dan 

kontemporer serta mengonfirmasi kesesuaiannya dengan prinsip pendidikan Islam 



2839 
 
 

 

 

(Patton, 2015). Pendekatan ini dipilih karena mampu mengungkap hubungan 

epistemologis antara spiritualitas dan moralitas, sehingga menghasilkan kerangka 

konseptual yang dapat digunakan untuk pengembangan pendidikan Islam yang 

berorientasi pada pembentukan insan kamil. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

A. Dinamika Krisis Moral dan Spiritualitas dalam Pendidikan Modern 

Krisis moral dan spiritual di era globalisasi merupakan fenomena multidimensional 

yang menjalar ke berbagai aspek kehidupan manusia, termasuk sistem pendidikan dan 

perilaku generasi muda. Globalisasi yang ditopang oleh kemajuan teknologi informasi 

dan komunikasi telah menciptakan dunia tanpa batas (borderless world) yang 

mempercepat arus pertukaran ide, budaya, dan nilai. Namun, di balik kemudahan akses 

informasi tersebut, muncul paradoks: semakin luas pengetahuan yang diperoleh, 

semakin longgar pula ikatan nilai dan identitas spiritual manusia modern (Lickona, 2018; 

Noddings, 2015). Generasi muda kini hidup dalam pusaran budaya digital yang sarat 

dengan nilai hedonistik, pragmatisme, dan kompetisi materialistik, yang pada akhirnya 

menimbulkan apa yang disebut Bauman (2013) sebagai liquid morality—yakni moralitas 

yang cair, relatif, dan kehilangan fondasi etis yang kokoh. 

Berbagai studi menunjukkan bahwa kemajuan teknologi dan arus informasi yang 

tidak disertai pendidikan nilai telah berdampak negatif terhadap pembentukan karakter. 

Fenomena seperti kekerasan di sekolah, penyalahgunaan media sosial, perilaku 

konsumtif, serta meningkatnya depresi dan alienasi spiritual di kalangan remaja 

menandai adanya krisis identitas moral (Arthur, Kristjánsson, & Harrison, 2017; Lickona, 

2018). Dalam banyak kasus, peserta didik berprestasi secara akademik tetapi gagal 

menampilkan empati, integritas, dan kepedulian sosial. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Noddings (2015) bahwa sistem pendidikan modern sering kali kehilangan 

dimensi kasih (ethic of care), karena terlalu menekankan pada kognisi dan melupakan 

dimensi afektif manusia. 

Krisis moral tersebut tidak hanya berdampak pada perilaku individu, tetapi juga 

pada struktur sosial dan budaya pendidikan. Pendidikan yang semula dipandang 

sebagai proses pemanusiaan (humanization) kini direduksi menjadi sekadar mekanisme 

produksi tenaga kerja. Paradigma ekonomi dan kompetisi global telah menggeser 

orientasi pendidikan dari pembentukan manusia berkarakter menuju pencapaian 

kompetensi instrumental dan utilitarian (Giroux, 2011). Akibatnya, nilai-nilai spiritual 

seperti keikhlasan, tanggung jawab moral, dan kesadaran transendental tidak lagi 

menjadi bagian utama dari kurikulum pembelajaran (Arthur et al., 2017). Fenomena ini 

menunjukkan bahwa krisis pendidikan pada hakikatnya adalah krisis spiritual, di mana 

manusia kehilangan makna eksistensinya dalam proses belajar (Al-Attas, 1980). 



2840 
 
 

 

 

Dalam konteks Islam, pendidikan sejati tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

transfer ilmu (ta‘līm), tetapi juga sebagai proses pembentukan jiwa (tazkiyah al-nafs). 

Konsep ini secara eksplisit dijelaskan dalam Al-Qur’an, “Sungguh beruntung orang yang 

menyucikan jiwanya, dan sungguh merugi orang yang mengotorinya” (QS. Asy-Syams [91]: 9–

10). Ayat ini menegaskan bahwa keberhasilan manusia tidak diukur dari penguasaan 

ilmu semata, melainkan dari kemampuannya mengelola hati dan mengarahkan 

nafsunya kepada kebaikan. Dalam pandangan al-Ghazali (1998), ilmu yang tidak disertai 

penyucian hati (tazkiyah) hanya akan melahirkan kesombongan intelektual dan 

kebanggaan semu. Ia menegaskan bahwa “ilmu tanpa amal adalah kegilaan, dan amal tanpa 

ilmu adalah kesia-siaan”, yang berarti bahwa integrasi antara pengetahuan dan 

spiritualitas adalah syarat mutlak bagi keberhasilan pendidikan moral. 

Dengan demikian, problem utama pendidikan kontemporer bukan terletak pada 

kekurangan kurikulum atau teknologi pembelajaran, tetapi pada hilangnya orientasi 

spiritual dalam proses pendidikan itu sendiri. Pendidikan yang terjebak pada 

rasionalisme sempit gagal mengantarkan peserta didik pada transformasi batin. Di 

sinilah tasawuf memiliki relevansi yang kuat sebagai fondasi konseptual dan praksis 

untuk mengembalikan orientasi pendidikan pada pembentukan manusia seutuhnya. 

Tasawuf menekankan pentingnya islāh al-bāthin (perbaikan hati) dan muraqabah 

(kesadaran kehadiran Tuhan) sebagai inti dari pendidikan karakter spiritual (Hamid, 

2021). Melalui latihan spiritual (riyāḍah al-nafs), introspeksi diri, dan pengendalian hawa 

nafsu, peserta didik tidak hanya belajar mengenal kebaikan, tetapi juga mengalami dan 

menghayatinya secara eksistensial. 

Dalam perspektif ini, pendidikan Islam yang mengintegrasikan prinsip tasawuf 

dapat berfungsi sebagai jalan pemulihan terhadap krisis kemanusiaan modern. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Auda (2019), tazkiyah merupakan tujuan etik dan spiritual 

dari syariat yang menjadi dasar bagi seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk 

pendidikan. Oleh karena itu, kebangkitan spiritualitas dalam pendidikan bukanlah 

gerakan nostalgia terhadap masa lalu, melainkan respon epistemologis terhadap 

kekosongan moral modernitas. Pendidikan Islam dengan pendekatan sufistik dapat 

menjadi ruang penyembuhan moral dan spiritual, di mana peserta didik tidak hanya 

menjadi pintar secara intelektual, tetapi juga tercerahkan secara ruhani dan beradab 

secara sosial. 

 

B. Konsep Tasawuf sebagai Basis Pembentukan Karakter Spiritual 

Tasawuf dalam tradisi Islam tidak hanya dipahami sebagai ibadah individual yang 

menekankan dimensi batiniah, melainkan juga sebagai sistem pendidikan ruhani yang 

mengarah pada transformasi kepribadian manusia secara menyeluruh. Sebagai disiplin 

ilmu, tasawuf menuntun manusia menuju tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa), riyāḍah al-nafs 

(latihan spiritual), dan kesadaran akan kehadiran Ilahi (ihsan) yang melandasi seluruh 

aktivitas kehidupan (Nasr, 2007). Tujuan akhirnya adalah menjadikan manusia sadar 



2841 
 
 

 

 

akan hakikat keberadaannya sebagai hamba dan khalifah Allah di muka bumi (Chittick, 

2010). Dalam kerangka ini, pendidikan sufistik tidak berhenti pada penguasaan ilmu 

lahiriah, tetapi bertujuan melahirkan manusia yang terdidik secara spiritual dan 

berakhlak mulia (al-insān al-kāmil). 

Al-Ghazali dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn menjelaskan bahwa inti pendidikan adalah 

proses memurnikan hati dari sifat-sifat tercela dan mengisinya dengan sifat-sifat terpuji. 

Menurutnya, ilmu sejati adalah ilmu yang menuntun kepada amal dan mengantarkan 

manusia pada ma‘rifatullāh (pengenalan terhadap Allah). Dalam konteks ini, pendidikan 

tanpa dimensi spiritual hanya akan menghasilkan “orang pandai yang kehilangan 

kebijaksanaan” (al-Ghazali, 2005). Ibn ‘Arabi (2004) menambahkan bahwa hakikat 

pembelajaran sejati adalah taḥqīq al-ḥaqā’iq—proses mewujudkan kebenaran dalam diri 

melalui penyatuan antara pengetahuan, cinta, dan pengabdian. Oleh karena itu, tasawuf 

berfungsi sebagai jalan pembentukan kesadaran spiritual yang mengubah pengetahuan 

menjadi pengalaman batin yang otentik. 

Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai tasawuf berfungsi sebagai landasan 

etis dan metodologis dalam pembentukan karakter spiritual. Pendidikan berbasis 

tasawuf tidak sekadar menanamkan dogma religius, melainkan menumbuhkan 

kesadaran reflektif, empati sosial, dan tanggung jawab moral. Menurut al-Jabiri (2011), 

spiritualitas Islam yang berakar pada tasawuf dapat menjadi fondasi epistemologis bagi 

sistem pendidikan yang menyeimbangkan rasio, emosi, dan intuisi. Sementara itu, 

Hasan Langgulung (1995) menegaskan bahwa pembinaan spiritual merupakan inti dari 

seluruh proses pendidikan Islam karena di sanalah letak keutuhan kepribadian manusia. 

Tasawuf, dengan prinsip muhāsabah (introspeksi diri), mujāhadah (perjuangan melawan 

hawa nafsu), dan muraqabah (pengawasan diri oleh kesadaran Ilahi), menjadi sarana 

efektif untuk menginternalisasi nilai-nilai akhlak dalam perilaku sosial. 

Model pembentukan karakter spiritual berbasis tasawuf dapat diwujudkan melalui 

tiga dimensi utama: 

1. Dimensi kognitif, yakni penanaman pemahaman terhadap nilai-nilai akhlak dan 

prinsip-prinsip spiritual Islam. Ini mencakup pemahaman terhadap hakikat 

manusia, tujuan hidup, dan tanggung jawab moral. 

2. Dimensi afektif, yaitu penghayatan nilai-nilai Ilahi melalui latihan hati dan 

pembiasaan dzikir, yang menumbuhkan rasa cinta, takut, dan harap kepada Allah 

(maḥabbah, khauf, rajā’) (al-Hujwiri, 2019). 

3. Dimensi praksis, yaitu penerapan nilai-nilai tersebut dalam tindakan sosial dan 

interaksi dengan sesama, sehingga spiritualitas tidak berhenti pada kesalehan 

pribadi, tetapi menjelma dalam etika sosial dan tanggung jawab kemanusiaan (al-

Qaradawi, 2012). 

Ketiga dimensi ini membentuk satu kesatuan utuh dalam kerangka pendidikan 

Islam yang memadukan pengetahuan, perasaan, dan tindakan. Pendekatan ini 

menegaskan bahwa spiritualitas dan moralitas bukan dua entitas terpisah, melainkan 



2842 
 
 

 

 

dua sisi dari satu realitas pendidikan insan kamil. Sebagaimana dikemukakan oleh 

Murata dan Chittick (1994), kesempurnaan manusia tidak hanya terletak pada 

rasionalitasnya, tetapi juga pada keseimbangan antara akal, hati, dan ruh yang menyatu 

dalam kesadaran tauhid. 

Dengan demikian, tasawuf memberikan paradigma pendidikan yang menekankan 

transformasi diri secara integrative dari kesadaran intelektual menuju kesadaran 

spiritual, dari pengetahuan menuju penghayatan, dan dari kesalehan individual menuju 

kesalehan sosial. Dalam era modern yang sarat krisis makna dan nilai, integrasi prinsip-

prinsip tasawuf dalam pendidikan Islam dapat menjadi solusi konseptual untuk 

mengembalikan esensi pendidikan sebagai proses pemanusiaan yang berorientasi pada 

kebajikan dan ketuhanan (Nasr, 2010; al-Qaradawi, 2012). 

 

C. Perspektif Psikologi Moral terhadap Perkembangan Etika dan Nilai 

Psikologi moral modern telah memberikan kontribusi yang sangat penting dalam 

memahami proses-proses kognitif, afektif, dan sosial yang mendasari perilaku moral 

manusia. Ilmu ini berupaya menjawab pertanyaan mendasar tentang bagaimana 

manusia menilai benar dan salah, serta bagaimana nilai-nilai moral terbentuk dan 

diinternalisasi dalam diri individu. Menurut Rest et al. (1999), moralitas bukan hanya 

sekadar kemampuan berpikir rasional mengenai nilai-nilai etis, tetapi juga melibatkan 

dimensi emosional, motivasional, dan perilaku yang kompleks. Pendekatan 

multidimensi ini menunjukkan bahwa moralitas adalah hasil dari interaksi antara 

pengetahuan moral (moral cognition), perasaan moral (moral emotion), dan tindakan moral 

(moral behavior). 

Teori tahapan perkembangan moral yang diperkenalkan oleh Lawrence Kohlberg 

(1981) menandai tonggak penting dalam kajian psikologi moral. Ia membangun 

kerangka berpikir bahwa perkembangan moral manusia berlangsung melalui enam 

tahapan hierarkis, dari tingkat orientasi kepatuhan dan hukuman (obedience and 

punishment orientation) hingga kesadaran akan prinsip keadilan universal (universal ethical 

principles). Teori ini berakar pada filsafat moral Kantian yang menekankan rasionalitas 

dan otonomi individu dalam mengambil keputusan moral (Rest, 1986). Namun, 

pendekatan Kohlberg dinilai terlalu berorientasi pada aspek kognitif dan bersifat 

etnosentris karena mengabaikan konteks budaya, gender, dan emosi moral (Gilligan, 

1982; Shweder, 1990). 

Sebagai kritik terhadap model kognitif tersebut, Jonathan Haidt (2001) 

memperkenalkan Social Intuitionist Model (SIM) yang menegaskan bahwa keputusan 

moral tidak semata-mata ditentukan oleh penalaran rasional, tetapi lebih banyak 

dipengaruhi oleh intuisi sosial dan emosi moral seperti empati, belas kasih, dan rasa 

bersalah. Menurut Haidt (2012), intuisi moral bekerja secara cepat dan otomatis, 

sedangkan penalaran moral lebih bersifat pasca-hoc, yaitu rasionalisasi terhadap 

keputusan yang sudah dibuat secara intuitif. Temuan ini menegaskan bahwa moralitas 



2843 
 
 

 

 

manusia memiliki dasar emosional dan spiritual yang kuat. Dalam konteks pendidikan, 

pengembangan moral tidak cukup melalui pengajaran norma, tetapi juga melalui 

pembiasaan emosi empatik dan lingkungan sosial yang mendukung perilaku prososial 

(Eisenberg, Spinrad, & Knafo-Noam, 2015). 

Selanjutnya, Narvaez (2014) memperluas teori ini dengan mengembangkan konsep 

Triune Ethics Theory, yang menjelaskan bahwa perilaku moral manusia dipengaruhi oleh 

tiga sistem etika utama: security ethics (berdasarkan kebutuhan dasar dan rasa aman), 

engagement ethics (berdasarkan hubungan sosial dan empati), dan imagination ethics 

(berdasarkan refleksi moral dan visi kebaikan). Melalui habituasi dan pengalaman sosial, 

ketiga sistem ini membentuk moral expertise—yakni kemampuan untuk bertindak benar 

berdasarkan intuisi dan kebiasaan yang terasah. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa 

moralitas bukan hanya hasil kognisi, tetapi juga proses pembiasaan batin yang mirip 

dengan prinsip tazkiyat al-nafs dalam tasawuf. 

Dalam konteks yang lebih luas, teori-teori psikologi moral kontemporer telah 

bergeser dari paradigma kognitivistik menuju pendekatan integratif yang melibatkan 

afeksi, konteks sosial, dan spiritualitas. Misalnya, Hardy dan Carlo (2011) mengusulkan 

model Moral Identity Framework yang menekankan peran identitas moral sebagai inti dari 

perilaku etis. Ketika seseorang memandang dirinya sebagai pribadi bermoral, nilai-nilai 

etis akan menjadi bagian dari identitas dirinya dan secara otomatis memengaruhi 

perilaku. Hal ini sejalan dengan konsep muraqabah dalam tasawuf, yakni kesadaran diri 

yang konstan terhadap nilai-nilai Ilahi yang mengatur perilaku seseorang. 

Jika dibandingkan dengan tasawuf, pendekatan psikologi moral lebih menyoroti 

mekanisme psikis dan sosial yang memediasi perilaku etis. Namun, keduanya memiliki 

kesamaan dalam menekankan pentingnya habitualisasi kebajikan (ta‘wīd) dan 

pembentukan karakter melalui pengalaman (riyāḍah al-nafs). Tasawuf membentuk 

moralitas melalui tazkiyah dan mujāhadah, sedangkan psikologi moral modern melalui 

moral habituation dan prosocial engagement. Dalam konteks pendidikan Islam, integrasi 

kedua pendekatan ini dapat memperkuat strategi pembelajaran berbasis pengalaman 

spiritual dan pembiasaan amal saleh yang berakar pada penghayatan nilai-nilai Ilahi 

(Damon & Colby, 2015; Walker, 2021). 

Dengan demikian, psikologi moral tidak dapat dipisahkan dari spiritualitas karena 

keduanya sama-sama berorientasi pada pengembangan manusia yang berkesadaran 

nilai dan bertanggung jawab secara etis. Integrasi teori psikologi moral ke dalam 

pendidikan Islam membuka peluang untuk menciptakan model pembelajaran yang 

memadukan reason, emotion, dan faith yakni berpikir etis, merasakan kebaikan, dan 

mengamalkan nilai spiritual dalam tindakan nyata. 

 

D. Model Integratif Tasawuf–Psikologi Moral dalam Pendidikan Islam 

Integrasi antara tasawuf dan psikologi moral membuka peluang lahirnya paradigma 

baru pendidikan Islam yang memadukan kedalaman spiritual dengan rasionalitas 



2844 
 
 

 

 

empiris dalam memahami perilaku manusia. Dalam kerangka ini, tasawuf berfungsi 

sebagai fondasi normatif dan transendental yang mengarahkan manusia pada tujuan 

akhir pendidikan, yaitu kedekatan dengan Allah (taqarrub ilā Allāh) dan pembentukan 

akhlak ihsan, sedangkan psikologi moral menyediakan perangkat ilmiah untuk 

memahami dinamika kognitif, afektif, dan sosial dalam perkembangan moral (Narvaez, 

2014; Saeed, 2020). Integrasi keduanya melahirkan pendekatan pendidikan karakter 

spiritual yang tidak hanya menekankan aspek knowing the good, tetapi juga feeling the good 

dan doing the good (Berkowitz & Bier, 2021). 

Dalam perspektif tasawuf, pendidikan berorientasi pada spiritual purification 

(tazkiyat al-nafs) melalui proses penyadaran batin (muraqabah), introspeksi diri 

(muhāsabah), dan pengendalian nafsu (mujāhadah). Proses ini menumbuhkan kemampuan 

untuk merasakan kehadiran Ilahi dalam setiap tindakan dan keputusan moral (Nasr, 

2010). Di sisi lain, psikologi moral menekankan pentingnya moral reasoning dan moral 

habituation, yakni pembentukan perilaku etis melalui latihan kognitif dan afektif yang 

berulang (Rest et al., 1999; Walker, 2021). Dengan memadukan keduanya, pendidikan 

Islam memperoleh keseimbangan antara dimensi rasional dan spiritual, antara latihan 

mental dan penyucian batin. 

Model integratif ini dapat digambarkan sebagai sintesis tiga poros utama: 

1. Transendensi Spiritual (Tasawuf): Menghubungkan peserta didik dengan nilai-

nilai Ilahi sebagai sumber moral tertinggi. Hal ini sesuai dengan prinsip tauhid 

yang menempatkan Allah sebagai pusat orientasi etis dan eksistensial manusia 

(Nasr, 2007; al-Qaradawi, 2012). 

2. Kognisi Moral (Psikologi Moral): Mengembangkan kemampuan berpikir kritis 

dan reflektif dalam menilai tindakan moral berdasarkan prinsip keadilan, empati, 

dan tanggung jawab sosial (Hardy & Carlo, 2011; Rest, 1986). 

3. Habituasi Etis (Pengalaman Sosial): Melatih tindakan moral melalui kebiasaan, 

pengalaman sosial, dan pembiasaan amal saleh sehingga nilai-nilai spiritual tidak 

berhenti pada level teori, tetapi menjadi karakter yang tertanam (Damon & Colby, 

2015). 

Keterpaduan ketiga poros tersebut membentuk model pendidikan yang 

menyentuh seluruh lapisan kepribadian manusia—akal, hati, dan perilaku. Jika psikologi 

moral bekerja pada ranah conscious mind, maka tasawuf memperdalam kesadaran hingga 

tingkat subconscious spiritual awareness yang menumbuhkan integritas dan keikhlasan 

dalam berperilaku. Dalam konteks ini, pendidikan bukan sekadar transmisi nilai, tetapi 

proses internal transformation (transformasi batiniah) yang mengantarkan peserta didik 

pada kesadaran moral yang bersumber dari iman (Rahman, 2017). 

 

 

 



2845 
 
 

 

 

Implementasi model integratif tasawuf–psikologi moral dapat diwujudkan dalam 

kurikulum pendidikan Islam melalui berbagai strategi berikut: 

1. Reflektif Spiritual Learning 

Pembelajaran yang menekankan pada kegiatan refleksi diri, tafakkur, dan dzikir 

sebagai sarana self-awareness dan self-regulation. Praktik ini dapat dilakukan 

melalui journaling spiritual, muhasabah harian, atau meditasi islami yang 

menumbuhkan kesadaran diri terhadap tindakan dan niat (Arefi, 2019). 

2. Experiential Moral Practice. 

Kegiatan sosial seperti pelayanan masyarakat (khidmah), proyek kemanusiaan, 

dan pembiasaan amal baik yang menumbuhkan empati, kepedulian, serta 

tanggung jawab moral. Model ini sejalan dengan teori service learning dalam 

pendidikan moral yang menekankan belajar melalui keterlibatan nyata (Jacoby, 

2015). 

3. Mentoring Sufistik. 

Guru atau pendidik berperan sebagai murabbi pembimbing spiritual yang tidak 

hanya mentransfer ilmu, tetapi juga menuntun peserta didik secara emosional dan 

spiritual. Peran ini menyerupai mentorship dalam psikologi perkembangan moral 

yang terbukti efektif dalam pembentukan karakter (Lapsley & Narvaez, 2006). 

 

Melalui penerapan model tersebut, pendidikan Islam akan melahirkan peserta 

didik yang tidak hanya cerdas secara intelektual (intellectual quotient), tetapi juga matang 

secara moral (moral quotient) dan spiritual (spiritual quotient). Dengan kata lain, model ini 

berorientasi pada pembentukan insān kāmil manusia paripurna yang memiliki kesatuan 

antara akal, ruh, dan perilaku. Prinsip keseimbangan ini sejalan dengan pandangan Al-

Qur’an tentang integrasi jasmani, akal, dan ruh sebagai dasar kemanusiaan sejati (QS. Al-

Mulk [67]: 2) serta menegaskan konsep Islam sebagai agama yang menumbuhkan 

kebajikan sosial berlandaskan spiritualitas (Rahman, 2017). 

Integrasi tasawuf dan psikologi moral dalam pendidikan Islam juga memiliki nilai 

praktis dalam konteks global modern. Model ini dapat menjadi alternatif terhadap krisis 

moral yang disebabkan oleh sekularisasi nilai dan reduksi pendidikan menjadi sekadar 

alat ekonomi (Halstead, 2007). Dengan menjadikan spiritualitas sebagai jantung 

pendidikan dan moralitas sebagai hasil nyata dari pembelajaran, sistem pendidikan 

Islam dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan manusia yang 

beradab, empatik, dan berkesadaran Ilahi 

 

 

 

 

 

 



2846 
 
 

 

 

KESIMPULAN 

 

Integrasi antara tasawuf dan psikologi moral menawarkan paradigma baru bagi 

pendidikan Islam di era modern yang tengah menghadapi krisis moral dan spiritual. 

Tasawuf, dengan fokus pada tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa), muraqabah (kesadaran 

Ilahi), dan mujāhadah (pengendalian diri), memberikan dasar transendental dan spiritual 

bagi pembentukan karakter, sementara psikologi moral menyediakan kerangka empiris 

untuk memahami dan mengembangkan perilaku etis secara kognitif, afektif, dan sosial. 

Keduanya bertemu dalam satu tujuan esensial, yakni pembentukan manusia 

berkepribadian utuh (insān kāmil) yang memiliki keseimbangan antara akal, hati, dan 

perilaku. Pendidikan Islam yang mengintegrasikan dua pendekatan ini tidak hanya 

berfungsi mentransfer pengetahuan, tetapi juga mentransformasi kesadaran moral 

melalui refleksi spiritual, habituasi etis, dan pendampingan ruhani. Dengan menjadikan 

spiritualitas sebagai inti dan moralitas sebagai manifestasi nilai, model integratif 

tasawuf–psikologi moral dapat melahirkan sistem pendidikan yang menumbuhkan 

moral cognition, spiritual awareness, dan ethical action secara simultan. Secara teoretis, 

model ini memperkaya khazanah pendidikan Islam dengan menjembatani dimensi 

teologis dan psikologis, sedangkan secara praktis, ia dapat menjadi landasan 

pengembangan kurikulum berbasis karakter spiritual di madrasah, pesantren, dan 

perguruan tinggi Islam. Dengan demikian, integrasi tasawuf dan psikologi moral tidak 

hanya relevan sebagai gagasan konseptual, tetapi juga sebagai solusi strategis bagi 

pembentukan generasi Muslim yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, dan tangguh 

menghadapi tantangan moralitas global 

 

 

REFERENSI   

 

Al-Ghazali. (1998). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn [Revival of the Religious Sciences]. Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Rāghib al-Asfahānī. (1992). Al-Dharī‘ah ilā Makārim al-Sharī‘ah. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

Al-Qur’an al-Karīm. (n.d.). Surah Asy-Syams [91]: 9–10. 

Al-Ghazali. (2005). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn (4th ed.). Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Hujwiri, A. U. (2019). Kashf al-Mahjub: The Revelation of the Veiled. London: Routledge. 

Al-Jabiri, M. A. (2011). Post-Traditional Philosophy in Islam: Reason and Revelation in 

Contemporary Thought. Amman: Arab Institute for Research and Publishing. 

Al-Qaradawi, Y. (2012). Al-Iman wa al-Hayat [Faith and Life]. Cairo: Maktabah Wahbah. 

Auda, J. (2019). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

Herndon, VA: The International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

 Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic 

Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ABIM. 



2847 
 
 

 

 

Arthur, J., Kristjánsson, K., & Harrison, T. (2017). Character Education in Universities: A 

Framework for Flourishing. London: Routledge. 

Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2021). Research-based character education. The Journal 

of Positive Psychology, 16(3), 335–347. 

https://doi.org/10.1080/17439760.2020.1850594 

Abu-Raiya, H., & Pargament, K. I. (2015). Religious coping among diverse religions: 

Commonalities and divergences. Psychology of Religion and Spirituality, 7(1), 24–33. 

https://doi.org/10.1037/a0037652 

Astor, A., & Mayrl, D. (2020). The sociology of religion and education: Contentious 

intersections. Annual Review of Sociology, 46, 261–281. 

https://doi.org/10.1146/annurev-soc-121919-054710 

Arefi, M. (2019). Islamic Spirituality and Contemporary Education: A Pedagogical Perspective. 

London: Palgrave Macmillan. 

Al-Zahrani, A. (2021). The integration of moral and spiritual education in Islamic 

pedagogy. Journal of Islamic Education Studies, 9(3), 155–172. 

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative 

Research Journal, 9(2), 27–40. 

Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2021). Research-based character education. The Journal 

of Positive Psychology, 16(3), 335–347. 

Bauman, Z. (2013). Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press.  

Chittick, W. C. (2010). In Search of the Lost Heart: Explorations in Islamic Thought. Albany: 

State University of New York Press. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 

Among Five Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage. 

Damon, W., & Colby, A. (2015). The Power of Ideals: The Real Story of Moral Choice. Oxford 

University Press. 

Eisenberg, N., Spinrad, T. L., & Knafo-Noam, A. (2015). Prosocial development. In M. E. 

Lamb (Ed.), Handbook of Child Psychology and Developmental Science (7th ed., Vol. 3, 

pp. 610–656). Wiley. 

Giroux, H. A. (2011). On Critical Pedagogy. New York: Bloomsbury. 

Gilligan, C. (1982). In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s Development. 

Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Gadamer, H.-G. (2013). Truth and Method (2nd rev. ed.). London: Bloomsbury Academic. 

George, A. L., & Bennett, A. (2005). Case Studies and Theory Development in the Social 

Sciences. Cambridge, MA: MIT Press. 

Haidt, J. (2012). The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by Politics and Religion. 

New York: Vintage Books. 

Hardy, S. A., & Carlo, G. (2011). Moral identity: What is it, how does it develop, and is it 

linked to moral action? Child Development Perspectives, 5(3), 212–218. 

https://doi.org/10.1080/17439760.2020.1850594
https://doi.org/10.1037/a0037652
https://doi.org/10.1146/annurev-soc-121919-054710


2848 
 
 

 

 

Hamid, F. A. (2021). “Integrating Sufism in Moral Education: Revitalizing the Spiritual 

Dimension of Islamic Pedagogy.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 59(2), 301–

326. https://doi.org/10.14421/ajis.2021.592.301 

Hasan Langgulung. (1995). Asas-asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna Baru. 

Halstead, J. M. (2007). Islamic values: A distinctive framework for moral education. 

Journal of Moral Education, 36(3), 283–296. 

Ibn ‘Arabi. (2004). Fusūs al-Hikam. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Arabiyyah. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2003). Madarij al-Salikin: Bayna Manazil Iyyaka Na’budu wa 

Iyyaka Nasta’in. Cairo: Dār al-Hadīth. 

Jacoby, B. (2015). Service-Learning Essentials: Questions, Answers, and Lessons Learned. San 

Francisco: Jossey-Bass. 

Kohlberg, L. (1981). Essays on Moral Development: The Philosophy of Moral Development. San 

Francisco: Harper & Row. 

Kohlberg, L. (1981). The Philosophy of Moral Development: Moral Stages and the Idea of Justice. 

San Francisco, CA: Harper & Row. 

Lickona, T. (2018). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility. New York: Bantam Books. 

Lapsley, D. K., & Narvaez, D. (2006). Character Education. Notre Dame, IN: University of 

Notre Dame Press. 

Murata, S., & Chittick, W. C. (1994). The Vision of Islam. St. Paul, MN: Paragon House. 

Mayring, P. (2014). Qualitative Content Analysis: Theoretical Foundation, Basic Procedures and 

Software Solution. Klagenfurt: Social Science Open Access RepositoryNasr, S. H. 

(2007). The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism, Islam’s Mystical 

Tradition. New York: HarperCollins. 

Nasr, S. H. (2010). Islam in the Modern World: Challenged by the West, Threatened by 

Fundamentalism, Keeping Faith with Tradition. New York: HarperOne. 

Narvaez, D. (2014). Neurobiology and the Development of Human Morality: Evolution, Culture, 

and Wisdom. New York: W. W. Norton & Company. 

Noddings, N. (2015). The Challenge to Care in Schools: An Alternative Approach to Education 

(2nd ed.). New York: Teachers College Press. 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research and Evaluation Methods (4th ed.). Thousand Oaks, 

CA: Sage. 

Rest, J. (1986). Moral Development: Advances in Research and Theory. New York: Praeger. 

Rest, J. R., Narvaez, D., Bebeau, M. J., & Thoma, S. J. (1999). Postconventional Moral 

Thinking: A Neo-Kohlbergian Approach. Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates. 

Rahman, F. (2017). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Shweder, R. A. (1990). Cultural psychology: What is it? In J. W. Stigler, R. A. Shweder, & 

G. Herdt (Eds.), Cultural Psychology: Essays on Comparative Human Development (pp. 

1–43). Cambridge: Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.14421/ajis.2021.592.301


2849 
 
 

 

 

Saeed, A. (2020). Contemporary Approaches to the Qur’an and Sunnah. London: 

RoutledgeWalker, L. J. (2021). Moral Personality, Identity, and Character: Prospects for 

a New Field of Study. Cambridge University Press. 

Yıldırım, N., & Kızılabdullah, Y. (2020). Revisiting spirituality in education: A holistic 

Islamic approach. Journal of Religion and Spirituality in Education, 7(1), 1–15. 

Zarkasyi, H. F. (2019). “Revisiting the Concept of Tarbiyah, Ta’dīb and Ta‘līm in Islamic 

Education.” Journal of Islamic Thought and Civilization, 9(2), 1–15. 

https://doi.org/10.32350/jitc.92.01 

 

https://doi.org/10.32350/jitc.92.01

