.

JURNAL MUDABBIR

23‘ . (Journal Research and Education Studies)
N
=

&
i
Jili
it
é/e ~ Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025

e & http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Institusi dan Lembaga Pendidikan Islam: Peran, Sejarah dan Tantangan
di Era Modern

Moh. Faizin!, Felisha Zilda Raditya?, Selsya Amandha Pramesty?
L23Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya. Indonesia

Email: faizin7172@gmail.com?, felishazilda29@gmail.com?,
amandhaselsya4d@gmail.com3

Abstrak

Lembaga pendidikan Islam memiliki peranan vital dalam membentuk karakter, moralitas,
dan peradaban umat melalui integrasi nilai-nilai keislaman dengan ilmu pengetahuan
modern. Penelitian ini bertujuan menganalisis peran, sejarah perkembangan, dan
tantangan lembaga pendidikan Islam di era modern. Menggunakan pendekatan studi
pustaka (library research), kajian ini menelaah berbagai sumber ilmiah terbitan sepuluh
tahun terakhir yang relevan dengan tema tata kelola, kurikulum, dan digitalisasi
pendidikan Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam
berperan strategis dalam penguatan karakter, integrasi keilmuan agama dan umum, serta
pemberdayaan sosial-ekonomi masyarakat Muslim. Namun, lembaga-lembaga tersebut
menghadapi tantangan serius dalam modernisasi kurikulum, pendanaan, profesionalisasi
pendidik, dan transformasi digital. Oleh karena itu, diperlukan inovasi tata kelola yang
adaptif, penguatan kapasitas sumber daya manusia, dan optimalisasi teknologi
pembelajaran untuk mewujudkan lembaga pendidikan Islam yang unggul dan berdaya
saing global.

Kata Kunci: Institusi Pendidikan Islam, Kurikulum, Modernisasi, Tata Kelola, Madrasah

3134


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:faizin7172@gmail.com
mailto:felishazilda29@gmail.com
mailto:amandhaselsya4@gmail.com

Abstract

Islamic educational institutions play a vital role in shaping moral character and
civilization through the integration of Islamic values with modern knowledge. This study
aims to analyze the role, historical development, and challenges of Islamic educational
institutions in the modern era. Using a library research approach, this paper reviews
scholarly literature from the last decade relevant to governance, curriculum, and
digitalization in Islamic education. The findings indicate that Islamic educational
institutions have a strategic role in strengthening character, integrating religious and
general sciences, and empowering Muslim communities socio-economically. However,
these institutions face major challenges in curriculum modernization, funding, teacher
professionalism, and digital transformation. Therefore, adaptive governance innovation,
human resource capacity building, and the optimization of digital learning technology are
required to create excellent and globally competitive Islamic educational institutions.
Keywords: Islamic Educational Institutions;, Curriculum; Governance; Modernization;
Educational Digitalization

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam merupakan sistem pembinaan manusia yang berlandaskan
nilai-nilai ketauhidan dan berorientasi pada pembentukan insan kamil yang berilmu,
berakhlak, dan berperan aktif dalam kehidupan sosial. Dalam sejarahnya, lembaga
pendidikan Islam seperti kuttab, madrasah, dan pesantren memiliki kontribusi besar
dalam mengembangkan tradisi intelektual Islam dan membangun peradaban umat
(Nata, 2016). Namun, seiring dengan perkembangan zaman dan munculnya tantangan
globalisasi, digitalisasi, serta modernisasi sistem pendidikan, eksistensi dan relevansi
lembaga pendidikan Islam menghadapi berbagai persoalan mendasar yang menuntut
pembaruan baik dari segi kurikulum, metode, maupun tata kelola kelembagaan.

Urgensi penelitian ini terletak pada pentingnya memahami bagaimana lembaga
pendidikan Islam mampu beradaptasi dengan perubahan sosial dan teknologi tanpa
kehilangan identitas keislamannya. Dalam konteks Indonesia, pesantren dan madrasah
kini tidak hanya berperan sebagai lembaga keagamaan, tetapi juga sebagai pusat
pengembangan karakter, kewirausahaan, serta pemberdayaan masyarakat (Azra, 2019).
Fenomena ini menunjukkan adanya pergeseran paradigma dari pendidikan yang
bersifat normatif menuju pendidikan yang lebih integratif dan kontekstual dengan
kebutuhan masyarakat modern.

Berbagai penelitian sebelumnya telah membahas tentang peran pendidikan Islam
dalam membentuk karakter dan moralitas (Hasan, 2018; Rahman, 2020). Namun,
penelitian tersebut belum banyak menyoroti aspek tata kelola lembaga, inovasi
kurikulum, serta pemanfaatan teknologi digital dalam konteks integrasi ilmu agama dan
sains. Di sinilah letak kebaruan (novelty) penelitian ini, yakni memberikan analisis

3135



komprehensif terhadap dinamika kelembagaan pendidikan Islam dengan pendekatan
integratif dan berorientasi pada masa depan.

Selain itu, aspek pendanaan dan manajemen sumber daya manusia juga menjadi
persoalan yang signifikan. Banyak lembaga pendidikan Islam yang masih bergantung
pada sumber dana tradisional, seperti infak dan zakat, tanpa optimalisasi potensi wakaf
produktif (Zubaedi, 2022). Hal ini berimplikasi pada keterbatasan dalam pengembangan
infrastruktur dan teknologi pembelajaran. Oleh karena itu, pembenahan tata kelola
(governance) berbasis akuntabilitas, transparansi, dan profesionalisme merupakan
keniscayaan agar lembaga pendidikan Islam dapat bersaing secara global.

Secara teoretis, pendidikan Islam memandang ilmu pengetahuan sebagai satu
kesatuan yang tidak terpisah antara dimensi spiritual dan rasional (Rahman, 2017).
Konsep integrasi ilmu (ta’dib) ini menjadi landasan untuk menghadirkan model
pendidikan yang mampu melahirkan insan berpengetahuan sekaligus berakhlak. Dalam
konteks modern, implementasi konsep tersebut memerlukan transformasi kurikulum
yang menggabungkan nilai-nilai Islam dengan kompetensi abad ke-21 seperti literasi
digital, kreativitas, dan kolaborasi.

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam
peran, sejarah, fungsi, dan tantangan lembaga pendidikan Islam di era modern, serta
merumuskan rekomendasi strategis dalam memperkuat tata kelola, inovasi kurikulum,
dan pemanfaatan teknologi secara etis. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi teoritis bagi pengembangan konsep pendidikan Islam yang holistik, serta
menjadi referensi praktis bagi pengelola lembaga pendidikan Islam dalam merespons
tantangan zaman secara adaptif dan berkelanjutan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi
pustaka (library research). Kajian pustaka dipilih karena topik penelitian berfokus pada
analisis konseptual dan historis mengenai lembaga pendidikan Islam tanpa melakukan
observasi lapangan secara langsung. Menurut Zed (2018), penelitian kepustakaan
dilakukan dengan menelaah berbagai sumber informasi yang relevan dan kredibel
seperti buku, jurnal ilmiah, hasil konferensi, dan dokumen resmi untuk memperoleh data
teoretis dan konseptual yang dapat mendukung analisis.

Tahapan dalam penelitian ini mencakup empat langkah utama, yaitu:

(1) identifikasi masalah dan tujuan penelitian

(2) pengumpulan data dari literatur ilmiah yang relevan

(3) analisis isi (content analysis) terhadap sumber-sumber yang diperoleh

(4) penarikan kesimpulan berdasarkan sintesis teori dan temuan sebelumnya. Sumber
data utama berasal dari literatur terbitan sepuluh tahun terakhir (2015-2025) untuk

3136



menjamin aktualitas dan relevansi kajian, disertai dengan referensi klasik sebagai
landasan historis yang memperkuat konteks penelitian (Zed, 2018).

Kriteria pemilihan sumber dilakukan secara selektif dengan memperhatikan
kredibilitas penerbit dan reputasi jurnal. Buku-buku akademik yang diterbitkan oleh
lembaga resmi seperti Kencana, Rajawali Pers, dan Remaja Rosda Karya, serta artikel
jurnal terindeks nasional (Sinta 1-3) dan internasional bereputasi (Scopus-indexed),
menjadi rujukan utama. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan artikel dari jurnal
pendidikan Islam seperti Al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam, Tarbiyah Islamiyah:
Journal of Islamic Education, dan Mudabbir: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam.

Teknik analisis data menggunakan pendekatan analisis isi kualitatif, yakni
menafsirkan isi literatur untuk menemukan pola, tema, dan hubungan antara konsep-
konsep yang dibahas. Proses analisis dilakukan secara deduktif dan induktif: deduktif
untuk memahami teori dan konsep dasar tentang pendidikan Islam, serta induktif untuk
menafsirkan dinamika kontemporer lembaga pendidikan Islam yang muncul dari hasil
penelitian terkini (Moleong, 2019).

Alur berpikir dalam kajian ini dimulai dari pemahaman konseptual tentang
pendidikan Islam sebagai sistem nilai dan pengetahuan, dilanjutkan dengan analisis
historis lembaga pendidikan Islam dari masa klasik hingga modern, dan diakhiri dengan
pembahasan tentang tantangan serta strategi penguatan lembaga pendidikan Islam di
era digital. Pendekatan interdisipliner digunakan dengan menggabungkan perspektif
teologi, manajemen pendidikan, dan teknologi pembelajaran, sehingga menghasilkan
pemahaman komprehensif tentang transformasi lembaga pendidikan Islam.

Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran yang
sistematis dan kritis mengenai dinamika peran lembaga pendidikan Islam dalam konteks
perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi global, serta memberikan dasar ilmiah bagi
pengembangan kebijakan dan inovasi pendidikan Islam di masa mendatang.

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Konseptual: Institusi vs Lembaga Pendidikan Islam

Dalam tradisi keilmuan Islam, istilah institusi dan lembaga pendidikan sering
dipakai secara bergantian, padahal keduanya memiliki makna yang berbeda namun
saling berkaitan. Secara sosiologis, institusi adalah sistem nilai dan norma yang
terlembagakan dalam masyarakat, yang berfungsi membimbing perilaku sosial dan
struktur kehidupan kolektif (Tilaar, 2011).Dalam konteks pendidikan Islam, institusi
meliputi nilai, tradisi, dan sistem pengetahuan yang diwariskan dari generasi ke
generasi, seperti prinsip ta’dib, tarbiyah, dan ta’lim (Al-Attas, 1999).

Sementara lembaga pendidikan Islam merupakan bentuk konkret dari
implementasi nilai-nilai institusional tersebut. Ia berwujud organisasi atau struktur yang

3137



menyelenggarakan kegiatan pendidikan seperti pesantren, madrasah, sekolah Islam
terpadu, dan perguruan tinggi Islam (Nata, 2016). Menurut Azyumardi Azra, institusi
pendidikan Islam mencakup dua dimensi: (1) dimensi normatif-konseptual yang
menekankan nilai tauhid, ilmu, dan akhlak, serta (2) dimensi struktural-organisatoris
yang terwujud dalam bentuk lembaga pendidikan formal dan nonformal (Azra, 2019).

Abuddin Nata menambahkan bahwa lembaga pendidikan Islam memiliki peran
sebagai wadah aktualisasi nilai-nilai keislaman yang berfungsi mentransformasikan
masyarakat menuju insan kamil (Nata, 2016). Artinya, pendidikan Islam tidak berhenti
pada pembelajaran ilmu agama semata, tetapi juga mencakup pembentukan
kepribadian, moralitas sosial, dan profesionalitas dalam kehidupan modern.

Perbedaan antara institusi dan lembaga ini berimplikasi besar terhadap kebijakan
pendidikan. Institusi berperan sebagai landasan filosofis dan ideologis pendidikan Islam,
sementara lembaga berfungsi sebagai pelaksana praktis dari visi dan misi pendidikan
tersebut. Contohnya, UIN Sunan Ampel Surabaya sebagai lembaga konkret beroperasi
dalam kerangka nilai-nilai institusional Islam seperti integrasi ilmu dan pengabdian
sosial (Rahman & Shofiyah, 2020).

Selain itu, lembaga seperti Pesantren Tebuireng Jombang mencerminkan
bagaimana nilai institusional Islam diterapkan secara praktis. Pesantren ini memadukan
pendidikan klasik berbasis kitab kuning dengan pendidikan formal, menciptakan model
yang tetap berakar pada tradisi Islam namun adaptif terhadap perkembangan zaman
(Dhofier, 2015). Di sisi lain, Pondok Modern Darussalam Gontor menjadi contoh lembaga
yang membangun sistem manajemen pendidikan modern dengan disiplin tinggi dan visi
global, tetapi tetap berlandaskan prinsip ikhlas beramal dan berdikari (Wahid, 2019).

Institusi pendidikan Islam adalah bangunan nilai dan sistem ideologis yang
menopang lembaga pendidikan Islam sebagai pelaksana misi keilmuan dan peradaban.
Interaksi keduanya menentukan keberhasilan pendidikan Islam dalam membentuk
generasi yang berilmu, berakhlak, dan adaptif terhadap perubahan sosial (Muhaimin,
2018).

B. Jejak Historis Perkembangan

Sejarah pendidikan Islam menunjukkan proses panjang dan dinamis yang
mencerminkan kemampuan Islam beradaptasi terhadap perubahan zaman. Pada masa
Nabi Muhammad SAW, pendidikan berlangsung di rumah sahabat dan masjid dengan
fokus pada pembentukan akhlak, ibadah, dan pemahaman Al-Qur’an. Model ini dikenal
sebagai halagah sistem pembelajaran berbasis diskusi dan keteladanan (Rahman, 2015).

Pada masa Dinasti Abbasiyah, pendidikan Islam berkembang menjadi sistem
yang lebih formal melalui berdirinya Madrasah Nizamiyah di Baghdad (abad ke-11).
Madrasah ini menandai awal pembentukan kurikulum sistematis yang menggabungkan
ilmu agama dan ilmu rasional (Makdisi, 1981). Dalam konteks Nusantara, lembaga
pendidikan Islam mulai muncul sekitar abad ke-13 bersamaan dengan penyebaran Islam

3138



oleh para ulama dan wali. Lembaga seperti pesantren, surau, dan dayah menjadi pusat

pendidikan Islam pertama (Dhofier, 2015). Pesantren berperan ganda sebagai tempat

belajar dan pembinaan spiritual, dengan metode sorogan dan bandongan yang masih

dipertahankan hingga kini (Nata, 2016).

Perkembangan berikutnya dapat dilihat pada pembagian sistem pendidikan Islam di

Indonesia saat ini:

1. Pendidikan Dasar
Pendidikan dasar Islam di Indonesia diwakili oleh Madrasah Ibtidaiyah (MI) dan
Sekolah Dasar Islam Terpadu (SDIT). Keduanya memiliki tujuan membentuk dasar
keimanan, ibadah, dan akhlak anak-anak. Kurikulum MI mengintegrasikan pelajaran
umum dan agama dengan fokus pada penguasaan Al-Qur’an, adab, dan akhlak
(Azra, 2019). SDIT di bawah jaringan JSIT ~ (Jaringan  Sekolah ~ Islam  Terpadu)
menerapkan model integrated curriculum, menggabungkan ilmu pengetahuan
umum dan agama melalui pendekatan tematik (Hasan, 2020).

2. Pendidikan Menengah
Tingkat menengah diwakili oleh Madrasah Tsanawiyah (MTs) dan Madrasah Aliyah
(MA). Lembaga ini berperan penting dalam menyiapkan generasi Muslim yang kritis
dan berpengetahuan luas. Contohnya adalah MAN Insan Cendekia, madrasah
unggulan di bawah Kementerian Agama yang menonjolkan keseimbangan antara
religious  intelligence ~ dan  scientific ~ literacy =~ (Kemenag  RI,  2019).
Sekolah Islam modern seperti SMA Islam Al-Azhar juga berhasil mengintegrasikan
pembelajaran berbasis nilai spiritual dengan metode saintifik (Muhaimin, 2018).

3. Pendidikan Tinggi
Pendidikan tinggi Islam di Indonesia bertransformasi melalui pendirian Perguruan
Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN) seperti UIN, IAIN, dan STAIN. Salah satu
yang representatif adalah UIN Sunan Ampel Surabaya (UINSA), yang berdiri sejak
1965 dan bertransformasi menjadi UIN pada 2013. UINSA menerapkan paradigma
integrasi ilmu agama dan umum yang disebut Integrated Twin Towers
menyeimbangkan ulum al-din (ilmu keagamaan) dan ilmu sosial-humaniora (Rahman
& Shofiyah, 2020). Selain itu, UINSA juga mengembangkan fakultas sosial, psikologi,
ekonomi, dan sains teknologi serta aktif dalam program digital campus dan riset sosial-
keagamaan melalui Center for Islamic Civilization Studies (CICS) (UINSA, 2021).

C. Fungsi dan Peran Lembaga Pendidikan Islam
Lembaga pendidikan Islam memiliki fungsi multidimensional yang mencakup
aspek spiritual, sosial, ekonomi, dan kultural. Menurut Muhaimin (2018), fungsi utama
pendidikan Islam adalah “mewariskan nilai dan tradisi keilmuan Islam serta menyiapkan
manusia sebagai khalifah di bumi.”
1. Fungsi Teologis-Spiritual - memperkuat iman, ibadah, dan moral peserta didik (Azra,
2019).

3139



2. Fungsi Sosial-Kultural - menjaga warisan keilmuan dan membentuk identitas umat
Islam (Nata, 2016).

3. Fungsi Ekonomi-Empowerment - mendorong kemandirian ekonomi lembaga melalui
usaha dan inovasi (Hasan, 2020).

4. Fungsi Intelektual - menghasilkan ulama, akademisi, dan profesional Muslim yang
moderat (Zubaedi, 2022).

Berikut tabel perbandingan fungsi lembaga pendidikan Islam di Indonesia:

Jenjang Contoh Lembaga Fungsi Utama Ciri dan Orientasi Nilai
Dasar MlI, SD Pembentukan akhlak | Nilai tauhid, disiplin,
dasar ibadah, dan karakter Islami
Menengah | MTs, MA, MAN, | Pengetahuan integrasi | Figih, sejarah Islam, sains,
SMA Al-Azhar ilmu agama & umum | karakter moderat
Tinggi UINSA, UIN | Pengembangan riset & | Integrasi ulum al-din dan
Jakarta, UIN Malan | keilmuan integratif sains modern
Non- Pesantren Pendidikan moral dan | Kitab kuning, ta’dib,
formal Tebuireng, Gontor | spiritual berbasis | entrepreneurship santri
komunitas

Pesantren modern seperti Gontor telah menjadi model lembaga Islam mandiri
yang menerapkan manajemen profesional tanpa bergantung pada negara (Wahid, 2019).
Sementara Pesantren Tebuireng tetap mempertahankan tradisi klasik tetapi berinovasi
melalui sekolah formal dan universitas pesantren (Dhofier, 2015). Hal ini membuktikan
bahwa lembaga Islam memiliki daya adaptasi tinggi terhadap modernitas tanpa
kehilangan identitas spiritualnya (Rahman & Shofiyah, 2020).

D. Tipologi Lembaga di Indonesia

Di Indonesia, tipologi lembaga mencakup Kuttab (pendidikan dasar Al-Qur’an),
pesantren tradisional, madrasah (termasuk madrasah diniyah), sekolah Islam terpadu,
dan perguruan tinggi keagamaan Islam (PTKI) seperti UIN, IAIN, dan STAIN. Masing-
masing memiliki model kurikulum dan sistem pembiayaan yang berbeda dari dukungan
masyarakat hingga alokasi APBN/APBD untuk madrasah negeri dan perguruan tinggi
(Azra, 2019; Kemenag RI, 2021).

E. Kurikulum dan Pedagogi

Dalam sejarah pendidikan Islam, sistem kurikulum dan pedagogi mengalami
perkembangan yang signifikan. Pada masa awal, pesantren tradisional menerapkan
sistem halagah yakni pembelajaran berbentuk lingkaran kecil di mana santri
mendengarkan dan berdialog langsung dengan kiai. Sistem ini bersifat personal dan

berbasis otoritas keilmuan, menekankan pada transmisi pengetahuan melalui interaksi
3140



guru dan murid (Nata, 2016). Selain itu, dikenal pula metode sorogan, yaitu santri
membaca kitab di hadapan guru untuk diperbaiki bacaannya dan diberi penjelasan
makna yang mendalam. Pembelajaran berpusat pada kitab kuning (turats) yang mencakup
berbagai disiplin ilmu seperti tafsir, hadis, fikih, dan tasawuf (Dhofier, 2015).

Namun, seiring modernisasi pendidikan Islam, madrasah dan universitas Islam
mulai mengadopsi sistem pendidikan formal seperti kurikulum terstruktur, sistem kredit
semester (SKS), serta evaluasi berbasis ujian dan penelitian. Pergeseran ini dimaksudkan
untuk menyesuaikan pendidikan Islam dengan tuntutan global dan sistem pendidikan
nasional (Hasan, 2020). Tantangan wutama yang muncul adalah bagaimana
mengintegrasikan kedalaman keilmuan agama dengan kompetensi abad ke-21 seperti
literasi digital, berpikir kritis, kreativitas, dan keterampilan vokasional agar lulusan
memiliki daya saing global tanpa kehilangan akar spiritual dan moralnya (Zubaedi,
2022).

Kurikulum yang ideal bagi lembaga pendidikan Islam masa kini harus
memadukan pendekatan normatif-religius dengan pendekatan ilmiah dan kontekstual.
Dengan demikian, peserta didik tidak hanya memahami ajaran Islam secara tekstual,
tetapi juga mampu menerapkannya dalam konteks kehidupan sosial, ekonomi, dan
teknologi modern (Muhaimin, 2018).

F. Tata Kelola dan Pendanaan

Secara historis, lembaga pendidikan Islam terutama pesantren yang bertumpuh
pada sumber pendanaan tradisional seperti wakaf, sumbangan masyarakat, dan usaha
ekonomi internal pesantren (Rahman & Shofiyah, 2020). Sistem ini memperlihatkan
kemandirian lembaga pendidikan Islam dalam mempertahankan operasionalnya tanpa
ketergantungan besar terhadap negara.

Namun demikian, sistem tersebut sering kali menghadapi kendala berupa
manajemen keuangan yang belum profesional, kurangnya transparansi administrasi,
dan keterbatasan dalam pengembangan skala usaha (Fauzi, 2021). Oleh karena itu,
reformasi tata kelola menjadi penting. Banyak lembaga kini berupaya melakukan
profesionalisasi manajemen pendidikan melalui pembentukan badan pengelola
keuangan pesantren, audit keuangan berkala, dan penggunaan sistem digital dalam
pengelolaan dana (Hasan, 2020). Beberapa pesantren mengembangkan unit usaha
produktif seperti pertanian, koperasi, dan bisnis sosial untuk mendukung keberlanjutan
lembaga (Wahid, 2019). Sinergi antara pesantren dengan pemerintah, lembaga donor,
dan sektor swasta juga menjadi strategi penting guna memperkuat kapasitas
kelembagaan (Zubaedi, 2022).

Model pengelolaan wakaf produktif saat ini menjadi tren baru yang menjanjikan.
Wakaf tidak hanya berfungsi sebagai aset statis, tetapi dapat dikelola untuk kegiatan
ekonomi produktif yang hasilnya digunakan kembali untuk mendukung pendidikan
(Rahman, 2019). Pendekatan ini diharapkan mampu mewujudkan sustainability dan

3141



kemandirian ekonomi lembaga pendidikan Islam (Fauzi, 2021).

G. Tantangan Kontemporer dan Strategi Respon
Dalam konteks modern, pendidikan Islam menghadapi berbagai tantangan
struktural dan konseptual. Tantangan tersebut mencakup kualitas tenaga pendidik,
relevansi kurikulum terhadap kebutuhan zaman, ketimpangan akses antara daerah
perkotaan dan pedesaan, serta pengaruh sekularisasi dan globalisasi nilai (Azra, 2019;
Zubaedi, 2022).Pada era digital menuntut pendidikan Islam untuk bertransformasi
dalam hal metode pembelajaran. Guru dan dosen harus mampu menguasai teknologi
pembelajaran, seperti e-learning, platform digital interaktif, dan media sosial edukatif
untuk memperluas jangkauan pendidikan Islam (Rahman & Shofiyah, 2020; Fauzi, 2021).
Strategi yang direkomendasikan untuk menghadapi tantangan tersebut meliputi:
1. Peningkatan kompetensi pendidik melalui pelatihan dan sertifikasi profesional
(Muhaimin, 2018).
2. Revisi kurikulum agar lebih kontekstual dengan kebutuhan dunia kerja dan
masyarakat global (Hasan, 2020).
3. Penguatan sistem akreditasi dan evaluasi mutu pendidikan di semua level
lembaga (Nata, 2016).
4. Mendorong riset dan publikasi ilmiah di bidang pendidikan Islam sebagai bagian
dari inovasi pengetahuan (Zubaedi, 2022).
5. Kolaborasi lintas sektor antara lembaga pendidikan, pemerintah, industri, dan
masyarakat sipil untuk membangun ekosistem pendidikan yang berkelanjutan
(Rahman, 2019).

G. Studi Kasus

1. Pesantren Tebuireng (Jombang)
Pesantren ini merupakan contoh nyata lembaga pendidikan Islam yang memainkan
peran strategis dalam pembentukan elit keagamaan dan sosial-politik Indonesia.
Didirikan oleh KH. Hasyim Asy’ari, Tebuireng menjadi pusat pembelajaran agama
sekaligus pergerakan kebangsaan (Dhofier, 2015). Lembaga ini juga melahirkan
tokoh-tokoh nasional seperti KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) yang
memperjuangkan nilai-nilai pluralisme dan demokrasi (Wahid, 2019).

2. Universitas Al-Azhar (Mesir)
Sebagai salah satu universitas tertua di dunia Islam, Al-Azhar berfungsi sebagai pusat
otoritatif keilmuan dan fatwa internasional (Makdisi, 2020). Keberadaannya
menunjukkan bahwa lembaga tradisional Islam mampu bertahan dan beradaptasi
terhadap perubahan global dengan tetap mempertahankan integritas keilmuan

klasik.

3142



3. UIN Sunan Ampel (Surabaya)
Universitas ini menjadi contoh integrasi keilmuan agama dan sains modern di
Indonesia. Melalui berbagai program riset dan inovasi kurikulum, UIN Sunan Ampel
berupaya mencetak lulusan yang tidak hanya memahami ilmu agama secara

mendalam, tetapi juga mampu menjawab tantangan teknologi, sosial, dan budaya
kontemporer (Rahman & Shofiyah, 2020).

H. Implikasi Kebijakan dan Rekomendasi

Tantangan pendidikan Islam di era modern menuntut inovasi kebijakan yang

berorientasi pada kualitas, profesionalisme, dan kemandirian lembaga. Berikut beberapa

implikasi kebijakan strategis:

1. Integrasi Sistem Pendidikan Islam dan Nasional.
Pemerintah perlu memperkuat koordinasi antara Kementerian Agama dan
Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi untuk harmonisasi
kurikulum, sehingga tidak ada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum (Fauzi,
2021).

2. Penguatan Profesionalisme Guru dan Dosen.
Pendidik harus memiliki kompetensi pedagogik, keilmuan, dan teknologi. Program
sertifikasi dan continuous professional development perlu diperluas agar kualitas
pengajaran meningkat (Muhaimin, 2018).

3. Pendanaan dan Kemandirian Lembaga.
Optimalisasi sumber dana melalui wakaf produktif, zakat pendidikan, dan kerja sama
publik-swasta menjadi solusi penting bagi keberlanjutan lembaga pendidikan Islam
(Rahman, 2019).

4. Digitalisasi dan Inovasi Pembelajaran.
Perguruan tinggi Islam seperti UIN Sunan Ampel telah memulai digitalisasi akademik
dan riset kolaboratif lintas negara. Model ini perlu direplikasi di pesantren dan
madrasah agar pendidikan Islam lebih adaptif dan efisien (Zubaedi, 2022).

5. Kolaborasi Lintas Sektor.
Dunia industri, perguruan tinggi, dan masyarakat harus bekerja sama dalam
menciptakan ekosistem pendidikan Islam yang relevan dengan kebutuhan ekonomi
digital dan sosial global (Hasan, 2020).

6. Refleksi dan Arah Masa Depan.
Pendidikan Islam ke depan harus menekankan tiga integrasi utama: integrasi ilmu
(epistemology), integrasi kelembagaan, dan integrasi sosial. Dengan sinergi ini,
pendidikan Islam akan tetap menjadi garda depan pembangunan moral dan
peradaban bangsa (Azra, 2019).

3143



KESIMPULAN

Institusi dan lembaga pendidikan Islam memiliki peran fundamental dalam
membentuk karakter, ilmu pengetahuan, serta arah peradaban umat. Institusi berfungsi
sebagai sistem nilai dan landasan ideologis pendidikan Islam, sedangkan lembaga
menjadi wadah implementatif dari prinsip-prinsip tersebut dalam bentuk organisasi
pendidikan formal maupun nonformal. Sejarah menunjukkan bahwa pendidikan Islam
telah mampu beradaptasi dari model halagah dan pesantren tradisional menuju sistem
madrasah dan universitas Islam modern yang mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu
umum.Tantangan yang dihadapi lembaga pendidikan Islam mencakup profesionalisasi
tenaga pendidik, modernisasi kurikulum, tata kelola keuangan yang transparan, dan
digitalisasi pembelajaran. Upaya penguatan kelembagaan, penerapan manajemen
modern, serta pengembangan wakaf produktif menjadi strategi penting untuk menjamin
kemandirian lembaga pendidikan Islam.

Ke depannya, pendidikan Islam harus menekankan tiga orientasi utama: integrasi
nilai spiritual dengan rasionalitas ilmiah, penguatan tata kelola dan kemandirian
lembaga, serta adaptasi terhadap perkembangan teknologi dan sosial global. Dengan
demikian, lembaga pendidikan Islam tidak hanya menjadi pusat transmisi ilmu dan
moralitas, tetapi juga motor penggerak pembangunan peradaban modern yang
berlandaskan nilai-nilai tauhid dan kemanusiaan universal.

REFERENSI

A’yuni, S. Q. (2020). Analisis pemikiran pendidikan menurut Ibnu Sina dan
kontribusinya. Journal of Islamic Education Research, 1(2), 45-56.

Al-Sharif, N. (2022). Islamic education and digital ethics: Challenges and
opportunities. Journal of Islamic Studies, 33(4), 589-604.
https:/ /doi.org/10.1093/jis/ etac045

Assingkily, M. S., & Mesiono. (2019). Karakteristik kepemimpinan transformasional
di Madrasah Ibtidaiyah (MI) serta relevansinya dengan visi pendidikan abad
21. MANAGERIA: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 4(1), 147-168.
http:/ /ejournal.uin-

suka.ac.id /tarbivah/index.php/manageria/article/view /2475

Bahri, S. (2023). Pendidikan Islam di era digital: Integrasi nilai klasik dalam
pembentukan karakter dan akhlak. Nusantara Journal of Islamic Studies, 5(1).
https:/ /doi.org/10.70379/njis.v5i1.6184

Darliana, S., Syafni, R., & Ningsih, R. (2020). Konsep pendidikan dalam perspektif
pemikiran Ibnu Sina. Al-Muaddib: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman, — 5(1),
70-82. https:/ /doi.org/10.31604 / muaddib.v5i1.2020

3144



http://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/index.php/manageria/article/view/2475
http://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/index.php/manageria/article/view/2475
https://doi.org/10.70379/njis.v5i1.6184
https://doi.org/10.31604/muaddib.v5i1.2020

Fauzi, A. (2021). Manajemen wakaf produktif di lembaga pendidikan Islam. Jurnal
Ekonomi Syariah, 13(2), 101-112.

Fauzi, A. (2022). Good governance dalam tata kelola lembaga pendidikan Islam. Al-
Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 155-170.
https:/ /doi.org/10.21043 / altarbawi.v10i2.2145

Hafidhuddin, D., Patahuddin, A., & Hamka, S. (2022). Konsep kepribadian Muslim
dan relevansinya terhadap pendidikan karakter: Kajian tafsir pendidikan
tematik.  Al-Iltizam:  Jurnal — Pendidikan  Agama  Islam, 7(1), 112-132.
http://dx.doi.org/10.33477 / alt.v7i1.2942

Hasan, N. (2020). Islamic Education in Indonesia: Modernization and Identity. Singapore:
ISEAS Publishing.

Hasanah, M., Putri, D. F., Nisa’, K., & Agus, A. H. R. (2024). Empowering educators:
A comprehensive human resources framework for improving Islamic-based
schools. Journal of Islamic Education Research, 5(1), 31-44.

Intan, L. N., Sirozi, M., & Karoma. (2025). Revolutionizing Islamic education

through curriculum innovation: Insights from Izzuddin Integrated School,
Indonesia. Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 14(1), 131- 146.
https:/ /doi.org/10.22219/progresiva.v14i01.40007

Iriantika, Y. A., Laksana, S. D., Ariyanto, A., & Hartiana, S. (2023). Transformasi
pendidikan Islam di era digital: Tantangan dan peluang. Muaddib: Studi
Kependidikan dan Keislaman, 14(2).
https:/ /doi.org/10.24269/muaddib.v14i2.12526

Istikomah. (2024). Modernisasi pesantren menuju sekolah unggul. Halaga: Islamic
Education Journal, 1(2). https://doi.org/10.21070/halaga.v1i2.1246

Muhaimin. (2018). Paradigma Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Pers.

Nata, A. (2016). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Prenada Media.

Rahman, F. (2019). Reformasi manajemen pendidikan Islam dan wakaf produktif.
Jurnal Al-Tarbiyah, 27(1), 45-56.

Rahman, M. I, & Shofiyah, N. (2021). Relevansi pemikiran pendidikan Ibnu Sina
terhadap pendidikan Islam modern. Tarbawy: Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 101-

115.
Said, M., & Zubair, M. (2024). Hakekat pembelajaran digital dalam pendidikan Islam.
Jurnal [lmiah Profesi Pendidikan, 9(3), 1699-1703.

https:/ /doi.org/10.29303 /iipp.v9i3.2492

Sari, D., & Zainuddin, M. (2021). Digitalisasi pendidikan Islam di era revolusi
industri  4.0. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 5(3), 221-234.
https:/ /doi.org/10.36768 /ipii.v5i3.2031

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D.
Bandung: Alfabeta.

3145


https://doi.org/10.21043/altarbawi.v10i2.2145
http://dx.doi.org/10.33477/alt.v7i1.2942
https://doi.org/10.22219/progresiva.v14i01.40007
https://doi.org/10.24269/muaddib.v14i2.12526
https://doi.org/10.21070/halaqa.v1i2.1246
https://doi.org/10.29303/jipp.v9i3.2492
https://doi.org/10.36768/jpii.v5i3.2031

Wahdi, W., Asari, H., & Arsyad, J. (2023). Modernization of Islamic education: A network
study of integrated Islamic schools in North Sumatra. Edukasi Islami: Jurnal
Pendidikan Islam, 13(2). https:/ /doi.org/10.30868/ ei.v13i02.5629

Zubaedi. (2015). Isu-Isu Kontemporer Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana.

3146


https://doi.org/10.30868/ei.v13i02.5629

