
3134 
 
 

 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 

                              http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir         ISSN: 2774-8391 

  

Institusi dan Lembaga Pendidikan Islam: Peran, Sejarah dan Tantangan 
di Era Modern 

 
Moh. Faizin1, Felisha Zilda Raditya2, Selsya Amandha Pramesty3 

 

1,2,3Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya. Indonesia  
 

Email: faizin7172@gmail.com1, felishazilda29@gmail.com2, 
 amandhaselsya4@gmail.com3  

 
 
 

Abstrak 
 
Lembaga pendidikan Islam memiliki peranan vital dalam membentuk karakter, moralitas, 
dan peradaban umat melalui integrasi nilai-nilai keislaman dengan ilmu pengetahuan 
modern. Penelitian ini bertujuan menganalisis peran, sejarah perkembangan, dan 
tantangan lembaga pendidikan Islam di era modern. Menggunakan pendekatan studi 
pustaka (library research), kajian ini menelaah berbagai sumber ilmiah terbitan sepuluh 
tahun terakhir yang relevan dengan tema tata kelola, kurikulum, dan digitalisasi 
pendidikan Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam 
berperan strategis dalam penguatan karakter, integrasi keilmuan agama dan umum, serta 
pemberdayaan sosial-ekonomi masyarakat Muslim. Namun, lembaga-lembaga tersebut 
menghadapi tantangan serius dalam modernisasi kurikulum, pendanaan, profesionalisasi 
pendidik, dan transformasi digital. Oleh karena itu, diperlukan inovasi tata kelola yang 
adaptif, penguatan kapasitas sumber daya manusia, dan optimalisasi teknologi 
pembelajaran untuk mewujudkan lembaga pendidikan Islam yang unggul dan berdaya 
saing global. 
Kata Kunci: Institusi Pendidikan Islam, Kurikulum, Modernisasi, Tata Kelola, Madrasah  
 

 
 
 
 
 
 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:faizin7172@gmail.com
mailto:felishazilda29@gmail.com
mailto:amandhaselsya4@gmail.com


3135 
 
 

 

 

Abstract 
 
Islamic educational institutions play a vital role in shaping moral character and 
civilization through the integration of Islamic values with modern knowledge. This study 
aims to analyze the role, historical development, and challenges of Islamic educational 
institutions in the modern era. Using a library research approach, this paper reviews 
scholarly literature from the last decade relevant to governance, curriculum, and 
digitalization in Islamic education. The findings indicate that Islamic educational 
institutions have a strategic role in strengthening character, integrating religious and 
general sciences, and empowering Muslim communities socio-economically. However, 
these institutions face major challenges in curriculum modernization, funding, teacher 
professionalism, and digital transformation. Therefore, adaptive governance innovation, 
human resource capacity building, and the optimization of digital learning technology are 
required to create excellent and globally competitive Islamic educational institutions. 
Keywords: Islamic Educational Institutions; Curriculum; Governance; Modernization; 
Educational Digitalization 
 

 

PENDAHULUAN 

 

Pendidikan Islam merupakan sistem pembinaan manusia yang berlandaskan 

nilai-nilai ketauhidan dan berorientasi pada pembentukan insan kamil yang berilmu, 

berakhlak, dan berperan aktif dalam kehidupan sosial. Dalam sejarahnya, lembaga 

pendidikan Islam seperti kuttab, madrasah, dan pesantren memiliki kontribusi besar 

dalam mengembangkan tradisi intelektual Islam dan membangun peradaban umat 

(Nata, 2016). Namun, seiring dengan perkembangan zaman dan munculnya tantangan 

globalisasi, digitalisasi, serta modernisasi sistem pendidikan, eksistensi dan relevansi 

lembaga pendidikan Islam menghadapi berbagai persoalan mendasar yang menuntut 

pembaruan baik dari segi kurikulum, metode, maupun tata kelola kelembagaan. 

Urgensi penelitian ini terletak pada pentingnya memahami bagaimana lembaga 

pendidikan Islam mampu beradaptasi dengan perubahan sosial dan teknologi tanpa 

kehilangan identitas keislamannya. Dalam konteks Indonesia, pesantren dan madrasah 

kini tidak hanya berperan sebagai lembaga keagamaan, tetapi juga sebagai pusat 

pengembangan karakter, kewirausahaan, serta pemberdayaan masyarakat (Azra, 2019). 

Fenomena ini menunjukkan adanya pergeseran paradigma dari pendidikan yang 

bersifat normatif menuju pendidikan yang lebih integratif dan kontekstual dengan 

kebutuhan masyarakat modern. 

Berbagai penelitian sebelumnya telah membahas tentang peran pendidikan Islam 

dalam membentuk karakter dan moralitas (Hasan, 2018; Rahman, 2020). Namun, 

penelitian tersebut belum banyak menyoroti aspek tata kelola lembaga, inovasi 

kurikulum, serta pemanfaatan teknologi digital dalam konteks integrasi ilmu agama dan 

sains. Di sinilah letak kebaruan (novelty) penelitian ini, yakni memberikan analisis 



3136 
 
 

 

 

komprehensif terhadap dinamika kelembagaan pendidikan Islam dengan pendekatan 

integratif dan berorientasi pada masa depan. 

Selain itu, aspek pendanaan dan manajemen sumber daya manusia juga menjadi 

persoalan yang signifikan. Banyak lembaga pendidikan Islam yang masih bergantung 

pada sumber dana tradisional, seperti infak dan zakat, tanpa optimalisasi potensi wakaf 

produktif (Zubaedi, 2022). Hal ini berimplikasi pada keterbatasan dalam pengembangan 

infrastruktur dan teknologi pembelajaran. Oleh karena itu, pembenahan tata kelola 

(governance) berbasis akuntabilitas, transparansi, dan profesionalisme merupakan 

keniscayaan agar lembaga pendidikan Islam dapat bersaing secara global. 

Secara teoretis, pendidikan Islam memandang ilmu pengetahuan sebagai satu 

kesatuan yang tidak terpisah antara dimensi spiritual dan rasional (Rahman, 2017). 

Konsep integrasi ilmu (ta’dib) ini menjadi landasan untuk menghadirkan model 

pendidikan yang mampu melahirkan insan berpengetahuan sekaligus berakhlak. Dalam 

konteks modern, implementasi konsep tersebut memerlukan transformasi kurikulum 

yang menggabungkan nilai-nilai Islam dengan kompetensi abad ke-21 seperti literasi 

digital, kreativitas, dan kolaborasi. 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam 

peran, sejarah, fungsi, dan tantangan lembaga pendidikan Islam di era modern, serta 

merumuskan rekomendasi strategis dalam memperkuat tata kelola, inovasi kurikulum, 

dan pemanfaatan teknologi secara etis. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi teoritis bagi pengembangan konsep pendidikan Islam yang holistik, serta 

menjadi referensi praktis bagi pengelola lembaga pendidikan Islam dalam merespons 

tantangan zaman secara adaptif dan berkelanjutan. 

 

 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi 

pustaka (library research). Kajian pustaka dipilih karena topik penelitian berfokus pada 

analisis konseptual dan historis mengenai lembaga pendidikan Islam tanpa melakukan 

observasi lapangan secara langsung. Menurut Zed (2018), penelitian kepustakaan 

dilakukan dengan menelaah berbagai sumber informasi yang relevan dan kredibel 

seperti buku, jurnal ilmiah, hasil konferensi, dan dokumen resmi untuk memperoleh data 

teoretis dan konseptual yang dapat mendukung analisis. 

Tahapan dalam penelitian ini mencakup empat langkah utama, yaitu:  

(1) identifikasi masalah dan tujuan penelitian 

(2) pengumpulan data dari literatur ilmiah yang relevan 

(3) analisis isi (content analysis) terhadap sumber-sumber yang diperoleh 

(4) penarikan kesimpulan berdasarkan sintesis teori dan temuan sebelumnya. Sumber 

data utama berasal dari literatur terbitan sepuluh tahun terakhir (2015–2025) untuk 



3137 
 
 

 

 

menjamin aktualitas dan relevansi kajian, disertai dengan referensi klasik sebagai 

landasan historis yang memperkuat konteks penelitian (Zed, 2018). 

Kriteria pemilihan sumber dilakukan secara selektif dengan memperhatikan 

kredibilitas penerbit dan reputasi jurnal. Buku-buku akademik yang diterbitkan oleh 

lembaga resmi seperti Kencana, Rajawali Pers, dan Remaja Rosda Karya, serta artikel 

jurnal terindeks nasional (Sinta 1–3) dan internasional bereputasi (Scopus-indexed), 

menjadi rujukan utama. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan artikel dari jurnal 

pendidikan Islam seperti Al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam, Tarbiyah Islamiyah: 

Journal of Islamic Education, dan Mudabbir: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam. 

Teknik analisis data menggunakan pendekatan analisis isi kualitatif, yakni 

menafsirkan isi literatur untuk menemukan pola, tema, dan hubungan antara konsep-

konsep yang dibahas. Proses analisis dilakukan secara deduktif dan induktif: deduktif 

untuk memahami teori dan konsep dasar tentang pendidikan Islam, serta induktif untuk 

menafsirkan dinamika kontemporer lembaga pendidikan Islam yang muncul dari hasil 

penelitian terkini (Moleong, 2019). 

Alur berpikir dalam kajian ini dimulai dari pemahaman konseptual tentang 

pendidikan Islam sebagai sistem nilai dan pengetahuan, dilanjutkan dengan analisis 

historis lembaga pendidikan Islam dari masa klasik hingga modern, dan diakhiri dengan 

pembahasan tentang tantangan serta strategi penguatan lembaga pendidikan Islam di 

era digital. Pendekatan interdisipliner digunakan dengan menggabungkan perspektif 

teologi, manajemen pendidikan, dan teknologi pembelajaran, sehingga menghasilkan 

pemahaman komprehensif tentang transformasi lembaga pendidikan Islam. 

Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran yang 

sistematis dan kritis mengenai dinamika peran lembaga pendidikan Islam dalam konteks 

perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi global, serta memberikan dasar ilmiah bagi 

pengembangan kebijakan dan inovasi pendidikan Islam di masa mendatang. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

A. Konseptual: Institusi vs Lembaga Pendidikan Islam 

Dalam tradisi keilmuan Islam, istilah institusi dan lembaga pendidikan sering 

dipakai secara bergantian, padahal keduanya memiliki makna yang berbeda namun 

saling berkaitan. Secara sosiologis, institusi adalah sistem nilai dan norma yang 

terlembagakan dalam masyarakat, yang berfungsi membimbing perilaku sosial dan 

struktur kehidupan kolektif (Tilaar, 2011).Dalam konteks pendidikan Islam, institusi 

meliputi nilai, tradisi, dan sistem pengetahuan yang diwariskan dari generasi ke 

generasi, seperti prinsip ta’dib, tarbiyah, dan ta’lim (Al-Attas, 1999). 

Sementara lembaga pendidikan Islam merupakan bentuk konkret dari 

implementasi nilai-nilai institusional tersebut. Ia berwujud organisasi atau struktur yang 



3138 
 
 

 

 

menyelenggarakan kegiatan pendidikan seperti pesantren, madrasah, sekolah Islam 

terpadu, dan perguruan tinggi Islam (Nata, 2016). Menurut Azyumardi Azra, institusi 

pendidikan Islam mencakup dua dimensi: (1) dimensi normatif-konseptual yang 

menekankan nilai tauhid, ilmu, dan akhlak, serta (2) dimensi struktural-organisatoris 

yang terwujud dalam bentuk lembaga pendidikan formal dan nonformal (Azra, 2019). 

Abuddin Nata menambahkan bahwa lembaga pendidikan Islam memiliki peran 

sebagai wadah aktualisasi nilai-nilai keislaman yang berfungsi mentransformasikan 

masyarakat menuju insan kamil (Nata, 2016). Artinya, pendidikan Islam tidak berhenti 

pada pembelajaran ilmu agama semata, tetapi juga mencakup pembentukan 

kepribadian, moralitas sosial, dan profesionalitas dalam kehidupan modern. 

Perbedaan antara institusi dan lembaga ini berimplikasi besar terhadap kebijakan 

pendidikan. Institusi berperan sebagai landasan filosofis dan ideologis pendidikan Islam, 

sementara lembaga berfungsi sebagai pelaksana praktis dari visi dan misi pendidikan 

tersebut. Contohnya, UIN Sunan Ampel Surabaya sebagai lembaga konkret beroperasi 

dalam kerangka nilai-nilai institusional Islam seperti integrasi ilmu dan pengabdian 

sosial (Rahman & Shofiyah, 2020). 

Selain itu, lembaga seperti Pesantren Tebuireng Jombang mencerminkan 

bagaimana nilai institusional Islam diterapkan secara praktis. Pesantren ini memadukan 

pendidikan klasik berbasis kitab kuning dengan pendidikan formal, menciptakan model 

yang tetap berakar pada tradisi Islam namun adaptif terhadap perkembangan zaman 

(Dhofier, 2015). Di sisi lain, Pondok Modern Darussalam Gontor menjadi contoh lembaga 

yang membangun sistem manajemen pendidikan modern dengan disiplin tinggi dan visi 

global, tetapi tetap berlandaskan prinsip ikhlas beramal dan berdikari (Wahid, 2019). 

 Institusi pendidikan Islam adalah bangunan nilai dan sistem ideologis yang 

menopang lembaga pendidikan Islam sebagai pelaksana misi keilmuan dan peradaban. 

Interaksi keduanya menentukan keberhasilan pendidikan Islam dalam membentuk 

generasi yang berilmu, berakhlak, dan adaptif terhadap perubahan sosial (Muhaimin, 

2018). 

 

B. Jejak Historis Perkembangan 

Sejarah pendidikan Islam menunjukkan proses panjang dan dinamis yang 

mencerminkan kemampuan Islam beradaptasi terhadap perubahan zaman. Pada masa 

Nabi Muhammad SAW, pendidikan berlangsung di rumah sahabat dan masjid dengan 

fokus pada pembentukan akhlak, ibadah, dan pemahaman Al-Qur’an. Model ini dikenal 

sebagai halaqah sistem pembelajaran berbasis diskusi dan keteladanan (Rahman, 2015). 

Pada masa Dinasti Abbasiyah, pendidikan Islam berkembang menjadi sistem 

yang lebih formal melalui berdirinya Madrasah Nizamiyah di Baghdad (abad ke-11). 

Madrasah ini menandai awal pembentukan kurikulum sistematis yang menggabungkan 

ilmu agama dan ilmu rasional (Makdisi, 1981). Dalam konteks Nusantara, lembaga 

pendidikan Islam mulai muncul sekitar abad ke-13 bersamaan dengan penyebaran Islam 



3139 
 
 

 

 

oleh para ulama dan wali. Lembaga seperti pesantren, surau, dan dayah menjadi pusat 

pendidikan Islam pertama (Dhofier, 2015). Pesantren berperan ganda sebagai tempat 

belajar dan pembinaan spiritual, dengan metode sorogan dan bandongan yang masih 

dipertahankan hingga kini (Nata, 2016). 

Perkembangan berikutnya dapat dilihat pada pembagian sistem pendidikan Islam di 

Indonesia saat ini: 

1. Pendidikan Dasar 

Pendidikan dasar Islam di Indonesia diwakili oleh Madrasah Ibtidaiyah (MI) dan 

Sekolah Dasar Islam Terpadu (SDIT). Keduanya memiliki tujuan membentuk dasar 

keimanan, ibadah, dan akhlak anak-anak. Kurikulum MI mengintegrasikan pelajaran 

umum dan agama dengan fokus pada penguasaan  Al-Qur’an, adab, dan akhlak 

(Azra, 2019). SDIT di bawah jaringan JSIT  (Jaringan Sekolah Islam Terpadu) 

menerapkan model integrated curriculum,  menggabungkan ilmu pengetahuan 

umum dan agama melalui pendekatan  tematik (Hasan, 2020). 

2. Pendidikan Menengah 

Tingkat menengah diwakili oleh Madrasah Tsanawiyah (MTs) dan Madrasah Aliyah 

(MA). Lembaga ini berperan penting dalam menyiapkan generasi Muslim yang kritis 

dan berpengetahuan luas. Contohnya adalah MAN Insan Cendekia, madrasah 

unggulan di bawah Kementerian Agama yang menonjolkan keseimbangan antara 

religious intelligence dan scientific literacy (Kemenag RI, 2019). 

Sekolah Islam modern seperti SMA Islam Al-Azhar juga berhasil mengintegrasikan 

pembelajaran berbasis nilai spiritual dengan metode saintifik (Muhaimin, 2018). 

3. Pendidikan Tinggi 

Pendidikan tinggi Islam di Indonesia bertransformasi melalui pendirian Perguruan 

Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN) seperti UIN, IAIN, dan STAIN. Salah satu 

yang representatif adalah UIN Sunan Ampel Surabaya (UINSA), yang berdiri sejak 

1965 dan bertransformasi menjadi UIN pada 2013. UINSA menerapkan paradigma 

integrasi ilmu agama dan umum yang disebut Integrated Twin Towers 

menyeimbangkan ulūm al-dīn (ilmu keagamaan) dan ilmu sosial-humaniora (Rahman 

& Shofiyah, 2020). Selain itu, UINSA juga mengembangkan fakultas sosial, psikologi, 

ekonomi, dan sains teknologi serta aktif dalam program digital campus dan riset sosial-

keagamaan melalui Center for Islamic Civilization Studies (CICS) (UINSA, 2021). 

 

C. Fungsi dan Peran Lembaga Pendidikan Islam 

Lembaga pendidikan Islam memiliki fungsi multidimensional yang mencakup 

aspek spiritual, sosial, ekonomi, dan kultural. Menurut Muhaimin (2018), fungsi utama 

pendidikan Islam adalah “mewariskan nilai dan tradisi keilmuan Islam serta menyiapkan 

manusia sebagai khalifah di bumi.” 

1. Fungsi Teologis-Spiritual – memperkuat iman, ibadah, dan moral peserta didik (Azra, 

2019). 



3140 
 
 

 

 

2. Fungsi Sosial-Kultural – menjaga warisan keilmuan dan membentuk identitas umat 

Islam (Nata, 2016). 

3. Fungsi Ekonomi-Empowerment – mendorong kemandirian ekonomi lembaga melalui 

usaha dan inovasi (Hasan, 2020). 

4. Fungsi Intelektual – menghasilkan ulama, akademisi, dan profesional Muslim yang 

moderat (Zubaedi, 2022). 

Berikut tabel perbandingan fungsi lembaga pendidikan Islam di Indonesia: 

 

Jenjang Contoh Lembaga Fungsi Utama Ciri dan Orientasi Nilai 

Dasar MI, SD Pembentukan akhlak 

dasar 

Nilai tauhid, disiplin, 

ibadah, dan karakter Islami 

Menengah MTs, MA, MAN, 

SMA Al-Azhar 

Pengetahuan integrasi 

ilmu agama & umum 

Fiqih, sejarah Islam, sains, 

karakter moderat 

Tinggi UINSA, UIN 

Jakarta, UIN Malan 

Pengembangan riset & 

keilmuan integratif 

Integrasi ulūm al-dīn dan 

sains modern 

Non-

formal 

Pesantren 

Tebuireng, Gontor 

Pendidikan moral dan 

spiritual berbasis 

komunitas 

Kitab kuning, ta’dib, 

entrepreneurship santri 

 

Pesantren modern seperti Gontor telah menjadi model lembaga Islam mandiri 

yang menerapkan manajemen profesional tanpa bergantung pada negara (Wahid, 2019). 

Sementara Pesantren Tebuireng tetap mempertahankan tradisi klasik tetapi berinovasi 

melalui sekolah formal dan universitas pesantren (Dhofier, 2015). Hal ini membuktikan 

bahwa lembaga Islam memiliki daya adaptasi tinggi terhadap modernitas tanpa 

kehilangan identitas spiritualnya (Rahman & Shofiyah, 2020). 

 

D. Tipologi Lembaga di Indonesia 

Di Indonesia, tipologi lembaga mencakup Kuttab (pendidikan dasar Al-Qur’an), 

pesantren tradisional, madrasah (termasuk madrasah diniyah), sekolah Islam terpadu, 

dan perguruan tinggi keagamaan Islam (PTKI) seperti UIN, IAIN, dan STAIN. Masing-

masing memiliki model kurikulum dan sistem pembiayaan yang berbeda dari dukungan 

masyarakat hingga alokasi APBN/APBD untuk madrasah negeri dan perguruan tinggi 

(Azra, 2019; Kemenag RI, 2021). 

 

E. Kurikulum dan Pedagogi 

Dalam sejarah pendidikan Islam, sistem kurikulum dan pedagogi mengalami 

perkembangan yang signifikan. Pada masa awal, pesantren tradisional menerapkan 

sistem halaqah yakni pembelajaran berbentuk lingkaran kecil di mana santri 

mendengarkan dan berdialog langsung dengan kiai. Sistem ini bersifat personal dan 

berbasis otoritas keilmuan, menekankan pada transmisi pengetahuan melalui interaksi 



3141 
 
 

 

 

guru dan murid (Nata, 2016). Selain itu, dikenal pula metode sorogan, yaitu santri 

membaca kitab di hadapan guru untuk diperbaiki bacaannya dan diberi penjelasan 

makna yang mendalam. Pembelajaran berpusat pada kitab kuning (turats) yang mencakup 

berbagai disiplin ilmu seperti tafsir, hadis, fikih, dan tasawuf (Dhofier, 2015). 

Namun, seiring modernisasi pendidikan Islam, madrasah dan universitas Islam 

mulai mengadopsi sistem pendidikan formal seperti kurikulum terstruktur, sistem kredit 

semester (SKS), serta evaluasi berbasis ujian dan penelitian. Pergeseran ini dimaksudkan 

untuk menyesuaikan pendidikan Islam dengan tuntutan global dan sistem pendidikan 

nasional (Hasan, 2020). Tantangan utama yang muncul adalah bagaimana 

mengintegrasikan kedalaman keilmuan agama dengan kompetensi abad ke-21  seperti 

literasi digital, berpikir kritis, kreativitas, dan keterampilan vokasional agar lulusan 

memiliki daya saing global tanpa kehilangan akar spiritual dan moralnya (Zubaedi, 

2022). 

Kurikulum yang ideal bagi lembaga pendidikan Islam masa kini harus 

memadukan pendekatan normatif-religius dengan pendekatan ilmiah dan kontekstual. 

Dengan demikian, peserta didik tidak hanya memahami ajaran Islam secara tekstual, 

tetapi juga mampu menerapkannya dalam konteks kehidupan sosial, ekonomi, dan 

teknologi modern (Muhaimin, 2018). 

 

F. Tata Kelola dan Pendanaan 

Secara historis, lembaga pendidikan Islam  terutama pesantren yang bertumpuh 

pada sumber pendanaan tradisional seperti wakaf, sumbangan masyarakat, dan usaha 

ekonomi internal pesantren (Rahman & Shofiyah, 2020). Sistem ini memperlihatkan 

kemandirian lembaga pendidikan Islam dalam mempertahankan operasionalnya tanpa 

ketergantungan besar terhadap negara. 

Namun demikian, sistem tersebut sering kali menghadapi kendala berupa 

manajemen keuangan yang belum profesional, kurangnya transparansi administrasi, 

dan keterbatasan dalam pengembangan skala usaha (Fauzi, 2021). Oleh karena itu, 

reformasi tata kelola menjadi penting. Banyak lembaga kini berupaya melakukan 

profesionalisasi manajemen pendidikan melalui pembentukan badan pengelola 

keuangan pesantren, audit keuangan berkala, dan penggunaan sistem digital dalam 

pengelolaan dana (Hasan, 2020). Beberapa pesantren mengembangkan unit usaha 

produktif seperti pertanian, koperasi, dan bisnis sosial untuk mendukung keberlanjutan 

lembaga (Wahid, 2019). Sinergi antara pesantren dengan pemerintah, lembaga donor, 

dan sektor swasta juga menjadi strategi penting guna memperkuat kapasitas 

kelembagaan (Zubaedi, 2022). 

Model pengelolaan wakaf produktif saat ini menjadi tren baru yang menjanjikan. 

Wakaf tidak hanya berfungsi sebagai aset statis, tetapi dapat dikelola untuk kegiatan 

ekonomi produktif yang hasilnya digunakan kembali untuk mendukung pendidikan 

(Rahman, 2019). Pendekatan ini diharapkan mampu mewujudkan sustainability dan 



3142 
 
 

 

 

kemandirian ekonomi lembaga pendidikan Islam (Fauzi, 2021). 

 

G. Tantangan Kontemporer dan Strategi Respon 

Dalam konteks modern, pendidikan Islam menghadapi berbagai tantangan 

struktural dan konseptual. Tantangan tersebut mencakup kualitas tenaga pendidik, 

relevansi kurikulum terhadap kebutuhan zaman, ketimpangan akses antara daerah 

perkotaan dan pedesaan, serta pengaruh sekularisasi dan globalisasi nilai (Azra, 2019; 

Zubaedi, 2022).Pada era digital menuntut pendidikan Islam untuk bertransformasi 

dalam hal metode pembelajaran. Guru dan dosen harus mampu menguasai teknologi 

pembelajaran, seperti e-learning, platform digital interaktif, dan media sosial edukatif 

untuk memperluas jangkauan pendidikan Islam (Rahman & Shofiyah, 2020; Fauzi, 2021). 

Strategi yang direkomendasikan untuk menghadapi tantangan tersebut meliputi: 

1. Peningkatan kompetensi pendidik melalui pelatihan dan sertifikasi profesional 

(Muhaimin, 2018). 

2. Revisi kurikulum agar lebih kontekstual dengan kebutuhan dunia kerja dan 

masyarakat global (Hasan, 2020). 

3. Penguatan sistem akreditasi dan evaluasi mutu pendidikan di semua level 

lembaga (Nata, 2016). 

4. Mendorong riset dan publikasi ilmiah di bidang pendidikan Islam sebagai bagian 

dari inovasi pengetahuan (Zubaedi, 2022). 

5. Kolaborasi lintas sektor antara lembaga pendidikan, pemerintah, industri, dan 

masyarakat sipil untuk membangun ekosistem pendidikan yang berkelanjutan 

(Rahman, 2019). 

 

G. Studi Kasus 

1. Pesantren Tebuireng (Jombang) 

Pesantren ini merupakan contoh nyata lembaga pendidikan Islam yang memainkan 

peran strategis dalam pembentukan elit keagamaan dan sosial-politik Indonesia. 

Didirikan oleh KH. Hasyim Asy’ari, Tebuireng menjadi pusat pembelajaran agama 

sekaligus pergerakan kebangsaan (Dhofier, 2015). Lembaga ini juga melahirkan 

tokoh-tokoh nasional seperti KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) yang 

memperjuangkan nilai-nilai pluralisme dan demokrasi (Wahid, 2019). 

2. Universitas Al-Azhar (Mesir) 

Sebagai salah satu universitas tertua di dunia Islam, Al-Azhar berfungsi sebagai pusat 

otoritatif keilmuan dan fatwa internasional (Makdisi, 2020). Keberadaannya 

menunjukkan bahwa lembaga tradisional Islam mampu bertahan dan beradaptasi 

terhadap perubahan global dengan tetap mempertahankan integritas keilmuan 

klasik. 

 

 



3143 
 
 

 

 

3. UIN Sunan Ampel (Surabaya) 

Universitas ini menjadi contoh integrasi keilmuan agama dan sains modern di 

Indonesia. Melalui berbagai program riset dan inovasi kurikulum, UIN Sunan Ampel 

berupaya mencetak lulusan yang tidak hanya memahami ilmu agama secara 

mendalam, tetapi juga mampu menjawab tantangan teknologi, sosial, dan budaya 

kontemporer (Rahman & Shofiyah, 2020). 

 

H. Implikasi Kebijakan dan Rekomendasi 

Tantangan pendidikan Islam di era modern menuntut inovasi kebijakan yang 

berorientasi pada kualitas, profesionalisme, dan kemandirian lembaga. Berikut beberapa 

implikasi kebijakan strategis: 

1. Integrasi Sistem Pendidikan Islam dan Nasional. 

Pemerintah perlu memperkuat koordinasi antara Kementerian Agama dan 

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi untuk harmonisasi 

kurikulum, sehingga tidak ada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum (Fauzi, 

2021). 

2. Penguatan Profesionalisme Guru dan Dosen. 

Pendidik harus memiliki kompetensi pedagogik, keilmuan, dan teknologi. Program 

sertifikasi dan continuous professional development perlu diperluas agar kualitas 

pengajaran meningkat (Muhaimin, 2018). 

3. Pendanaan dan Kemandirian Lembaga. 

Optimalisasi sumber dana melalui wakaf produktif, zakat pendidikan, dan kerja sama 

publik-swasta menjadi solusi penting bagi keberlanjutan lembaga pendidikan Islam 

(Rahman, 2019). 

4. Digitalisasi dan Inovasi Pembelajaran. 

Perguruan tinggi Islam seperti UIN Sunan Ampel telah memulai digitalisasi akademik 

dan riset kolaboratif lintas negara. Model ini perlu direplikasi di pesantren dan 

madrasah agar pendidikan Islam lebih adaptif dan efisien (Zubaedi, 2022). 

5. Kolaborasi Lintas Sektor. 

Dunia industri, perguruan tinggi, dan masyarakat harus bekerja sama dalam 

menciptakan ekosistem pendidikan Islam yang relevan dengan kebutuhan ekonomi 

digital dan sosial global (Hasan, 2020). 

6. Refleksi dan Arah Masa Depan. 

Pendidikan Islam ke depan harus menekankan tiga integrasi utama: integrasi ilmu 

(epistemology), integrasi kelembagaan, dan integrasi sosial. Dengan sinergi ini, 

pendidikan Islam akan tetap menjadi garda depan pembangunan moral dan 

peradaban bangsa (Azra, 2019). 

 

 

 



3144 
 
 

 

 

KESIMPULAN 

 

Institusi dan lembaga pendidikan Islam memiliki peran fundamental dalam 

membentuk karakter, ilmu pengetahuan, serta arah peradaban umat. Institusi berfungsi 

sebagai sistem nilai dan landasan ideologis pendidikan Islam, sedangkan lembaga 

menjadi wadah implementatif dari prinsip-prinsip tersebut dalam bentuk organisasi 

pendidikan formal maupun nonformal. Sejarah menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

telah mampu beradaptasi dari model halaqah dan pesantren tradisional menuju sistem 

madrasah dan universitas Islam modern yang mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu 

umum.Tantangan yang dihadapi lembaga pendidikan Islam mencakup profesionalisasi 

tenaga pendidik, modernisasi kurikulum, tata kelola keuangan yang transparan, dan 

digitalisasi pembelajaran. Upaya penguatan kelembagaan, penerapan manajemen 

modern, serta pengembangan wakaf produktif menjadi strategi penting untuk menjamin 

kemandirian lembaga pendidikan Islam. 

Ke depannya, pendidikan Islam harus menekankan tiga orientasi utama: integrasi 

nilai spiritual dengan rasionalitas ilmiah, penguatan tata kelola dan kemandirian 

lembaga, serta adaptasi terhadap perkembangan teknologi dan sosial global. Dengan 

demikian, lembaga pendidikan Islam tidak hanya menjadi pusat transmisi ilmu dan 

moralitas, tetapi juga motor penggerak pembangunan peradaban modern yang 

berlandaskan nilai-nilai tauhid dan kemanusiaan universal. 

 

 

REFERENSI 

 

A’yuni, S. Q. (2020). Analisis pemikiran pendidikan menurut Ibnu Sina dan 

 kontribusinya. Journal of Islamic Education Research, 1(2), 45–56. 

Al-Sharif, N. (2022). Islamic education and digital ethics: Challenges and 

 opportunities. Journal of Islamic Studies, 33(4), 589–604. 

 https://doi.org/10.1093/jis/etac045 

Assingkily, M. S., & Mesiono. (2019). Karakteristik kepemimpinan transformasional 

 di Madrasah Ibtidaiyah (MI) serta relevansinya dengan visi pendidikan abad 

 21. MANAGERIA: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 4(1), 147–168. 

http://ejournal.uin-

suka.ac.id/tarbiyah/index.php/manageria/article/view/2475 

Bahri, S. (2023). Pendidikan Islam di era digital: Integrasi nilai klasik dalam 

 pembentukan karakter dan akhlak. Nusantara Journal of Islamic Studies, 5(1). 

 https://doi.org/10.70379/njis.v5i1.6184 

Darliana, S., Syafni, R., & Ningsih, R. (2020). Konsep pendidikan dalam perspektif 

 pemikiran Ibnu Sina. Al-Muaddib: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman,  5(1), 

70–82. https://doi.org/10.31604/muaddib.v5i1.2020 

http://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/index.php/manageria/article/view/2475
http://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/index.php/manageria/article/view/2475
https://doi.org/10.70379/njis.v5i1.6184
https://doi.org/10.31604/muaddib.v5i1.2020


3145 
 
 

 

 

Fauzi, A. (2021). Manajemen wakaf produktif di lembaga pendidikan Islam. Jurnal 

 Ekonomi Syariah, 13(2), 101–112. 

Fauzi, A. (2022). Good governance dalam tata kelola lembaga pendidikan Islam. Al-

Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 155–170. 

 https://doi.org/10.21043/altarbawi.v10i2.2145 

Hafidhuddin, D., Patahuddin, A., & Hamka, S. (2022). Konsep kepribadian Muslim 

 dan relevansinya terhadap pendidikan karakter: Kajian tafsir pendidikan 

 tematik. Al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(1), 112–132. 

 http://dx.doi.org/10.33477/alt.v7i1.2942 

Hasan, N. (2020). Islamic Education in Indonesia: Modernization and Identity.  Singapore: 

ISEAS Publishing. 

Hasanah, M., Putri, D. F., Nisa’, K., & Agus, A. H. R. (2024). Empowering educators: 

 A comprehensive human resources framework for improving Islamic-based 

 schools. Journal of Islamic Education Research, 5(1), 31–44. 

Intan, L. N., Sirozi, M., & Karoma. (2025). Revolutionizing Islamic education 

 through curriculum innovation: Insights from Izzuddin Integrated School, 

 Indonesia. Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 14(1), 131– 146. 

https://doi.org/10.22219/progresiva.v14i01.40007 

Iriantika, Y. A., Laksana, S. D., Ariyanto, A., & Hartiana, S. (2023). Transformasi 

 pendidikan Islam di era digital: Tantangan dan peluang. Muaddib: Studi 

 Kependidikan dan Keislaman, 14(2). 

 https://doi.org/10.24269/muaddib.v14i2.12526 

Istikomah. (2024). Modernisasi pesantren menuju sekolah unggul. Halaqa: Islamic 

 Education Journal, 1(2). https://doi.org/10.21070/halaqa.v1i2.1246 

Muhaimin. (2018). Paradigma Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Pers. 

Nata, A. (2016). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Prenada Media. 

Rahman, F. (2019). Reformasi manajemen pendidikan Islam dan wakaf produktif. 

 Jurnal Al-Tarbiyah, 27(1), 45–56. 

Rahman, M. I., & Shofiyah, N. (2021). Relevansi pemikiran pendidikan Ibnu Sina 

 terhadap pendidikan Islam modern. Tarbawy: Jurnal Pendidikan Islam, 8(2),  101–

115. 

Said, M., & Zubair, M. (2024). Hakekat pembelajaran digital dalam pendidikan Islam. 

 Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan, 9(3), 1699–1703. 

 https://doi.org/10.29303/jipp.v9i3.2492 

Sari, D., & Zainuddin, M. (2021). Digitalisasi pendidikan Islam di era revolusi 

 industri 4.0. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 5(3), 221–234. 

 https://doi.org/10.36768/jpii.v5i3.2031 

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. 

Bandung: Alfabeta. 

https://doi.org/10.21043/altarbawi.v10i2.2145
http://dx.doi.org/10.33477/alt.v7i1.2942
https://doi.org/10.22219/progresiva.v14i01.40007
https://doi.org/10.24269/muaddib.v14i2.12526
https://doi.org/10.21070/halaqa.v1i2.1246
https://doi.org/10.29303/jipp.v9i3.2492
https://doi.org/10.36768/jpii.v5i3.2031


3146 
 
 

 

 

Wahdi, W., Asari, H., & Arsyad, J. (2023). Modernization of Islamic education: A network 

study of integrated Islamic schools in North Sumatra. Edukasi Islami: Jurnal 

Pendidikan Islam, 13(2). https://doi.org/10.30868/ei.v13i02.5629 

Zubaedi. (2015). Isu-Isu Kontemporer Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana. 

https://doi.org/10.30868/ei.v13i02.5629

