
4892 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 
Pengantar Ushul Fikih dan Qawaid Fiqhiyah 

 
 

Arifin Siahaan1, Mhd. Syahnan2, Amar Adly3 
 

1,2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
 

Email: arifinalmishry@gmail.com1, mhdsyahnan@uinsu.ac.id2, amaradly@uinsu.ac.id3 

 
 

ABSTRAK 
Ushul fikih dan qawaid fiqhiyah merupakan dua pilar fundamental dalam sistem hukum Islam 
yang berperan penting dalam proses istinbath hukum. Ushul fikih berfungsi sebagai metodologi 
untuk menggali hukum syar’i dari sumber-sumbernya, sedangkan qawaid fiqhiyah berperan 
sebagai prinsip-prinsip umum yang memudahkan penerapan hukum dalam berbagai kasus 
praktis. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara konseptual definisi dan ruang lingkup ushul 
fikih, fikih, qawaid fiqhiyah, serta konsep syariat dalam hukum Islam. Penelitian ini 
menggunakan metode studi kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa ushul fikih dan qawaid fiqhiyah memiliki fungsi yang saling 
melengkapi: ushul fikih menekankan aspek metodologis-teoretis, sedangkan qawaid fiqhiyah 
menitikberatkan pada aspek aplikatif hukum. Pemahaman yang komprehensif terhadap kedua 
disiplin ini sangat penting dalam menjaga konsistensi, relevansi, dan keadilan penerapan hukum 
Islam. 
Kata Kunci: Ushul Fiqh, Fiqh, Qawaid Fiqhiyah, Hukum Syara’, Istinbath 
 

 
 

ABSTRACT 
Usul fiqh and qawaid fiqh are two fundamental pillars of the Islamic legal system that play a crucial role 
in the legal istinbath process. Usul fiqh serves as a methodology for extracting sharia law from its sources, 
while qawaid fiqh serves as general principles that facilitate the application of law in various practical cases. 
This article aims to conceptually examine the definition and scope of ushul fiqh, fiqh, qawaid fiqh, and the 
concept of sharia in Islamic law. This research uses a literature review method with a descriptive-analytical 
and comparative approach. The results show that ushul fiqh and qawaid fiqh have complementary 
functions: ushul fiqh emphasizes the methodological-theoretical aspects, while qawaid fiqh emphasizes the 
applicative aspects of law. A comprehensive understanding of these two disciplines is crucial for 
maintaining the consistency, relevance, and fairness of the application of Islamic law.  
Keywords: Ushul Fiqh, Fiqh, Qawaid Fiqhiyah, Sharia Law, Istinbath 

 
 
 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:arifinalmishry@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:3amaradly@uinsu.ac.id


4893 

PENDAHULUAN 
Ushul fikih merupakan disiplin ilmu yang membahas prinsip-prinsip dan 

metodologi penarikan hukum (istinbath) dari sumber-sumber dasar Islam, yaitu Al-
Qur’an dan Sunnah. Kedudukannya sangat strategis karena menjadi landasan bagi para 
ulama dalam menetapkan hukum yang sesuai dengan nilai-nilai dan tujuan syariat. 
(Dedi 2020) Tanpa penguasaan ushul fikih, proses penetapan hukum berpotensi 
kehilangan arah metodologis dan objektivitas ilmiah. Di samping ushul fikih, kaidah-
kaidah fiqhiyah juga memiliki peranan yang tidak kalah penting. Qawaid fiqhiyah 
berfungsi sebagai pedoman umum yang bersifat komprehensif dan aplikatif, sehingga 
memudahkan para mujtahid dalam menyelesaikan berbagai persoalan hukum yang 
terus berkembang di tengah masyarakat. Kaidah-kaidah ini mempercepat proses 
istinbath hukum karena mampu merangkum berbagai persoalan cabang ke dalam 
prinsip-prinsip umum. Pemahaman yang tepat mengenai konsep ushul fikih, qawaid 
fiqhiyah, fikih, dan syariat menjadi kebutuhan mendasar dalam kajian hukum Islam. (Al-
Zuhaili 1989) Keempat konsep ini saling berkaitan dan tidak dapat dipisahkan dalam 
praktik penetapan hukum. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji definisi 
dan ruang lingkup ushul fikih dan qawaid fiqhiyah, serta menjelaskan relasi konseptual 
keduanya dalam kerangka hukum Islam. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan kualitatif deskriptif-analitis. (Moleong 2014) Data yang digunakan 
bersumber dari literatur klasik dan kontemporer yang relevan dengan kajian ushul fikih 
dan qawaid fiqhiyah. Analisis data dilakukan melalui tiga tahap, yaitu: (1) kajian literatur 
untuk mengumpulkan definisi dan konsep utama, (2) analisis deskriptif untuk 
menjelaskan karakteristik masing-masing konsep, dan (3) komparasi konseptual untuk 
menelaah persamaan dan perbedaan antara ushul fikih dan qawaid fiqhiyah. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Ushul Fikih 
Secara etimologis, istilah ushul fikih tersusun dari dua kata, yaitu ushul yang 

bermakna dasar, fondasi, atau prinsip-prinsip pokok, dan fiqh yang berarti pemahaman 
yang mendalam dan komprehensif. Makna etimologis ini menunjukkan bahwa ushul 
fikih berfungsi sebagai fondasi intelektual bagi pemahaman hukum Islam. Sementara itu, 
secara terminologis, ushul fikih didefinisikan sebagai disiplin ilmu yang membahas 
seperangkat kaidah, prinsip, dan metode yang digunakan untuk menggali serta 
merumuskan hukum syar’i dari dalil-dalilnya yang terperinci, baik yang bersumber dari 
Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, maupun qiyas. (Soleh 2014) 

Definisi tersebut sebagaimana dirumuskan oleh para ulama ushul klasik dan 
kontemporer, seperti Imam al-Ghazali, al-Amidi, Amir Syarifuddin, dan Abdul Wahab 
Khallaf, menegaskan bahwa ushul fikih tidak semata-mata berkaitan dengan teks 
hukum, melainkan juga dengan mekanisme ilmiah dalam memahami dan mengolah teks 
tersebut. Ushul fikih memberikan kerangka metodologis yang sistematis dan terukur 
agar proses penarikan hukum tidak dilakukan secara serampangan, tetapi melalui 
prosedur keilmuan yang dapat dipertanggungjawabkan secara akademik dan normatif. 

Dari berbagai definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa ushul fikih memiliki 
fungsi sentral sebagai instrumen metodologis dalam proses ijtihad. Melalui ushul fikih, 
seorang mujtahid dibimbing untuk memahami struktur dalil, hierarki sumber hukum, 



4894 

serta cara mengompromikan dalil-dalil yang tampak bertentangan. Selain itu, ushul fikih 
juga mengatur syarat-syarat keilmuan dan moral yang harus dimiliki oleh seorang 
mujtahid, sehingga hukum yang dihasilkan tidak hanya sah secara metodologis, tetapi 
juga selaras dengan tujuan-tujuan syariat (maqasid al-shari‘ah). 

Dengan demikian, ushul fikih tidak hanya berperan sebagai ilmu teoritis, tetapi 
juga sebagai penjaga konsistensi dan validitas hukum Islam. Keberadaan ushul fikih 
memastikan bahwa hukum syariah senantiasa dapat merespons dinamika sosial dan 
perkembangan zaman tanpa kehilangan landasan normatifnya. Oleh karena itu, 
penguasaan ushul fikih menjadi syarat mutlak bagi siapa pun yang hendak melakukan 
ijtihad dan berkontribusi dalam pengembangan hukum Islam secara berkelanjutan. 

Lebih jauh, keberadaan ushul fikih sebagai disiplin metodologis menunjukkan 
bahwa hukum Islam dibangun di atas kerangka rasional dan sistematis, bukan semata-
mata hasil pembacaan tekstual yang literal. Ushul fikih mengajarkan bahwa pemahaman 
terhadap nash harus mempertimbangkan konteks kebahasaan, sebab turunnya ayat 
(asbab al-nuzul), maksud pensyariatan, serta relasi antar dalil. Dengan pendekatan ini, 
ushul fikih berperan sebagai jembatan antara teks wahyu yang bersifat tetap dan realitas 
sosial yang terus berkembang. (Harahap 2023) 

Selain itu, ushul fikih berfungsi sebagai alat kontrol ilmiah terhadap produk-
produk hukum yang dihasilkan melalui ijtihad. Setiap kesimpulan hukum harus dapat 
ditelusuri kembali kepada dalil dan metode yang sah, seperti penggunaan qiyas, istishab, 
istihsan, dan maslahah mursalah. Dengan demikian, ushul fikih tidak hanya 
menghasilkan hukum, tetapi juga menyediakan standar evaluatif untuk menilai 
kekuatan dan kelemahan suatu pendapat hukum. Hal ini penting dalam tradisi keilmuan 
Islam yang kaya dengan perbedaan pendapat (ikhtilaf), agar perbedaan tersebut tetap 
berada dalam koridor ilmiah dan etis. 

Dalam konteks sejarah perkembangan hukum Islam, ushul fikih juga memainkan 
peran penting dalam menjaga kesinambungan tradisi ijtihad. Para imam mazhab 
mengembangkan metodologi ushul yang berbeda-beda, namun tetap berpijak pada 
prinsip-prinsip dasar yang sama. Perbedaan metodologis ini justru memperkaya 
khazanah hukum Islam dan menunjukkan fleksibilitas syariat dalam merespons berbagai 
situasi dan kondisi masyarakat. Oleh karena itu, ushul fikih dapat dipahami sebagai ruh 
intelektual yang menghidupkan dinamika fikih sepanjang sejarah. 

Pada tataran praktis, penguasaan ushul fikih memiliki implikasi langsung 
terhadap kualitas fatwa dan kebijakan hukum Islam. Seorang faqih atau mufti yang 
memahami ushul fikih secara mendalam akan lebih mampu menghasilkan keputusan 
hukum yang proporsional, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan. Sebaliknya, 
lemahnya pemahaman terhadap ushul fikih berpotensi melahirkan penafsiran hukum 
yang kaku, tekstualis, bahkan bertentangan dengan tujuan utama syariat itu sendiri. 

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa ushul fikih bukan sekadar ilmu 
pendukung dalam studi hukum Islam, melainkan fondasi utama yang menentukan arah, 
metode, dan legitimasi hukum syariah. Penguatan kajian ushul fikih menjadi kebutuhan 
mendesak, khususnya dalam menghadapi tantangan kontemporer yang semakin 
kompleks, agar hukum Islam tetap mampu hadir sebagai sistem hukum yang responsif, 
berkeadilan, dan relevan sepanjang zaman. 

 
2. Fikih 

Secara etimologis, istilah fikih (الفقه) bermakna pemahaman yang mendalam, 
cermat, dan menyeluruh terhadap suatu persoalan. Makna kebahasaan ini menunjukkan 



4895 

bahwa fikih tidak sekadar mengetahui, tetapi menuntut kemampuan memahami secara 
kritis dan reflektif. Dalam terminologi syariat, fikih didefinisikan sebagai ilmu yang 
membahas hukum-hukum syar’i yang bersifat praktis (al-ahkām al-‘amaliyyah) yang 
digali dari dalil-dalil yang terperinci (al-adillah al-tafshīliyyah), baik yang bersumber 
dari Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, maupun qiyas. Definisi ini menegaskan bahwa fikih 
merupakan produk pemikiran hukum yang lahir dari interaksi antara teks wahyu dan 
daya nalar manusia. 

Para ulama besar seperti Imam Abu Hanifah, Imam al-Syafi’i, dan Imam al-
Ghazali menekankan bahwa fikih merupakan hasil dari proses ijtihad dan istinbath. 
Dengan kata lain, fikih bukanlah wahyu itu sendiri, melainkan pemahaman manusia 
terhadap wahyu. Hal ini menunjukkan bahwa fikih bersifat relatif, terbuka terhadap 
perbedaan pendapat, dan memungkinkan terjadinya dinamika pemikiran hukum. 
Perbedaan pandangan para fuqaha dalam berbagai mazhab bukanlah bentuk 
pertentangan terhadap syariat, melainkan refleksi dari kekayaan metodologis dalam 
memahami dalil-dalil syar’i. 

Karakter utama fikih adalah sifatnya yang praktis dan aplikatif. Fikih 
berhubungan langsung dengan perbuatan manusia (af‘āl al-mukallafīn), seperti ibadah, 
muamalah, munakahat, jinayat, dan berbagai aspek kehidupan sosial lainnya. Oleh 
karena itu, fikih tidak hanya berhenti pada tataran normatif, tetapi juga berfungsi sebagai 
pedoman hidup yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, dan 
lingkungan sekitarnya. Dimensi praktis ini menjadikan fikih sebagai disiplin ilmu yang 
selalu berinteraksi dengan realitas sosial. (Mukaromah 2020) 

Lebih lanjut, fikih bersifat dinamis dan kontekstual karena senantiasa merespons 
perubahan zaman dan kondisi masyarakat. Perkembangan sosial, ekonomi, politik, dan 
budaya melahirkan persoalan-persoalan baru yang membutuhkan jawaban hukum. 
Dalam konteks inilah fikih menunjukkan fleksibilitasnya melalui mekanisme ijtihad. 
Selama berpegang pada prinsip-prinsip syariat dan metodologi yang sah, fikih mampu 
menyesuaikan diri tanpa kehilangan substansi ajarannya. Hal ini menjelaskan mengapa 
fikih terus berkembang dari masa ke masa dan tetap relevan dalam berbagai konteks 
peradaban. 

Selain itu, fikih memiliki hubungan erat dengan tujuan-tujuan syariat (maqāṣid 
al-sharī‘ah). Hukum-hukum fikih tidak ditetapkan secara kaku, melainkan diarahkan 
untuk mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Prinsip-prinsip seperti 
keadilan, kemudahan (taysīr), dan penghilangan kesulitan (raf‘ al-ḥaraj) menjadi 
landasan penting dalam penetapan hukum fikih. Dengan demikian, fikih tidak hanya 
berorientasi pada legalitas formal, tetapi juga pada nilai-nilai kemanusiaan dan 
kemaslahatan umum. 

Dalam perspektif keilmuan, fikih juga merupakan hasil integrasi antara teks, rasio, 
dan realitas. Ia memanfaatkan kaidah kebahasaan, logika hukum, serta pemahaman 
terhadap konteks sosial untuk menghasilkan keputusan hukum yang proporsional. Oleh 
karena itu, penguasaan fikih menuntut tidak hanya kemampuan memahami dalil, tetapi 
juga kepekaan terhadap kondisi masyarakat dan perkembangan zaman. Seorang faqih 
dituntut untuk mampu menyeimbangkan antara kesetiaan terhadap nash dan kebutuhan 
aktual umat. 

Dengan demikian, fikih dapat dipahami sebagai disiplin ilmu hukum Islam yang 
hidup dan berkembang. Ia bukan sekadar kumpulan fatwa atau aturan normatif, 
melainkan sebuah sistem pemikiran hukum yang dinamis, kontekstual, dan berorientasi 
pada kemaslahatan. Peran fikih dalam kehidupan umat Islam sangat sentral karena 



4896 

menjadi sarana konkret dalam menerjemahkan nilai-nilai syariat ke dalam praktik 
kehidupan sehari-hari. Oleh sebab itu, penguatan kajian fikih menjadi kebutuhan 
mendesak agar hukum Islam tetap mampu memberikan solusi yang adil, relevan, dan 
berkelanjutan di tengah perubahan sosial yang terus berlangsung. 

Lebih jauh, fikih juga memiliki dimensi historis yang sangat penting dalam 
perkembangan peradaban Islam. Sejak masa sahabat, fikih tumbuh sebagai respons atas 
berbagai persoalan yang dihadapi umat Islam seiring dengan meluasnya wilayah dan 
kompleksitas kehidupan sosial. Para sahabat Nabi SAW melakukan ijtihad berdasarkan 
pemahaman mereka terhadap Al-Qur’an dan Sunnah, kemudian tradisi ini dilanjutkan 
oleh generasi tabi’in dan para imam mazhab. Proses historis ini menunjukkan bahwa 
fikih sejak awal telah berfungsi sebagai instrumen adaptif yang memungkinkan hukum 
Islam diterapkan secara kontekstual tanpa kehilangan substansi normatifnya. (Aisyah 
2016) 

Perkembangan mazhab-mazhab fikih juga memperlihatkan kekayaan 
metodologis dalam tradisi hukum Islam. Setiap mazhab memiliki pendekatan dan 
penekanan yang berbeda dalam memahami dalil, seperti penggunaan ra’yu, qiyas, 
istihsan, atau maslahah. Perbedaan ini tidak dapat dipahami sebagai kelemahan hukum 
Islam, melainkan sebagai kekuatan intelektual yang mencerminkan keluasan dan 
fleksibilitas syariat. Dalam kerangka ini, fikih menjadi ruang dialog ilmiah yang 
membuka kemungkinan munculnya beragam solusi hukum sesuai dengan kebutuhan 
dan kondisi masyarakat. 

Di sisi lain, fikih juga berfungsi sebagai mekanisme normatif yang mengatur 
tatanan sosial dan kehidupan bermasyarakat. Melalui hukum-hukum fikih, nilai-nilai 
etika dan moral Islam diterjemahkan ke dalam aturan konkret yang mengikat perilaku 
individu dan kolektif. Fikih mengatur tidak hanya aspek ibadah personal, tetapi juga 
hubungan sosial, ekonomi, dan politik, sehingga berkontribusi langsung terhadap 
pembentukan tatanan masyarakat yang adil dan beradab. Dengan demikian, fikih 
memiliki peran strategis dalam menjaga keseimbangan antara hak dan kewajiban dalam 
kehidupan sosial umat Islam. 

Dalam konteks modern, tantangan yang dihadapi fikih semakin kompleks akibat 
perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan globalisasi. Isu-isu seperti transaksi 
digital, rekayasa genetika, hak asasi manusia, dan pluralitas masyarakat menuntut 
adanya pembacaan ulang terhadap teks-teks fikih klasik. Namun, pembaruan fikih tidak 
berarti melepaskan diri dari tradisi, melainkan melakukan reinterpretasi yang 
berlandaskan pada prinsip-prinsip ushul fikih dan maqasid al-shari‘ah. Di sinilah fikih 
menunjukkan kapasitasnya sebagai ilmu yang responsif dan progresif. 

Selain itu, fikih juga memiliki dimensi pedagogis yang penting dalam pendidikan 
Islam. Fikih tidak hanya diajarkan sebagai kumpulan hukum, tetapi sebagai proses 
berpikir hukum yang melatih nalar kritis dan etika intelektual. Melalui kajian fikih, 
peserta didik diajak untuk memahami alasan di balik suatu hukum, perbedaan pendapat 
ulama, serta konteks sosial yang melatarbelakangi penetapan hukum. Pendekatan ini 
menjadikan fikih sebagai sarana pendidikan moral dan intelektual yang membentuk 
karakter umat Islam yang moderat dan toleran. (Sibawaihi, Yuliatin, and Nazira 2024) 

Dengan demikian, fikih dapat diposisikan sebagai jantung praktik hukum Islam 
yang menghubungkan nilai-nilai wahyu dengan realitas kehidupan manusia. Ia bukan 
hanya hasil pemikiran hukum masa lalu, tetapi juga instrumen yang terus berkembang 
untuk menjawab tantangan masa kini dan masa depan. Keberlanjutan fikih sangat 
bergantung pada kemampuan umat Islam untuk menjaga keseimbangan antara 



4897 

kesetiaan pada tradisi dan keterbukaan terhadap pembaruan. Oleh karena itu, 
pengembangan kajian fikih secara kritis dan kontekstual merupakan prasyarat utama 
bagi terwujudnya hukum Islam yang berkeadilan, humanis, dan relevan sepanjang 
zaman. 

 
3. Qawaid Fiqhiyah 

Qawaid fiqhiyah merupakan prinsip-prinsip hukum yang bersifat umum 
(kulliyyah) dan mencakup berbagai persoalan cabang (juz’iyyah) dalam hukum Islam. 
Kaidah-kaidah ini berfungsi sebagai rumusan normatif yang merangkum sekumpulan 
hukum partikular ke dalam satu prinsip umum yang dapat diterapkan pada kasus-kasus 
yang memiliki kesamaan illat atau karakteristik hukum. Oleh karena itu, qawaid fiqhiyah 
tidak berdiri sebagai hukum tunggal yang terpisah, melainkan sebagai kerangka 
konseptual yang membantu memahami dan mengklasifikasikan hukum-hukum fikih 
yang beragam. 

Para ulama klasik seperti al-Jurjani, al-Suyuti, dan Ibn Abidin mendefinisikan 
qawaid fiqhiyah sebagai ketentuan hukum yang bersifat menyeluruh dan mencakup 
bagian-bagiannya. Definisi ini menegaskan bahwa qawaid fiqhiyah memiliki daya 
jangkau yang luas serta bersifat fleksibel dalam penerapannya. (Kemerdekaan et al. 2017) 
Al-Suyuti, misalnya, memandang kaidah fikih sebagai hukum kulli yang dapat 
diterapkan pada banyak persoalan cabang, sementara Ibn Abidin menekankan bahwa 
kaidah tersebut memuat hukum syar’i yang berlaku bagi seluruh kasus yang berada 
dalam cakupannya. Dengan demikian, qawaid fiqhiyah merupakan bentuk abstraksi 
ilmiah dari praktik hukum Islam yang berkembang dalam tradisi fikih. Keberadaan 
qawaid fiqhiyah menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki struktur yang sistematis 
dan rasional. (Syamsidar 2015) Kaidah-kaidah ini lahir dari proses induktif (istiqra’) 
terhadap berbagai ketentuan fikih, kemudian dirumuskan menjadi prinsip umum yang 
memudahkan pemahaman hukum. Melalui qawaid fiqhiyah, para ulama mampu 
menyederhanakan kompleksitas hukum Islam tanpa menghilangkan substansi dan 
kedalaman maknanya. Hal ini menjadikan qawaid fiqhiyah sebagai instrumen penting 
dalam menjaga koherensi dan konsistensi sistem hukum Islam. 

Dalam praktik penetapan hukum, qawaid fiqhiyah memiliki fungsi yang sangat 
strategis. Kaidah-kaidah ini membantu mujtahid, faqih, dan mufti dalam menentukan 
hukum suatu permasalahan baru dengan cara mengaitkannya pada prinsip umum yang 
telah mapan. Dengan demikian, proses istinbath hukum menjadi lebih efisien dan 
terarah. Selain itu, qawaid fiqhiyah juga berperan sebagai alat kontrol terhadap fatwa 
dan keputusan hukum, sehingga hukum yang dihasilkan tetap berada dalam koridor 
prinsip-prinsip syariat. 

Lebih lanjut, qawaid fiqhiyah berfungsi sebagai jembatan antara teori hukum dan 
praktik sosial. Kaidah-kaidah seperti al-umūr bi maqāṣidihā (segala perbuatan 
bergantung pada tujuannya), al-yaqīn lā yazūlu bi al-shakk (keyakinan tidak dapat 
dihilangkan oleh keraguan), dan al-masyaqqah tajlib al-taysīr (kesulitan mendatangkan 
kemudahan) menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki orientasi kemanusiaan dan 
kemaslahatan. Kaidah-kaidah tersebut memungkinkan hukum Islam diterapkan secara 
adaptif dalam berbagai kondisi tanpa kehilangan prinsip keadilannya. 

Dalam konteks perkembangan zaman, qawaid fiqhiyah memiliki relevansi yang 
sangat tinggi. Perubahan sosial, kemajuan teknologi, dan kompleksitas kehidupan 
modern melahirkan persoalan-persoalan baru yang tidak secara eksplisit dijelaskan 
dalam teks klasik. Qawaid fiqhiyah menyediakan kerangka normatif yang fleksibel 



4898 

untuk merespons tantangan tersebut. Selama penerapannya tetap berlandaskan pada 
maqasid al-shari‘ah, qawaid fiqhiyah dapat menjadi instrumen penting dalam 
pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan progresif. 

Selain itu, qawaid fiqhiyah juga memiliki peran pedagogis dalam pendidikan 
hukum Islam. Dengan mempelajari kaidah-kaidah fikih, mahasiswa dan peneliti hukum 
Islam dapat memahami pola berpikir para ulama dalam merumuskan hukum. 
Pendekatan ini tidak hanya melatih kemampuan menghafal hukum-hukum fikih, tetapi 
juga mengembangkan kemampuan analitis dan sintesis dalam memahami sistem hukum 
Islam secara utuh. 

Dengan demikian, qawaid fiqhiyah dapat dipahami sebagai fondasi aplikatif 
dalam sistem hukum Islam yang melengkapi peran ushul fikih dan fikih. Jika ushul fikih 
berfungsi sebagai metodologi penetapan hukum dan fikih sebagai produk hukum 
praktis, maka qawaid fiqhiyah berperan sebagai prinsip penghubung yang menjaga 
konsistensi, fleksibilitas, dan relevansi hukum Islam. Oleh karena itu, penguasaan 
qawaid fiqhiyah menjadi kebutuhan mendasar bagi siapa pun yang berkecimpung 
dalam kajian dan praktik hukum Islam, agar penerapan syariat dapat berlangsung secara 
adil, sistematis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Dari sudut pandang 
metodologi hukum Islam, qawāʿid fiqhiyyah berfungsi sebagai instrumen konseptual 
yang menjembatani antara kaidah ushul yang bersifat abstrak dan ketentuan fikih yang 
bersifat aplikatif. Kaidah-kaidah fikih ini tidak dirumuskan secara deduktif semata, 
melainkan melalui proses induktif (istiqrā’) yang panjang terhadap berbagai kasus 
hukum yang telah diputuskan oleh para fuqaha. Proses ini menunjukkan bahwa qawāʿid 
fiqhiyyah merupakan hasil pematangan intelektual dalam tradisi hukum Islam yang 
mengedepankan konsistensi logis dan ketelitian metodologis. 

Secara historis, kodifikasi qawāʿid fiqhiyyah berkembang seiring dengan 
kebutuhan untuk menyederhanakan dan mensistematisasi khazanah fikih yang sangat 
luas. Pada fase awal, kaidah-kaidah ini tersebar dalam karya-karya fikih klasik dan 
belum dirumuskan secara eksplisit. Baru pada periode berikutnya, para ulama seperti al-
Suyuthi, Ibn Nujaym, dan al-Qarafi menyusun qawāʿid fiqhiyyah secara sistematis 
dalam karya-karya khusus. Kodifikasi ini tidak hanya memudahkan pemahaman fikih, 
tetapi juga memperkuat dimensi teoritis hukum Islam sebagai sebuah sistem hukum 
yang terstruktur. Lebih jauh, qawāʿid fiqhiyyah juga memiliki fungsi normatif dalam 
menjaga stabilitas dan konsistensi hukum. Dalam praktik fatwa dan peradilan Islam, 
kaidah-kaidah fikih digunakan sebagai rujukan utama ketika menghadapi kasus-kasus 
yang memiliki kemiripan substansial. Dengan merujuk pada kaidah umum, para 
penegak hukum Islam dapat menghindari inkonsistensi putusan dan memastikan bahwa 
hukum diterapkan secara adil dan proporsional. Hal ini menegaskan bahwa qawāʿid 
fiqhiyyah bukan sekadar teori, melainkan instrumen praktis dalam tata kelola hukum 
Islam. 

Dalam konteks interaksi antara hukum Islam dan realitas sosial, qawāʿid 
fiqhiyyah berperan sebagai mekanisme adaptasi yang lentur. Kaidah-kaidah seperti al-
ḍarar yuzāl (kemudaratan harus dihilangkan) dan al-‘ādah muḥakkamah (adat 
kebiasaan dapat dijadikan pertimbangan hukum) memberikan ruang bagi hukum Islam 
untuk mempertimbangkan kondisi sosial, budaya, dan kemanusiaan. Dengan demikian, 
penerapan hukum tidak terlepas dari realitas empirik masyarakat, tetapi tetap berada 
dalam bingkai nilai-nilai syariat. Selain itu, qawāʿid fiqhiyyah juga memiliki dimensi etik 
dan filosofis yang kuat. Kaidah-kaidah ini mencerminkan nilai-nilai dasar syariat seperti 
keadilan, kemudahan, dan perlindungan terhadap hak-hak manusia. Penerapan qawāʿid 



4899 

fiqhiyyah tidak hanya bertujuan untuk menentukan halal dan haram, tetapi juga untuk 
mewujudkan tatanan sosial yang berkeadilan dan beradab. Dengan demikian, qawāʿid 
fiqhiyyah dapat dipahami sebagai ekspresi normatif dari nilai-nilai moral Islam dalam 
ranah hukum. 
 

Dalam dunia akademik kontemporer, kajian qawāʿid fiqhiyyah juga memiliki 
signifikansi strategis. Pendekatan berbasis kaidah memungkinkan para peneliti hukum 
Islam untuk melakukan analisis lintas kasus dan lintas mazhab. Metode ini membuka 
peluang bagi pengembangan hukum Islam yang bersifat integratif dan interdisipliner, 
tanpa harus terjebak pada pembacaan tekstual yang sempit. Oleh karena itu, qawāʿid 
fiqhiyyah menjadi salah satu pilar penting dalam upaya pembaruan pemikiran hukum 
Islam. 

Dengan demikian, qawāʿid fiqhiyyah dapat diposisikan sebagai fondasi aplikatif 
dan integratif dalam sistem hukum Islam. Ia memperkuat hubungan antara ushul fikih 
sebagai metodologi, fikih sebagai produk hukum, dan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai 
orientasi nilai. Tanpa pemahaman yang memadai terhadap qawāʿid fiqhiyyah, 
penerapan hukum Islam berisiko kehilangan konsistensi, relevansi, dan kepekaan sosial. 
Oleh karena itu, penguatan kajian qawāʿid fiqhiyyah merupakan kebutuhan mendesak 
dalam rangka memastikan keberlanjutan dan aktualisasi hukum Islam di tengah 
dinamika kehidupan modern. Dalam kerangka sistem hukum Islam, qawāʿid fiqhiyyah 
juga berperan sebagai alat harmonisasi antara ketentuan hukum yang bersifat normatif 
dengan realitas praktik sosial yang beragam. Kaidah-kaidah fikih memungkinkan 
hukum Islam diterapkan secara proporsional tanpa terjebak pada formalisme hukum 
yang kaku. Dengan merujuk pada prinsip umum, para fuqaha dapat menyesuaikan 
penerapan hukum terhadap situasi tertentu, selama tidak bertentangan dengan prinsip-
prinsip dasar syariat. Hal ini menegaskan bahwa qawāʿid fiqhiyyah mendukung 
penerapan hukum Islam yang berkeadilan dan manusiawi. 

Selain itu, qawāʿid fiqhiyyah juga memiliki fungsi preventif dalam penetapan 
hukum. Kaidah-kaidah seperti dar’u al-mafāsid muqaddam ‘alā jalb al-maṣāliḥ (menolak 
kerusakan didahulukan daripada menarik kemaslahatan) menjadi pedoman penting 
dalam menimbang dampak sosial dari suatu keputusan hukum. Dengan demikian, 
qawāʿid fiqhiyyah membantu memastikan bahwa hukum yang diterapkan tidak 
menimbulkan kerugian yang lebih besar bagi masyarakat. Fungsi preventif ini 
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya reaktif terhadap persoalan, tetapi juga 
proaktif dalam menjaga tatanan sosial. Dalam konteks pluralitas masyarakat modern, 
qawāʿid fiqhiyyah juga berkontribusi dalam membangun pendekatan hukum Islam yang 
inklusif dan moderat. Kaidah-kaidah fikih memberikan ruang bagi toleransi dan 
penghargaan terhadap perbedaan kondisi sosial, budaya, dan kebiasaan lokal. Prinsip al-
‘ādah muḥakkamah, misalnya, memungkinkan hukum Islam berdialog dengan budaya 
lokal tanpa kehilangan identitas normatifnya. Hal ini sangat relevan dalam masyarakat 
multikultural, di mana penerapan hukum Islam memerlukan sensitivitas sosial yang 
tinggi. 

Lebih jauh, qawāʿid fiqhiyyah juga memainkan peran penting dalam 
pengembangan kebijakan publik berbasis syariah. Dalam konteks negara modern, 
penerapan hukum Islam tidak selalu diwujudkan dalam bentuk fatwa individual, tetapi 
juga melalui regulasi dan kebijakan yang berdampak luas. Kaidah-kaidah fikih menjadi 
landasan normatif dalam merumuskan kebijakan yang berorientasi pada kemaslahatan 
umum, keadilan sosial, dan perlindungan terhadap kelompok rentan. Dengan demikian, 



4900 

qawāʿid fiqhiyyah berfungsi sebagai instrumen normatif dalam tata kelola pemerintahan 
yang berkeadilan. Di bidang pendidikan dan penelitian, qawāʿid fiqhiyyah juga memiliki 
nilai strategis sebagai pendekatan metodologis. Pendekatan berbasis kaidah mendorong 
mahasiswa dan peneliti untuk memahami hukum Islam secara komprehensif dan 
sistematis, bukan parsial dan tekstual. Melalui kajian qawāʿid fiqhiyyah, peserta didik 
dilatih untuk mengidentifikasi pola-pola hukum, menganalisis illat hukum, dan 
merumuskan kesimpulan yang logis dan kontekstual. Hal ini memperkuat kapasitas 
intelektual dan etika akademik dalam studi hukum Islam.  

Dengan demikian, qawāʿid fiqhiyyah dapat dipandang sebagai pilar strategis 
dalam menjaga keseimbangan antara stabilitas dan fleksibilitas hukum Islam. Ia 
memungkinkan hukum Islam tetap berpegang pada prinsip-prinsip normatifnya 
sekaligus responsif terhadap perubahan sosial. Tanpa kehadiran qawāʿid fiqhiyyah, 
hukum Islam berisiko terfragmentasi dan kehilangan daya adaptasinya. Oleh karena itu, 
penguatan kajian dan penerapan qawāʿid fiqhiyyah merupakan langkah penting dalam 
upaya aktualisasi hukum Islam yang berkeadilan, inklusif, dan berkelanjutan di tengah 
dinamika kehidupan modern. 

 
4. Syariat 

Syariat adalah keseluruhan aturan dan ketentuan yang ditetapkan oleh Allah SWT 
untuk mengatur kehidupan manusia secara menyeluruh dan terpadu. Syariat tidak 
hanya mencakup aspek ibadah ritual, tetapi juga mengatur dimensi sosial, ekonomi, 
politik, hukum, dan moral. Oleh karena itu, syariat berfungsi sebagai pedoman hidup 
(way of life) bagi umat Islam dalam menjalani kehidupan di dunia sekaligus sebagai 
sarana untuk mencapai kebahagiaan di akhirat. Para ulama mendefinisikan syariat 
sebagai sistem hukum ilahi yang bersumber dari wahyu dan mengikat seluruh umat 
Islam tanpa terikat oleh ruang dan waktu tertentu. Dalam perspektif ulama klasik dan 
kontemporer, syariat dipahami sebagai ketentuan Allah yang mencakup perintah, 
larangan, dan kebolehan yang ditujukan kepada manusia sebagai subjek hukum. Syariat 
mengatur hubungan manusia dengan Allah (ḥabl min Allāh) melalui ibadah, hubungan 
manusia dengan sesama (ḥabl min al-nās) melalui aturan sosial dan muamalah, serta 
hubungan manusia dengan alam dan lingkungan sekitarnya. Dengan cakupan yang luas 
tersebut, syariat hadir sebagai sistem normatif yang menjaga keseimbangan antara 
kepentingan individu dan kepentingan sosial. 

Tujuan utama syariat adalah mewujudkan kemaslahatan (jalb al-maṣāliḥ) dan 
mencegah kemudaratan (dar’ al-mafāsid). Prinsip ini menjadi fondasi utama dalam 
seluruh ketentuan syariat dan menjadi dasar pengembangan hukum Islam dalam 
berbagai konteks. Kemaslahatan yang dimaksud mencakup perlindungan terhadap lima 
unsur pokok kehidupan manusia yang dikenal dengan maqāṣid al-sharī‘ah, yaitu 
menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), 
dan harta (ḥifẓ al-māl). Seluruh aturan syariat pada hakikatnya bermuara pada 
perlindungan dan penguatan lima tujuan tersebut. Lebih jauh, syariat memiliki karakter 
fleksibel dan adaptif dalam penerapannya, meskipun bersumber dari wahyu yang 
bersifat tetap. Fleksibilitas ini tampak dalam mekanisme ijtihad yang memungkinkan 
para ulama menggali dan menyesuaikan hukum syariat dengan perkembangan zaman 
dan kondisi masyarakat. Dengan demikian, syariat tidak dipahami sebagai sistem 
hukum yang statis dan kaku, melainkan sebagai sistem yang dinamis dan responsif 
terhadap perubahan sosial, selama tetap berada dalam koridor prinsip-prinsip dasar 
Islam. 



4901 

Dalam praktiknya, syariat menjadi sumber normatif utama bagi lahirnya fikih. 
Syariat bersifat ilahiah dan absolut, sedangkan fikih merupakan hasil pemahaman 
manusia terhadap syariat yang bersifat relatif dan kontekstual. Perbedaan ini penting 
untuk dipahami agar tidak terjadi penyamaan antara kehendak ilahi yang bersifat 
mutlak dengan interpretasi manusia yang memiliki keterbatasan. Oleh karena itu, 
dinamika perbedaan pendapat dalam fikih tidak bertentangan dengan syariat, 
melainkan merupakan bagian dari upaya memahami dan mengimplementasikan syariat 
secara tepat. Selain itu, syariat juga berfungsi sebagai fondasi etika dan moral dalam 
kehidupan umat Islam. Nilai-nilai keadilan, kejujuran, tanggung jawab, dan kasih sayang 
yang terkandung dalam syariat menjadi dasar pembentukan karakter individu dan 
tatanan masyarakat. Dengan penerapan syariat yang benar, diharapkan tercipta 
kehidupan sosial yang harmonis, adil, dan berkeadaban. 

Dengan demikian, syariat dapat dipahami sebagai sistem hukum dan nilai ilahi 
yang komprehensif, bertujuan untuk membimbing manusia menuju kehidupan yang 
bermartabat dan seimbang. Pemahaman yang mendalam terhadap syariat menjadi kunci 
dalam mengembangkan hukum Islam yang relevan, berkeadilan, dan berorientasi pada 
kemaslahatan umat di tengah tantangan kehidupan modern. Syariat adalah keseluruhan 
aturan dan ketentuan yang ditetapkan oleh Allah SWT untuk mengatur kehidupan 
manusia secara menyeluruh, baik dalam dimensi spiritual, individual, maupun sosial. 
Syariat merupakan manifestasi kehendak ilahi yang bertujuan membimbing manusia 
agar hidup selaras dengan nilai-nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan keadilan. Dalam 
Islam, syariat tidak dipahami semata-mata sebagai kumpulan aturan hukum yang kaku, 
melainkan sebagai sistem nilai dan norma yang membentuk tatanan kehidupan yang 
bermoral dan beradab. 

Para ulama mendefinisikan syariat sebagai sistem hukum ilahi yang bersumber 
langsung dari wahyu, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah. Sebagai hukum ilahi, syariat 
memiliki otoritas tertinggi dan menjadi rujukan utama dalam penetapan hukum Islam. 
Syariat mengatur hubungan manusia dengan Allah SWT melalui ibadah-ibadah 
mahdhah, seperti salat, puasa, zakat, dan haji, yang bertujuan membentuk kesadaran 
spiritual dan ketundukan kepada Tuhan. Pada saat yang sama, syariat juga mengatur 
hubungan manusia dengan sesama melalui aturan muamalah, jinayah, siyasah, dan 
akhlak, yang berfungsi menjaga keadilan dan ketertiban sosial. Dalam konteks 
kehidupan bermasyarakat, syariat hadir sebagai pedoman normatif yang menjamin 
keseimbangan antara hak dan kewajiban. Syariat tidak hanya menuntut ketaatan 
individu kepada Allah, tetapi juga menekankan tanggung jawab sosial dan moral 
terhadap sesama manusia. Prinsip keadilan (‘adl), persamaan (musawah), dan 
kemanusiaan (insaniyyah) menjadi nilai dasar yang melekat dalam setiap ketentuan 
syariat. Oleh karena itu, penerapan syariat tidak boleh bertentangan dengan prinsip 
keadilan dan kemaslahatan umat. 

Tujuan utama syariat adalah mewujudkan kemaslahatan dan mencegah 
kemudaratan dalam kehidupan manusia. Prinsip ini menjadi landasan filosofis bagi 
seluruh aturan syariat dan dikenal dalam kajian hukum Islam sebagai maqāṣid al-
sharī‘ah. Para ulama, seperti al-Ghazali dan al-Syathibi, menegaskan bahwa syariat 
diturunkan untuk menjaga lima kebutuhan pokok manusia, yaitu agama, jiwa, akal, 
keturunan, dan harta. Setiap perintah dan larangan dalam syariat pada hakikatnya 
diarahkan untuk melindungi dan menguatkan lima unsur tersebut demi terciptanya 
kehidupan yang seimbang dan berkelanjutan. Lebih jauh, syariat memiliki karakter 
universal dan abadi dalam prinsip-prinsip dasarnya, namun fleksibel dalam aspek 



4902 

implementasinya. Universalitas syariat tampak pada nilai-nilai dasarnya yang berlaku 
untuk seluruh umat manusia, seperti keadilan, kebenaran, dan kemaslahatan. Sementara 
itu, fleksibilitas syariat tercermin dalam mekanisme ijtihad yang memberikan ruang bagi 
para ulama untuk menyesuaikan penerapan hukum dengan kondisi sosial, budaya, dan 
perkembangan zaman. Dengan demikian, syariat mampu menjawab tantangan 
modernitas tanpa kehilangan identitas normatifnya. 

Dalam relasinya dengan fikih, syariat bersifat absolut dan ilahiah, sedangkan fikih 
merupakan hasil pemahaman manusia terhadap syariat yang bersifat relatif dan 
kontekstual. Perbedaan ini menegaskan bahwa dinamika perbedaan pendapat dalam 
fikih bukanlah pertentangan terhadap syariat, melainkan cerminan dari upaya 
intelektual manusia dalam memahami kehendak Allah. Oleh karena itu, keragaman 
mazhab fikih merupakan kekayaan intelektual Islam yang menunjukkan keluasan dan 
keluwesan syariat. Selain sebagai sistem hukum, syariat juga berfungsi sebagai fondasi 
etika dan moral. Nilai-nilai yang terkandung dalam syariat, seperti kejujuran, amanah, 
kasih sayang, dan tanggung jawab, berperan penting dalam pembentukan karakter 
individu dan tatanan masyarakat. Penerapan syariat yang benar tidak hanya 
menghasilkan kepatuhan hukum, tetapi juga melahirkan kesadaran moral yang 
mendorong terciptanya kehidupan sosial yang harmonis dan bermartabat. 

Dalam konteks kontemporer, pemahaman terhadap syariat menuntut pendekatan 
yang komprehensif dan kontekstual. Tantangan globalisasi, perkembangan teknologi, 
serta kompleksitas persoalan sosial menuntut penafsiran syariat yang responsif dan 
solutif. Oleh karena itu, kajian syariat perlu diintegrasikan dengan ushul fikih dan 
qawāʿid fiqhiyyah agar penetapan hukum tetap berlandaskan prinsip-prinsip syariat 
sekaligus relevan dengan realitas kehidupan modern. 

Dengan demikian, syariat dapat dipahami sebagai sistem ilahi yang menyeluruh, 
dinamis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia. Syariat bukan hanya 
instrumen hukum, tetapi juga pedoman moral dan sosial yang mengarahkan manusia 
menuju kehidupan yang adil, seimbang, dan bermakna. Pemahaman yang mendalam 
dan proporsional terhadap syariat menjadi kunci utama dalam mengembangkan hukum 
Islam yang adaptif, humanis, dan berkeadilan di tengah dinamika perubahan zaman. 

 
KESIMPULAN 

Ushul fikih, fikih, qawāʿid fiqhiyyah, dan syariat merupakan unsur fundamental 
yang saling berkaitan dalam bangunan hukum Islam. Ushul fikih berfungsi sebagai 
kerangka metodologis yang mengatur cara penarikan hukum syar’i dari sumber-
sumbernya yang otoritatif, sedangkan fikih merupakan hasil konkret dari proses ijtihad 
dan istinbath yang berhubungan langsung dengan perbuatan manusia. Keduanya 
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga lahir 
melalui proses intelektual yang sistematis dan bertanggung jawab.  

Qawāʿid fiqhiyyah berperan sebagai prinsip-prinsip umum yang memudahkan 
pemahaman, penerapan, dan pengembangan hukum Islam. Keberadaan kaidah-kaidah 
fikih menegaskan sifat sistematis, konsisten, dan komprehensif hukum Islam, sekaligus 
memberikan ruang fleksibilitas dalam menghadapi persoalan-persoalan baru. Melalui 
qawāʿid fiqhiyyah, hukum Islam mampu menjaga keseimbangan antara kepastian 
hukum dan keadilan substantif, serta antara teks normatif dan realitas sosial. 

Syariat sebagai sumber utama hukum Islam merupakan sistem ilahi yang 
bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan dalam kehidupan 
manusia. Syariat mencakup dimensi ibadah, sosial, moral, dan hukum, serta menjadi 



4903 

pedoman hidup yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, dan 
lingkungan. Pemahaman yang tepat terhadap syariat menegaskan bahwa hukum Islam 
tidak bersifat kaku, melainkan dinamis dan responsif terhadap perkembangan zaman 
melalui mekanisme ijtihad yang berlandaskan maqāṣid al-sharī‘ah. 

Dengan demikian, integrasi antara ushul fikih, fikih, qawāʿid fiqhiyyah, dan 
syariat merupakan prasyarat utama dalam pengembangan dan penerapan hukum Islam 
yang adil, relevan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Pemahaman yang 
komprehensif terhadap keempat unsur tersebut tidak hanya penting bagi kalangan 
akademisi dan praktisi hukum Islam, tetapi juga menjadi landasan bagi upaya aktualisasi 
hukum Islam yang kontekstual dan berkeadaban dalam kehidupan masyarakat modern.. 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Aisyah, S. 2016. “Epistemologi Tafsīr Qur’Ᾱn Karīm Karya Mahmud Yunus.” 
Al-Zuhaili, Wahbah. 1989. Fiqih Islam Wa Adillatuhu. 
Dedi, Syarial. 2020. “Ushul Fiqih Menurut Paradigma Filsafat Ilmu(Kajian Ontologi, 

Epistemologi, Dan Aksiologi).” Al-IstinbathJurnal Hukum Islam 5(2):289–310. doi: 
10.29240/jhi.v5i2.1829. 

Harahap, Muhammad Rifai. 2023. “Peran Pembelajaran Al-Qur ’ an Dalam 
Meningkatkan Kemampuan Literasi Agama Siswa Sekolah Dasar Dan Madrasah 
Ibtidaiyah.” Bunayya: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 4(3):151–59. doi: 
https://doi.org/10.61082/bunayya.v4i3.533. 

Kemerdekaan, P. R. A., Rifa Roifa, Rosihon Anwar, and Dadang Darmawan. 2017. 
“PERKEMBANGAN TAFSIR DI INDONESIA.” 1(Juni):21–36. 

Moleong, Lexy J. 2014. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 
Mukaromah, Kholila. 2020. “Wacana Kesetaraan Gender Dalam Meme Hadis: Studi 

Etnografi Virtual Pada Akun Instagram @mubadalah.Id.” Mutawatir : Jurnal 
Keilmuan Tafsir Hadith 10(2). doi: 10.15642/mutawatir.2020.10.2.292-320. 

Sibawaihi, Muhammad, Yuliatin, and Nazira. 2024. “Moderasi Fatwa: Telaah Kritis Atas 
Keputusan Fatwa Majelis Ulama Indonesia Provinsi Jambi Tentang Pengalihan 
Harta Wakaf.” Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 22(1):1–22. 

Soleh, A. Khudori. 2014. “Mencermati Sejarah Perkembangan Filsafat Islam.” Tsaqafah 
10(1):63. doi: 10.21111/tsaqafah.v10i1.64. 

Syamsidar. 2015. “Dampak Perubahan Sosial Budaya Terhadap Pendidikan.” Al-Irsyad 
Al-Nafs Jurnal Bimbingan Penyuluhan Islam 2(1):83–92. 

  


