JURNAL MUDABBIR

(Journal Research and Education Studies)
Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025
http:/ /jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

ey

et

ARCL

Pengantar Ushul Fikih dan Qawaid Fighiyah

Arifin Siahaan!, Mhd. Syahnan?, Amar Adly?3
123 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: arifinalmishry@gmail.com!, mhdsyahnan@uinsu.ac.id?, amaradly@uinsu.ac.id3

ABSTRAK

Ushul fikih dan qawaid fighiyah merupakan dua pilar fundamental dalam sistem hukum Islam
yang berperan penting dalam proses istinbath hukum. Ushul fikih berfungsi sebagai metodologi
untuk menggali hukum syar’i dari sumber-sumbernya, sedangkan qawaid fighiyah berperan
sebagai prinsip-prinsip umum yang memudahkan penerapan hukum dalam berbagai kasus
praktis. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara konseptual definisi dan ruang lingkup ushul
fikih, fikih, qawaid fighiyah, serta konsep syariat dalam hukum Islam. Penelitian ini
menggunakan metode studi kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif.
Hasil kajian menunjukkan bahwa ushul fikih dan qawaid fighiyah memiliki fungsi yang saling
melengkapi: ushul fikih menekankan aspek metodologis-teoretis, sedangkan qawaid fighiyah
menitikberatkan pada aspek aplikatif hukum. Pemahaman yang komprehensif terhadap kedua
disiplin ini sangat penting dalam menjaga konsistensi, relevansi, dan keadilan penerapan hukum
Islam.

Kata Kunci: Ushul Figh, Figh, Qawaid Fighiyah, Hukum Syara’, Istinbath

ABSTRACT

Usul figh and qawaid figh are two fundamental pillars of the Islamic legal system that play a crucial role
in the legal istinbath process. Usul figh serves as a methodology for extracting sharia law from its sources,
while qawaid figh serves as general principles that facilitate the application of law in various practical cases.
This article aims to conceptually examine the definition and scope of ushul figh, figh, qawaid figh, and the
concept of sharia in Islamic law. This research uses a literature review method with a descriptive-analytical
and comparative approach. The results show that ushul figh and qawaid figh have complementary
functions: ushul figh emphasizes the methodological-theoretical aspects, while qawaid figh emphasizes the
applicative aspects of law. A comprehensive understanding of these two disciplines is crucial for
maintaining the consistency, relevance, and fairness of the application of Islamic law.

Keywords: Ushul Figh, Figh, Qawaid Fighiyah, Sharia Law, Istinbath

4892


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:arifinalmishry@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:3amaradly@uinsu.ac.id

PENDAHULUAN

Ushul fikih merupakan disiplin ilmu yang membahas prinsip-prinsip dan
metodologi penarikan hukum (istinbath) dari sumber-sumber dasar Islam, yaitu Al-
Qur’an dan Sunnah. Kedudukannya sangat strategis karena menjadi landasan bagi para
ulama dalam menetapkan hukum yang sesuai dengan nilai-nilai dan tujuan syariat.
(Dedi 2020) Tanpa penguasaan ushul fikih, proses penetapan hukum berpotensi
kehilangan arah metodologis dan objektivitas ilmiah. Di samping ushul fikih, kaidah-
kaidah fighiyah juga memiliki peranan yang tidak kalah penting. Qawaid fighiyah
berfungsi sebagai pedoman umum yang bersifat komprehensif dan aplikatif, sehingga
memudahkan para mujtahid dalam menyelesaikan berbagai persoalan hukum yang
terus berkembang di tengah masyarakat. Kaidah-kaidah ini mempercepat proses
istinbath hukum karena mampu merangkum berbagai persoalan cabang ke dalam
prinsip-prinsip umum. Pemahaman yang tepat mengenai konsep ushul fikih, qawaid
fighiyabh, fikih, dan syariat menjadi kebutuhan mendasar dalam kajian hukum Islam. (Al-
Zuhaili 1989) Keempat konsep ini saling berkaitan dan tidak dapat dipisahkan dalam
praktik penetapan hukum. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji definisi
dan ruang lingkup ushul fikih dan qawaid fighiyah, serta menjelaskan relasi konseptual
keduanya dalam kerangka hukum Islam.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan
pendekatan kualitatif deskriptif-analitis. (Moleong 2014) Data yang digunakan
bersumber dari literatur klasik dan kontemporer yang relevan dengan kajian ushul fikih
dan gawaid fighiyah. Analisis data dilakukan melalui tiga tahap, yaitu: (1) kajian literatur
untuk mengumpulkan definisi dan konsep utama, (2) analisis deskriptif untuk
menjelaskan karakteristik masing-masing konsep, dan (3) komparasi konseptual untuk
menelaah persamaan dan perbedaan antara ushul fikih dan qawaid fighiyah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Ushul Fikih

Secara etimologis, istilah ushul fikih tersusun dari dua kata, yaitu ushul yang
bermakna dasar, fondasi, atau prinsip-prinsip pokok, dan figh yang berarti pemahaman
yang mendalam dan komprehensif. Makna etimologis ini menunjukkan bahwa ushul
fikih berfungsi sebagai fondasi intelektual bagi pemahaman hukum Islam. Sementara itu,
secara terminologis, ushul fikih didefinisikan sebagai disiplin ilmu yang membahas
seperangkat kaidah, prinsip, dan metode yang digunakan untuk menggali serta
merumuskan hukum syar’i dari dalil-dalilnya yang terperinci, baik yang bersumber dari
Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, maupun qiyas. (Soleh 2014)

Definisi tersebut sebagaimana dirumuskan oleh para ulama ushul klasik dan
kontemporer, seperti Imam al-Ghazali, al-Amidi, Amir Syarifuddin, dan Abdul Wahab
Khallaf, menegaskan bahwa ushul fikih tidak semata-mata berkaitan dengan teks
hukum, melainkan juga dengan mekanisme ilmiah dalam memahami dan mengolah teks
tersebut. Ushul fikih memberikan kerangka metodologis yang sistematis dan terukur
agar proses penarikan hukum tidak dilakukan secara serampangan, tetapi melalui
prosedur keilmuan yang dapat dipertanggungjawabkan secara akademik dan normatif.

Dari berbagai definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa ushul fikih memiliki
fungsi sentral sebagai instrumen metodologis dalam proses ijtihad. Melalui ushul fikih,
seorang mujtahid dibimbing untuk memahami struktur dalil, hierarki sumber hukum,

4893



serta cara mengompromikan dalil-dalil yang tampak bertentangan. Selain itu, ushul fikih
juga mengatur syarat-syarat keilmuan dan moral yang harus dimiliki oleh seorang
mujtahid, sehingga hukum yang dihasilkan tidak hanya sah secara metodologis, tetapi
juga selaras dengan tujuan-tujuan syariat (maqasid al-shari‘ah).

Dengan demikian, ushul fikih tidak hanya berperan sebagai ilmu teoritis, tetapi
juga sebagai penjaga konsistensi dan validitas hukum Islam. Keberadaan ushul fikih
memastikan bahwa hukum syariah senantiasa dapat merespons dinamika sosial dan
perkembangan zaman tanpa kehilangan landasan normatifnya. Oleh karena itu,
penguasaan ushul fikih menjadi syarat mutlak bagi siapa pun yang hendak melakukan
ijtihad dan berkontribusi dalam pengembangan hukum Islam secara berkelanjutan.

Lebih jauh, keberadaan ushul fikih sebagai disiplin metodologis menunjukkan
bahwa hukum Islam dibangun di atas kerangka rasional dan sistematis, bukan semata-
mata hasil pembacaan tekstual yang literal. Ushul fikih mengajarkan bahwa pemahaman
terhadap nash harus mempertimbangkan konteks kebahasaan, sebab turunnya ayat
(asbab al-nuzul), maksud pensyariatan, serta relasi antar dalil. Dengan pendekatan ini,
ushul fikih berperan sebagai jembatan antara teks wahyu yang bersifat tetap dan realitas
sosial yang terus berkembang. (Harahap 2023)

Selain itu, ushul fikih berfungsi sebagai alat kontrol ilmiah terhadap produk-
produk hukum yang dihasilkan melalui ijtihad. Setiap kesimpulan hukum harus dapat
ditelusuri kembali kepada dalil dan metode yang sah, seperti penggunaan giyas, istishab,
istihsan, dan maslahah mursalah. Dengan demikian, ushul fikih tidak hanya
menghasilkan hukum, tetapi juga menyediakan standar evaluatif untuk menilai
kekuatan dan kelemahan suatu pendapat hukum. Hal ini penting dalam tradisi keilmuan
Islam yang kaya dengan perbedaan pendapat (ikhtilaf), agar perbedaan tersebut tetap
berada dalam koridor ilmiah dan etis.

Dalam konteks sejarah perkembangan hukum Islam, ushul fikih juga memainkan
peran penting dalam menjaga kesinambungan tradisi ijtihad. Para imam mazhab
mengembangkan metodologi ushul yang berbeda-beda, namun tetap berpijak pada
prinsip-prinsip dasar yang sama. Perbedaan metodologis ini justru memperkaya
khazanah hukum Islam dan menunjukkan fleksibilitas syariat dalam merespons berbagai
situasi dan kondisi masyarakat. Oleh karena itu, ushul fikih dapat dipahami sebagai ruh
intelektual yang menghidupkan dinamika fikih sepanjang sejarah.

Pada tataran praktis, penguasaan ushul fikih memiliki implikasi langsung
terhadap kualitas fatwa dan kebijakan hukum Islam. Seorang faqgih atau mufti yang
memahami ushul fikih secara mendalam akan lebih mampu menghasilkan keputusan
hukum yang proporsional, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan. Sebaliknya,
lemahnya pemahaman terhadap ushul fikih berpotensi melahirkan penafsiran hukum
yang kaku, tekstualis, bahkan bertentangan dengan tujuan utama syariat itu sendiri.

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa ushul fikih bukan sekadar ilmu
pendukung dalam studi hukum Islam, melainkan fondasi utama yang menentukan arah,
metode, dan legitimasi hukum syariah. Penguatan kajian ushul fikih menjadi kebutuhan
mendesak, khususnya dalam menghadapi tantangan kontemporer yang semakin
kompleks, agar hukum Islam tetap mampu hadir sebagai sistem hukum yang responsif,
berkeadilan, dan relevan sepanjang zaman.

2. Fikih

Secara etimologis, istilah fikih (43ll) bermakna pemahaman yang mendalam,
cermat, dan menyeluruh terhadap suatu persoalan. Makna kebahasaan ini menunjukkan

4894



bahwa fikih tidak sekadar mengetahui, tetapi menuntut kemampuan memahami secara
kritis dan reflektif. Dalam terminologi syariat, fikih didefinisikan sebagai ilmu yang
membahas hukum-hukum syar’i yang bersifat praktis (al-ahkam al-‘amaliyyah) yang
digali dari dalil-dalil yang terperinci (al-adillah al-tafshiliyyah), baik yang bersumber
dari Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, maupun qiyas. Definisi ini menegaskan bahwa fikih
merupakan produk pemikiran hukum yang lahir dari interaksi antara teks wahyu dan
daya nalar manusia.

Para ulama besar seperti Imam Abu Hanifah, Imam al-Syafi'i, dan Imam al-
Ghazali menekankan bahwa fikih merupakan hasil dari proses ijtihad dan istinbath.
Dengan kata lain, fikih bukanlah wahyu itu sendiri, melainkan pemahaman manusia
terhadap wahyu. Hal ini menunjukkan bahwa fikih bersifat relatif, terbuka terhadap
perbedaan pendapat, dan memungkinkan terjadinya dinamika pemikiran hukum.
Perbedaan pandangan para fugaha dalam berbagai mazhab bukanlah bentuk
pertentangan terhadap syariat, melainkan refleksi dari kekayaan metodologis dalam
memahami dalil-dalil syar’i.

Karakter utama fikih adalah sifatnya yang praktis dan aplikatif. Fikih
berhubungan langsung dengan perbuatan manusia (af'al al-mukallafin), seperti ibadah,
muamalah, munakahat, jinayat, dan berbagai aspek kehidupan sosial lainnya. Oleh
karena itu, fikih tidak hanya berhenti pada tataran normatif, tetapi juga berfungsi sebagai
pedoman hidup yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, dan
lingkungan sekitarnya. Dimensi praktis ini menjadikan fikih sebagai disiplin ilmu yang
selalu berinteraksi dengan realitas sosial. (Mukaromah 2020)

Lebih lanjut, fikih bersifat dinamis dan kontekstual karena senantiasa merespons
perubahan zaman dan kondisi masyarakat. Perkembangan sosial, ekonomi, politik, dan
budaya melahirkan persoalan-persoalan baru yang membutuhkan jawaban hukum.
Dalam konteks inilah fikih menunjukkan fleksibilitasnya melalui mekanisme ijtihad.
Selama berpegang pada prinsip-prinsip syariat dan metodologi yang sah, fikih mampu
menyesuaikan diri tanpa kehilangan substansi ajarannya. Hal ini menjelaskan mengapa
fikih terus berkembang dari masa ke masa dan tetap relevan dalam berbagai konteks
peradaban.

Selain itu, fikih memiliki hubungan erat dengan tujuan-tujuan syariat (maqasid
al-shari’ah). Hukum-hukum fikih tidak ditetapkan secara kaku, melainkan diarahkan
untuk mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Prinsip-prinsip seperti
keadilan, kemudahan (taysir), dan penghilangan kesulitan (raf’ al-haraj) menjadi
landasan penting dalam penetapan hukum fikih. Dengan demikian, fikih tidak hanya
berorientasi pada legalitas formal, tetapi juga pada nilai-nilai kemanusiaan dan
kemaslahatan umum.

Dalam perspektif keilmuan, fikih juga merupakan hasil integrasi antara teks, rasio,
dan realitas. la memanfaatkan kaidah kebahasaan, logika hukum, serta pemahaman
terhadap konteks sosial untuk menghasilkan keputusan hukum yang proporsional. Oleh
karena itu, penguasaan fikih menuntut tidak hanya kemampuan memahami dalil, tetapi
juga kepekaan terhadap kondisi masyarakat dan perkembangan zaman. Seorang faqih
dituntut untuk mampu menyeimbangkan antara kesetiaan terhadap nash dan kebutuhan
aktual umat.

Dengan demikian, fikih dapat dipahami sebagai disiplin ilmu hukum Islam yang
hidup dan berkembang. Ia bukan sekadar kumpulan fatwa atau aturan normatif,
melainkan sebuah sistem pemikiran hukum yang dinamis, kontekstual, dan berorientasi
pada kemaslahatan. Peran fikih dalam kehidupan umat Islam sangat sentral karena

4895



menjadi sarana konkret dalam menerjemahkan nilai-nilai syariat ke dalam praktik
kehidupan sehari-hari. Oleh sebab itu, penguatan kajian fikih menjadi kebutuhan
mendesak agar hukum Islam tetap mampu memberikan solusi yang adil, relevan, dan
berkelanjutan di tengah perubahan sosial yang terus berlangsung.

Lebih jauh, fikih juga memiliki dimensi historis yang sangat penting dalam
perkembangan peradaban Islam. Sejak masa sahabat, fikih tumbuh sebagai respons atas
berbagai persoalan yang dihadapi umat Islam seiring dengan meluasnya wilayah dan
kompleksitas kehidupan sosial. Para sahabat Nabi SAW melakukan ijtihad berdasarkan
pemahaman mereka terhadap Al-Qur’an dan Sunnah, kemudian tradisi ini dilanjutkan
oleh generasi tabi'in dan para imam mazhab. Proses historis ini menunjukkan bahwa
tikih sejak awal telah berfungsi sebagai instrumen adaptif yang memungkinkan hukum
Islam diterapkan secara kontekstual tanpa kehilangan substansi normatifnya. (Aisyah
2016)

Perkembangan mazhab-mazhab fikih juga memperlihatkan kekayaan
metodologis dalam tradisi hukum Islam. Setiap mazhab memiliki pendekatan dan
penekanan yang berbeda dalam memahami dalil, seperti penggunaan ra’'yu, qgiyas,
istihsan, atau maslahah. Perbedaan ini tidak dapat dipahami sebagai kelemahan hukum
Islam, melainkan sebagai kekuatan intelektual yang mencerminkan keluasan dan
fleksibilitas syariat. Dalam kerangka ini, fikih menjadi ruang dialog ilmiah yang
membuka kemungkinan munculnya beragam solusi hukum sesuai dengan kebutuhan
dan kondisi masyarakat.

Di sisi lain, fikih juga berfungsi sebagai mekanisme normatif yang mengatur
tatanan sosial dan kehidupan bermasyarakat. Melalui hukum-hukum fikih, nilai-nilai
etika dan moral Islam diterjemahkan ke dalam aturan konkret yang mengikat perilaku
individu dan kolektif. Fikih mengatur tidak hanya aspek ibadah personal, tetapi juga
hubungan sosial, ekonomi, dan politik, sehingga berkontribusi langsung terhadap
pembentukan tatanan masyarakat yang adil dan beradab. Dengan demikian, fikih
memiliki peran strategis dalam menjaga keseimbangan antara hak dan kewajiban dalam
kehidupan sosial umat Islam.

Dalam konteks modern, tantangan yang dihadapi fikih semakin kompleks akibat
perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan globalisasi. Isu-isu seperti transaksi
digital, rekayasa genetika, hak asasi manusia, dan pluralitas masyarakat menuntut
adanya pembacaan ulang terhadap teks-teks fikih klasik. Namun, pembaruan fikih tidak
berarti melepaskan diri dari tradisi, melainkan melakukan reinterpretasi yang
berlandaskan pada prinsip-prinsip ushul fikih dan maqasid al-shari‘ah. Di sinilah fikih
menunjukkan kapasitasnya sebagai ilmu yang responsif dan progresif.

Selain itu, fikih juga memiliki dimensi pedagogis yang penting dalam pendidikan
Islam. Fikih tidak hanya diajarkan sebagai kumpulan hukum, tetapi sebagai proses
berpikir hukum yang melatih nalar kritis dan etika intelektual. Melalui kajian fikih,
peserta didik diajak untuk memahami alasan di balik suatu hukum, perbedaan pendapat
ulama, serta konteks sosial yang melatarbelakangi penetapan hukum. Pendekatan ini
menjadikan fikih sebagai sarana pendidikan moral dan intelektual yang membentuk
karakter umat Islam yang moderat dan toleran. (Sibawaihi, Yuliatin, and Nazira 2024)

Dengan demikian, fikih dapat diposisikan sebagai jantung praktik hukum Islam
yang menghubungkan nilai-nilai wahyu dengan realitas kehidupan manusia. Ia bukan
hanya hasil pemikiran hukum masa lalu, tetapi juga instrumen yang terus berkembang
untuk menjawab tantangan masa kini dan masa depan. Keberlanjutan fikih sangat
bergantung pada kemampuan umat Islam untuk menjaga keseimbangan antara

4896



kesetiaan pada tradisi dan keterbukaan terhadap pembaruan. Oleh karena itu,
pengembangan kajian fikih secara kritis dan kontekstual merupakan prasyarat utama
bagi terwujudnya hukum Islam yang berkeadilan, humanis, dan relevan sepanjang
zaman.

3. Qawaid Fighiyah

Qawaid fighiyah merupakan prinsip-prinsip hukum yang bersifat umum
(kulliyyah) dan mencakup berbagai persoalan cabang (juz'iyyah) dalam hukum Islam.
Kaidah-kaidah ini berfungsi sebagai rumusan normatif yang merangkum sekumpulan
hukum partikular ke dalam satu prinsip umum yang dapat diterapkan pada kasus-kasus
yang memiliki kesamaan illat atau karakteristik hukum. Oleh karena itu, qawaid fighiyah
tidak berdiri sebagai hukum tunggal yang terpisah, melainkan sebagai kerangka
konseptual yang membantu memahami dan mengklasifikasikan hukum-hukum fikih
yang beragam.

Para ulama klasik seperti al-Jurjani, al-Suyuti, dan Ibn Abidin mendefinisikan
gawaid fighiyah sebagai ketentuan hukum yang bersifat menyeluruh dan mencakup
bagian-bagiannya. Definisi ini menegaskan bahwa qawaid fighiyah memiliki daya
jangkau yang luas serta bersifat fleksibel dalam penerapannya. (Kemerdekaan et al. 2017)
Al-Suyuti, misalnya, memandang kaidah fikih sebagai hukum kulli yang dapat
diterapkan pada banyak persoalan cabang, sementara Ibn Abidin menekankan bahwa
kaidah tersebut memuat hukum syar’i yang berlaku bagi seluruh kasus yang berada
dalam cakupannya. Dengan demikian, qawaid fighiyah merupakan bentuk abstraksi
ilmiah dari praktik hukum Islam yang berkembang dalam tradisi fikih. Keberadaan
gawaid fighiyah menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki struktur yang sistematis
dan rasional. (Syamsidar 2015) Kaidah-kaidah ini lahir dari proses induktif (istiqra’)
terhadap berbagai ketentuan fikih, kemudian dirumuskan menjadi prinsip umum yang
memudahkan pemahaman hukum. Melalui qawaid fighiyah, para ulama mampu
menyederhanakan kompleksitas hukum Islam tanpa menghilangkan substansi dan
kedalaman maknanya. Hal ini menjadikan qawaid fighiyah sebagai instrumen penting
dalam menjaga koherensi dan konsistensi sistem hukum Islam.

Dalam praktik penetapan hukum, qawaid fighiyah memiliki fungsi yang sangat
strategis. Kaidah-kaidah ini membantu mujtahid, faqih, dan mufti dalam menentukan
hukum suatu permasalahan baru dengan cara mengaitkannya pada prinsip umum yang
telah mapan. Dengan demikian, proses istinbath hukum menjadi lebih efisien dan
terarah. Selain itu, qawaid fighiyah juga berperan sebagai alat kontrol terhadap fatwa
dan keputusan hukum, sehingga hukum yang dihasilkan tetap berada dalam koridor
prinsip-prinsip syariat.

Lebih lanjut, qawaid fighiyah berfungsi sebagai jembatan antara teori hukum dan
praktik sosial. Kaidah-kaidah seperti al-umtar bi maqasidiha (segala perbuatan
bergantung pada tujuannya), al-yaqin 1a yazalu bi al-shakk (keyakinan tidak dapat
dihilangkan oleh keraguan), dan al-masyaqqabh tajlib al-taysir (kesulitan mendatangkan
kemudahan) menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki orientasi kemanusiaan dan
kemaslahatan. Kaidah-kaidah tersebut memungkinkan hukum Islam diterapkan secara
adaptif dalam berbagai kondisi tanpa kehilangan prinsip keadilannya.

Dalam konteks perkembangan zaman, qawaid fighiyah memiliki relevansi yang
sangat tinggi. Perubahan sosial, kemajuan teknologi, dan kompleksitas kehidupan
modern melahirkan persoalan-persoalan baru yang tidak secara eksplisit dijelaskan
dalam teks klasik. Qawaid fighiyah menyediakan kerangka normatif yang fleksibel

4897



untuk merespons tantangan tersebut. Selama penerapannya tetap berlandaskan pada
magqasid al-shari‘ah, qawaid fighiyah dapat menjadi instrumen penting dalam
pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan progresif.

Selain itu, gawaid fighiyah juga memiliki peran pedagogis dalam pendidikan
hukum Islam. Dengan mempelajari kaidah-kaidah fikih, mahasiswa dan peneliti hukum
Islam dapat memahami pola berpikir para ulama dalam merumuskan hukum.
Pendekatan ini tidak hanya melatih kemampuan menghafal hukum-hukum fikih, tetapi
juga mengembangkan kemampuan analitis dan sintesis dalam memahami sistem hukum
Islam secara utuh.

Dengan demikian, gawaid fighiyah dapat dipahami sebagai fondasi aplikatif
dalam sistem hukum Islam yang melengkapi peran ushul fikih dan fikih. Jika ushul fikih
berfungsi sebagai metodologi penetapan hukum dan fikih sebagai produk hukum
praktis, maka gawaid fighiyah berperan sebagai prinsip penghubung yang menjaga
konsistensi, fleksibilitas, dan relevansi hukum Islam. Oleh karena itu, penguasaan
qawaid fighiyah menjadi kebutuhan mendasar bagi siapa pun yang berkecimpung
dalam kajian dan praktik hukum Islam, agar penerapan syariat dapat berlangsung secara
adil, sistematis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Dari sudut pandang
metodologi hukum Islam, qawa‘id fighiyyah berfungsi sebagai instrumen konseptual
yang menjembatani antara kaidah ushul yang bersifat abstrak dan ketentuan fikih yang
bersifat aplikatif. Kaidah-kaidah fikih ini tidak dirumuskan secara deduktif semata,
melainkan melalui proses induktif (istiqra’) yang panjang terhadap berbagai kasus
hukum yang telah diputuskan oleh para fugaha. Proses ini menunjukkan bahwa qawa‘id
tighiyyah merupakan hasil pematangan intelektual dalam tradisi hukum Islam yang
mengedepankan konsistensi logis dan ketelitian metodologis.

Secara historis, kodifikasi qawa‘id fighiyyah berkembang seiring dengan
kebutuhan untuk menyederhanakan dan mensistematisasi khazanah fikih yang sangat
luas. Pada fase awal, kaidah-kaidah ini tersebar dalam karya-karya fikih klasik dan
belum dirumuskan secara eksplisit. Baru pada periode berikutnya, para ulama seperti al-
Suyuthi, Ibn Nujaym, dan al-Qarafi menyusun qawa‘id fighiyyah secara sistematis
dalam karya-karya khusus. Kodifikasi ini tidak hanya memudahkan pemahaman fikih,
tetapi juga memperkuat dimensi teoritis hukum Islam sebagai sebuah sistem hukum
yang terstruktur. Lebih jauh, qawa‘id fighiyyah juga memiliki fungsi normatif dalam
menjaga stabilitas dan konsistensi hukum. Dalam praktik fatwa dan peradilan Islam,
kaidah-kaidah fikih digunakan sebagai rujukan utama ketika menghadapi kasus-kasus
yang memiliki kemiripan substansial. Dengan merujuk pada kaidah umum, para
penegak hukum Islam dapat menghindari inkonsistensi putusan dan memastikan bahwa
hukum diterapkan secara adil dan proporsional. Hal ini menegaskan bahwa qawa‘id
tighiyyah bukan sekadar teori, melainkan instrumen praktis dalam tata kelola hukum
Islam.

Dalam konteks interaksi antara hukum Islam dan realitas sosial, qawa‘id
tighiyyah berperan sebagai mekanisme adaptasi yang lentur. Kaidah-kaidah seperti al-
darar yuzal (kemudaratan harus dihilangkan) dan al-adah muhakkamah (adat
kebiasaan dapat dijadikan pertimbangan hukum) memberikan ruang bagi hukum Islam
untuk mempertimbangkan kondisi sosial, budaya, dan kemanusiaan. Dengan demikian,
penerapan hukum tidak terlepas dari realitas empirik masyarakat, tetapi tetap berada
dalam bingkai nilai-nilai syariat. Selain itu, qawa‘id fighiyyah juga memiliki dimensi etik
dan filosofis yang kuat. Kaidah-kaidah ini mencerminkan nilai-nilai dasar syariat seperti
keadilan, kemudahan, dan perlindungan terhadap hak-hak manusia. Penerapan qawa‘id

4898



tighiyyah tidak hanya bertujuan untuk menentukan halal dan haram, tetapi juga untuk
mewujudkan tatanan sosial yang berkeadilan dan beradab. Dengan demikian, qawa‘id
tighiyyah dapat dipahami sebagai ekspresi normatif dari nilai-nilai moral Islam dalam
ranah hukum.

Dalam dunia akademik kontemporer, kajian qawa‘id fighiyyah juga memiliki
signifikansi strategis. Pendekatan berbasis kaidah memungkinkan para peneliti hukum
Islam untuk melakukan analisis lintas kasus dan lintas mazhab. Metode ini membuka
peluang bagi pengembangan hukum Islam yang bersifat integratif dan interdisipliner,
tanpa harus terjebak pada pembacaan tekstual yang sempit. Oleh karena itu, qawa‘id
tighiyyah menjadi salah satu pilar penting dalam upaya pembaruan pemikiran hukum
Islam.

Dengan demikian, gawa‘id fighiyyah dapat diposisikan sebagai fondasi aplikatif
dan integratif dalam sistem hukum Islam. la memperkuat hubungan antara ushul fikih
sebagai metodologi, fikih sebagai produk hukum, dan maqasid al-shari’ah sebagai
orientasi nilai. Tanpa pemahaman yang memadai terhadap qawa‘id fighiyyah,
penerapan hukum Islam berisiko kehilangan konsistensi, relevansi, dan kepekaan sosial.
Oleh karena itu, penguatan kajian gawa‘id fighiyyah merupakan kebutuhan mendesak
dalam rangka memastikan keberlanjutan dan aktualisasi hukum Islam di tengah
dinamika kehidupan modern. Dalam kerangka sistem hukum Islam, qawa ‘id fighiyyah
juga berperan sebagai alat harmonisasi antara ketentuan hukum yang bersifat normatif
dengan realitas praktik sosial yang beragam. Kaidah-kaidah fikih memungkinkan
hukum Islam diterapkan secara proporsional tanpa terjebak pada formalisme hukum
yang kaku. Dengan merujuk pada prinsip umum, para fugaha dapat menyesuaikan
penerapan hukum terhadap situasi tertentu, selama tidak bertentangan dengan prinsip-
prinsip dasar syariat. Hal ini menegaskan bahwa gawa‘id fighiyyah mendukung
penerapan hukum Islam yang berkeadilan dan manusiawi.

Selain itu, gawa‘id fighiyyah juga memiliki fungsi preventif dalam penetapan
hukum. Kaidah-kaidah seperti dar’u al-mafasid muqaddam ‘ala jalb al-masalih (menolak
kerusakan didahulukan daripada menarik kemaslahatan) menjadi pedoman penting
dalam menimbang dampak sosial dari suatu keputusan hukum. Dengan demikian,
gawa‘id fighiyyah membantu memastikan bahwa hukum yang diterapkan tidak
menimbulkan kerugian yang lebih besar bagi masyarakat. Fungsi preventif ini
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya reaktif terhadap persoalan, tetapi juga
proaktif dalam menjaga tatanan sosial. Dalam konteks pluralitas masyarakat modern,
qawa‘id fighiyyah juga berkontribusi dalam membangun pendekatan hukum Islam yang
inklusif dan moderat. Kaidah-kaidah fikih memberikan ruang bagi toleransi dan
penghargaan terhadap perbedaan kondisi sosial, budaya, dan kebiasaan lokal. Prinsip al-
‘adah muhakkamah, misalnya, memungkinkan hukum Islam berdialog dengan budaya
lokal tanpa kehilangan identitas normatifnya. Hal ini sangat relevan dalam masyarakat
multikultural, di mana penerapan hukum Islam memerlukan sensitivitas sosial yang
tinggi.

Lebih jauh, qgawa‘'id fighiyyah juga memainkan peran penting dalam
pengembangan kebijakan publik berbasis syariah. Dalam konteks negara modern,
penerapan hukum Islam tidak selalu diwujudkan dalam bentuk fatwa individual, tetapi
juga melalui regulasi dan kebijakan yang berdampak luas. Kaidah-kaidah fikih menjadi
landasan normatif dalam merumuskan kebijakan yang berorientasi pada kemaslahatan
umum, keadilan sosial, dan perlindungan terhadap kelompok rentan. Dengan demikian,

4899



gawa ‘id fighiyyah berfungsi sebagai instrumen normatif dalam tata kelola pemerintahan
yang berkeadilan. Di bidang pendidikan dan penelitian, gawa‘id fighiyyah juga memiliki
nilai strategis sebagai pendekatan metodologis. Pendekatan berbasis kaidah mendorong
mahasiswa dan peneliti untuk memahami hukum Islam secara komprehensif dan
sistematis, bukan parsial dan tekstual. Melalui kajian qawa‘id fighiyyah, peserta didik
dilatih untuk mengidentifikasi pola-pola hukum, menganalisis illat hukum, dan
merumuskan kesimpulan yang logis dan kontekstual. Hal ini memperkuat kapasitas
intelektual dan etika akademik dalam studi hukum Islam.

Dengan demikian, qawa‘id fighiyyah dapat dipandang sebagai pilar strategis
dalam menjaga keseimbangan antara stabilitas dan fleksibilitas hukum Islam. Ia
memungkinkan hukum Islam tetap berpegang pada prinsip-prinsip normatifnya
sekaligus responsif terhadap perubahan sosial. Tanpa kehadiran qawa‘id fighiyyah,
hukum Islam berisiko terfragmentasi dan kehilangan daya adaptasinya. Oleh karena itu,
penguatan kajian dan penerapan qawa ‘id fighiyyah merupakan langkah penting dalam
upaya aktualisasi hukum Islam yang berkeadilan, inklusif, dan berkelanjutan di tengah
dinamika kehidupan modern.

4. Syariat

Syariat adalah keseluruhan aturan dan ketentuan yang ditetapkan oleh Allah SWT
untuk mengatur kehidupan manusia secara menyeluruh dan terpadu. Syariat tidak
hanya mencakup aspek ibadah ritual, tetapi juga mengatur dimensi sosial, ekonomi,
politik, hukum, dan moral. Oleh karena itu, syariat berfungsi sebagai pedoman hidup
(way of life) bagi umat Islam dalam menjalani kehidupan di dunia sekaligus sebagai
sarana untuk mencapai kebahagiaan di akhirat. Para ulama mendefinisikan syariat
sebagai sistem hukum ilahi yang bersumber dari wahyu dan mengikat seluruh umat
Islam tanpa terikat oleh ruang dan waktu tertentu. Dalam perspektif ulama klasik dan
kontemporer, syariat dipahami sebagai ketentuan Allah yang mencakup perintah,
larangan, dan kebolehan yang ditujukan kepada manusia sebagai subjek hukum. Syariat
mengatur hubungan manusia dengan Allah (habl min Allah) melalui ibadah, hubungan
manusia dengan sesama (habl min al-nas) melalui aturan sosial dan muamalah, serta
hubungan manusia dengan alam dan lingkungan sekitarnya. Dengan cakupan yang luas
tersebut, syariat hadir sebagai sistem normatif yang menjaga keseimbangan antara
kepentingan individu dan kepentingan sosial.

Tujuan utama syariat adalah mewujudkan kemaslahatan (jalb al-masalih) dan
mencegah kemudaratan (dar’ al-mafasid). Prinsip ini menjadi fondasi utama dalam
seluruh ketentuan syariat dan menjadi dasar pengembangan hukum Islam dalam
berbagai konteks. Kemaslahatan yang dimaksud mencakup perlindungan terhadap lima
unsur pokok kehidupan manusia yang dikenal dengan maqasid al-shari’ah, yaitu
menjaga agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl),
dan harta (hifz al-mal). Seluruh aturan syariat pada hakikatnya bermuara pada
perlindungan dan penguatan lima tujuan tersebut. Lebih jauh, syariat memiliki karakter
tleksibel dan adaptif dalam penerapannya, meskipun bersumber dari wahyu yang
bersifat tetap. Fleksibilitas ini tampak dalam mekanisme ijtihad yang memungkinkan
para ulama menggali dan menyesuaikan hukum syariat dengan perkembangan zaman
dan kondisi masyarakat. Dengan demikian, syariat tidak dipahami sebagai sistem
hukum yang statis dan kaku, melainkan sebagai sistem yang dinamis dan responsif
terhadap perubahan sosial, selama tetap berada dalam koridor prinsip-prinsip dasar
Islam.

4900



Dalam praktiknya, syariat menjadi sumber normatif utama bagi lahirnya fikih.
Syariat bersifat ilahiah dan absolut, sedangkan fikih merupakan hasil pemahaman
manusia terhadap syariat yang bersifat relatif dan kontekstual. Perbedaan ini penting
untuk dipahami agar tidak terjadi penyamaan antara kehendak ilahi yang bersifat
mutlak dengan interpretasi manusia yang memiliki keterbatasan. Oleh karena itu,
dinamika perbedaan pendapat dalam fikih tidak bertentangan dengan syariat,
melainkan merupakan bagian dari upaya memahami dan mengimplementasikan syariat
secara tepat. Selain itu, syariat juga berfungsi sebagai fondasi etika dan moral dalam
kehidupan umat Islam. Nilai-nilai keadilan, kejujuran, tanggung jawab, dan kasih sayang
yang terkandung dalam syariat menjadi dasar pembentukan karakter individu dan
tatanan masyarakat. Dengan penerapan syariat yang benar, diharapkan tercipta
kehidupan sosial yang harmonis, adil, dan berkeadaban.

Dengan demikian, syariat dapat dipahami sebagai sistem hukum dan nilai ilahi
yang komprehensif, bertujuan untuk membimbing manusia menuju kehidupan yang
bermartabat dan seimbang. Pemahaman yang mendalam terhadap syariat menjadi kunci
dalam mengembangkan hukum Islam yang relevan, berkeadilan, dan berorientasi pada
kemaslahatan umat di tengah tantangan kehidupan modern. Syariat adalah keseluruhan
aturan dan ketentuan yang ditetapkan oleh Allah SWT untuk mengatur kehidupan
manusia secara menyeluruh, baik dalam dimensi spiritual, individual, maupun sosial.
Syariat merupakan manifestasi kehendak ilahi yang bertujuan membimbing manusia
agar hidup selaras dengan nilai-nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan keadilan. Dalam
Islam, syariat tidak dipahami semata-mata sebagai kumpulan aturan hukum yang kaku,
melainkan sebagai sistem nilai dan norma yang membentuk tatanan kehidupan yang
bermoral dan beradab.

Para ulama mendefinisikan syariat sebagai sistem hukum ilahi yang bersumber
langsung dari wahyu, yaitu Al-Qur'an dan Sunnah. Sebagai hukum ilahi, syariat
memiliki otoritas tertinggi dan menjadi rujukan utama dalam penetapan hukum Islam.
Syariat mengatur hubungan manusia dengan Allah SWT melalui ibadah-ibadah
mahdhah, seperti salat, puasa, zakat, dan haji, yang bertujuan membentuk kesadaran
spiritual dan ketundukan kepada Tuhan. Pada saat yang sama, syariat juga mengatur
hubungan manusia dengan sesama melalui aturan muamalah, jinayah, siyasah, dan
akhlak, yang berfungsi menjaga keadilan dan ketertiban sosial. Dalam konteks
kehidupan bermasyarakat, syariat hadir sebagai pedoman normatif yang menjamin
keseimbangan antara hak dan kewajiban. Syariat tidak hanya menuntut ketaatan
individu kepada Allah, tetapi juga menekankan tanggung jawab sosial dan moral
terhadap sesama manusia. Prinsip keadilan (‘adl), persamaan (musawah), dan
kemanusiaan (insaniyyah) menjadi nilai dasar yang melekat dalam setiap ketentuan
syariat. Oleh karena itu, penerapan syariat tidak boleh bertentangan dengan prinsip
keadilan dan kemaslahatan umat.

Tujuan utama syariat adalah mewujudkan kemaslahatan dan mencegah
kemudaratan dalam kehidupan manusia. Prinsip ini menjadi landasan filosofis bagi
seluruh aturan syariat dan dikenal dalam kajian hukum Islam sebagai maqasid al-
shari’ah. Para ulama, seperti al-Ghazali dan al-Syathibi, menegaskan bahwa syariat
diturunkan untuk menjaga lima kebutuhan pokok manusia, yaitu agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Setiap perintah dan larangan dalam syariat pada hakikatnya
diarahkan untuk melindungi dan menguatkan lima unsur tersebut demi terciptanya
kehidupan yang seimbang dan berkelanjutan. Lebih jauh, syariat memiliki karakter
universal dan abadi dalam prinsip-prinsip dasarnya, namun fleksibel dalam aspek

4901



implementasinya. Universalitas syariat tampak pada nilai-nilai dasarnya yang berlaku
untuk seluruh umat manusia, seperti keadilan, kebenaran, dan kemaslahatan. Sementara
itu, fleksibilitas syariat tercermin dalam mekanisme ijtihad yang memberikan ruang bagi
para ulama untuk menyesuaikan penerapan hukum dengan kondisi sosial, budaya, dan
perkembangan zaman. Dengan demikian, syariat mampu menjawab tantangan
modernitas tanpa kehilangan identitas normatifnya.

Dalam relasinya dengan fikih, syariat bersifat absolut dan ilahiah, sedangkan fikih
merupakan hasil pemahaman manusia terhadap syariat yang bersifat relatif dan
kontekstual. Perbedaan ini menegaskan bahwa dinamika perbedaan pendapat dalam
fikih bukanlah pertentangan terhadap syariat, melainkan cerminan dari upaya
intelektual manusia dalam memahami kehendak Allah. Oleh karena itu, keragaman
mazhab fikih merupakan kekayaan intelektual Islam yang menunjukkan keluasan dan
keluwesan syariat. Selain sebagai sistem hukum, syariat juga berfungsi sebagai fondasi
etika dan moral. Nilai-nilai yang terkandung dalam syariat, seperti kejujuran, amanah,
kasih sayang, dan tanggung jawab, berperan penting dalam pembentukan karakter
individu dan tatanan masyarakat. Penerapan syariat yang benar tidak hanya
menghasilkan kepatuhan hukum, tetapi juga melahirkan kesadaran moral yang
mendorong terciptanya kehidupan sosial yang harmonis dan bermartabat.

Dalam konteks kontemporer, pemahaman terhadap syariat menuntut pendekatan
yang komprehensif dan kontekstual. Tantangan globalisasi, perkembangan teknologi,
serta kompleksitas persoalan sosial menuntut penafsiran syariat yang responsif dan
solutif. Oleh karena itu, kajian syariat perlu diintegrasikan dengan ushul fikih dan
qawa‘id fighiyyah agar penetapan hukum tetap berlandaskan prinsip-prinsip syariat
sekaligus relevan dengan realitas kehidupan modern.

Dengan demikian, syariat dapat dipahami sebagai sistem ilahi yang menyeluruh,
dinamis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia. Syariat bukan hanya
instrumen hukum, tetapi juga pedoman moral dan sosial yang mengarahkan manusia
menuju kehidupan yang adil, seimbang, dan bermakna. Pemahaman yang mendalam
dan proporsional terhadap syariat menjadi kunci utama dalam mengembangkan hukum
Islam yang adaptif, humanis, dan berkeadilan di tengah dinamika perubahan zaman.

KESIMPULAN

Ushul fikih, fikih, qawa‘id fighiyyah, dan syariat merupakan unsur fundamental
yang saling berkaitan dalam bangunan hukum Islam. Ushul fikih berfungsi sebagai
kerangka metodologis yang mengatur cara penarikan hukum syar’i dari sumber-
sumbernya yang otoritatif, sedangkan fikih merupakan hasil konkret dari proses ijtihad
dan istinbath yang berhubungan langsung dengan perbuatan manusia. Keduanya
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga lahir
melalui proses intelektual yang sistematis dan bertanggung jawab.

Qawa‘id fighiyyah berperan sebagai prinsip-prinsip umum yang memudahkan
pemahaman, penerapan, dan pengembangan hukum Islam. Keberadaan kaidah-kaidah
tikih menegaskan sifat sistematis, konsisten, dan komprehensif hukum Islam, sekaligus
memberikan ruang fleksibilitas dalam menghadapi persoalan-persoalan baru. Melalui
qawa'‘id fighiyyah, hukum Islam mampu menjaga keseimbangan antara kepastian
hukum dan keadilan substantif, serta antara teks normatif dan realitas sosial.

Syariat sebagai sumber utama hukum Islam merupakan sistem ilahi yang
bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan dalam kehidupan
manusia. Syariat mencakup dimensi ibadah, sosial, moral, dan hukum, serta menjadi

4902



pedoman hidup yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, dan
lingkungan. Pemahaman yang tepat terhadap syariat menegaskan bahwa hukum Islam
tidak bersifat kaku, melainkan dinamis dan responsif terhadap perkembangan zaman
melalui mekanisme ijtihad yang berlandaskan maqasid al-shari‘ah.

Dengan demikian, integrasi antara ushul fikih, fikih, qawa‘id fighiyyah, dan
syariat merupakan prasyarat utama dalam pengembangan dan penerapan hukum Islam
yang adil, relevan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Pemahaman yang
komprehensif terhadap keempat unsur tersebut tidak hanya penting bagi kalangan
akademisi dan praktisi hukum Islam, tetapi juga menjadi landasan bagi upaya aktualisasi
hukum Islam yang kontekstual dan berkeadaban dalam kehidupan masyarakat modern..

DAFTAR PUSTAKA

Aisyah, S. 2016. “Epistemologi Tafsir Qur’ An Karim Karya Mahmud Yunus.”

Al-Zuhaili, Wahbah. 1989. Figih Islam Wa Adillatuhu.

Dedi, Syarial. 2020. “Ushul Figih Menurut Paradigma Filsafat Ilmu(Kajian Ontologi,
Epistemologi, Dan Aksiologi).” Al-IstinbathJurnal Hukum Islam 5(2):289-310. doi:
10.29240/jhi.v5i2.1829.

Harahap, Muhammad Rifai. 2023. “Peran Pembelajaran Al-Qur * an Dalam
Meningkatkan Kemampuan Literasi Agama Siswa Sekolah Dasar Dan Madrasah
Ibtidaiyah.” Bunayya: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 4(3):151-59. doi:
https:/ /doi.org/10.61082/bunayya.v4i3.533.

Kemerdekaan, P. R. A., Rifa Roifa, Rosihon Anwar, and Dadang Darmawan. 2017.
“PERKEMBANGAN TAFSIR DI INDONESIA.” 1(Juni):21-36.

Moleong, Lexy J. 2014. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Mukaromah, Kholila. 2020. “Wacana Kesetaraan Gender Dalam Meme Hadis: Studi
Etnografi Virtual Pada Akun Instagram @mubadalah.Id.” Mutawatir: Jurnal
Keilmuan Tafsir Hadith 10(2). doi: 10.15642 / mutawatir.2020.10.2.292-320.

Sibawaihi, Muhammad, Yuliatin, and Nazira. 2024. “Moderasi Fatwa: Telaah Kritis Atas
Keputusan Fatwa Majelis Ulama Indonesia Provinsi Jambi Tentang Pengalihan
Harta Wakaf.” Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 22(1):1-22.

Soleh, A. Khudori. 2014. “Mencermati Sejarah Perkembangan Filsafat Islam.” Tsaqafah
10(1):63. doi: 10.21111/ tsaqafah.v10i1.64.

Syamsidar. 2015. “Dampak Perubahan Sosial Budaya Terhadap Pendidikan.” Al-Irsyad
Al-Nafs Jurnal Bimbingan Penyuluhan Islam 2(1):83-92.

4903



